


Diálogo na perspectiva da fraternidade  1 

 

 
 
 
 
 

Diálogo na perspectiva 
da fraternidade 

 

 
 
 

Organizadores 
 

Luiz Síveres 
José Ivaldo Araújo de Lucena 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



2  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 
 

FUNDAÇÃO UNIVERSIDADE DE CAXIAS DO SUL 
 

Presidente: 
José Quadros dos Santos 

 
UNIVERSIDADE DE CAXIAS DO SUL 

 
Reitor: 

Evaldo Antonio Kuiava 
 

Vice-Reitor: 
Odacir Deonisio Graciolli 

 
Pró-Reitor de Pesquisa e Pós-Graduação: 

Juliano Rodrigues Gimenez 
 

Pró-Reitora Acadêmica: 
Nilda Stecanela 

 
Chefe de Gabinete: 

Gelson Leonardo Rech 
 

Coordenadora da Educs: 
Simone Côrte Real Barbieri 

 
CONSELHO EDITORIAL DA EDUCS 

 
Adir Ubaldo Rech (UCS) 

Asdrubal Falavigna (UCS) – presidente 
Cleide Calgaro (UCS) 

Gelson Leonardo Rech (UCS) 
Jayme Paviani (UCS) 

Juliano Rodrigues Gimenez (UCS) 
Nilda Stecanela (UCS) 

Simone Côrte Real Barbieri (UCS) 
Terciane Ângela Luchese (UCS)  
Vania Elisabete Schneider (UCS) 

 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  3 

Diálogo na perspectiva 
da fraternidade 

 

 
Organizadores 

 

Luiz Síveres 
Pós-doutorado em Educação e Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

(PUC/SP). Doutor em Desenvolvimento Sustentável pela Universidade de Brasília (UnB). 
Mestre em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB). Especialista em 

Aprendizagem Cooperativa e Tecnologias Educacionais pela Universidade Católica de 
Brasília (UCB) e em Psicologia Junguiana pelo Faculdade de Saúde de São Paulo (FACIS). 

Licenciado em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUC/PR). Professor 
permanente no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Católica de 

Brasília. Líder do Grupo de Pesquisa: Comunidade Escolar, Encontros e Diálogos Educativos. 
Pesquisador Produtividade do CNPq (PQ2). E-mail: luiz.siveres@gmail.com 

 

  
José Ivaldo Araújo de Lucena 

Mestre em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB). Pós-Graduado em 
Ensino Religioso e Direitos Humanos. Graduado em Pedagogia com habilitação em Gestão 

Educacional. Atualmente é professor na Universidade Católica de Brasília – UCB, lecionando 
a disciplina “Humanidade, Sociedade e Ética”. É Secretário Executivo da Cátedra UNESCO de 

Juventude, Educação e Sociedade da UCB. Atua na formação de pessoas em mediação de 
conflitos, comunicação não violenta e cultura de paz, entre outros temas. É também um dos 

fundadores da Studo Consultoria Educacional Ltda. (www.studoconsultoria.com.br). E-mails: 
joseivaldo@gmail.com ou joseivaldo@studoconsultoria.com.br  

 
 
 

 



4  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

© dos organizadores 
 
Revisão: Izabete Polidoro Lima 

 
 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
Universidade de Caxias do Sul 

UCS – BICE – Processamento Técnico 
 

 
Índice para o catálogo sistemático: 

 1. Fraternidade  17.026.2 
 2. Diálogo  82-83 

 
Catalogação na fonte elaborada pela bibliotecária 

Paula Fernanda Fedatto Leal – CRB 10/2291 
 
 
Direitos reservados à: 

 

 

 
EDUCS – Editora da Universidade de Caxias do Sul 
Rua Francisco Getúlio Vargas, 1130 – Bairro Petrópolis – CEP 95070-560 – Caxias do Sul – RS – Brasil 
Ou: Caixa Postal 1352 – CEP 95020-972– Caxias do Sul – RS – Brasil 
Telefone/Telefax: (54) 3218 2100 – Ramais: 2197 e 2281 – DDR (54) 3218 2197 
Home Page: www.ucs.br – E-mail: educs@ucs.br 
 
 

The authors are responsible for the choice and presentation of 
information contained in this book as well as for the opinions 
expressed therein, which are not necessarily those of UNESCO and 
do not commit the Organization.    

 

D536   Diálogo na perspectiva da fraternidade [recurso eletrônico] / org. Luiz 
Síveres, José Ivaldo Araújo de Lucena. – Caxias do Sul, RS : Educs, 2021. 
Dados eletrônicos (1 arquivo) 

 
ISBN 978-65-5807-040-5 
Apresenta bibliografia. 
Modo de acesso: World Wide Web. 

 
1. Fraternidade. 2. Diálogo. I. Síveres, Luiz. II. Lucena, José Ivaldo  

Araújo de. 
 

CDU 2. ed.: 17.026.2) 

http://www.ucs.br/
mailto:educs@ucs.br


Diálogo na perspectiva da fraternidade  5 

SUMÁRIO 
 
Abertura .......................................................................................................................... 7 
 
Apresentação  ................................................................................................................ 8 
 
Bloco I – DIÁLOGO E FRATERNIDADE PARA OUTRO MUNDO POSSÍVEL 

 
O DIÁLOGO NA PERSPECTIVA DA FRATERNIDADE  ...................................... 14 
 Luiz Síveres 
 
O DIÁLOGO COMO REFLEXÃO E PRÁTICA DO BEM-VIVER  ......................... 29 
 Vanildes Gonçalves dos Santos 
 José Ivaldo Araújo de Lucena 
 
FRATERNIDADE, RESPONSABILIDADE E EDUCAÇÃO: A ÉTICA DE 

LEVINAS COMO BASE PARA UMA PEDAGOGIA DO CUIDADO  ............... 44 
 Bruno Antonio Picoli 
 Alexandre Anselmo Guilherme 
 Renato de Oliveira Brito 
 
UM DIÁLOGO QUE LIBERTA RADICALMENTE  ................................................. 61 
 Paulo César Nodari 
 
DIÁLOGO: A BASE DA TRANSFORMAÇÃO PARA A FRATERNIDADE  ........ 84 
 Ana Beatriz Caetano Vieira 
 Mariana Rodrigues de Oliveira  
 Rafaela Araújo Machado 
 
 
Bloco II – DIÁLOGO E FRATERNIDADE NA EDUCAÇÃO BÁSICA 

 
DIÁLOGO VIRTUAL NUMA PERSPECTIVA ACOLHEDORA, MEDIADORA  
E EDUCADORA  ........................................................................................................... 98 

Lucicleide Araújo 
Luiz Síveres 

 
DIÁLOGO E FRATERNIDADE NA EDUCAÇÃO ESPECIAL:  
A PROMOÇÃO DA CIDADANIA   ...........................................................................119 

Rita de Cássia de Almeida Rezende 
Marilene Nogueira da Silva 
Flávia Cristina Paniago 

 



6  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

DIÁLOGO, FRATERNIDADE E PROTAGONISMO:  
ENSINO E APRENDIZAGEM DE SURDOS  ..........................................................133 
 Queila Pahim da Silva 
 Raquel Lima Alves 
 
DIÁLOGO, AMOROSIDADE E FRATERNIDADE: O QUE APRENDEMOS  
COM A EXPERIÊNCIA DO HOMESCHOOLING SOB A PERSPECTIVA 
ECOSSISTÊMICA  .......................................................................................................145 

Idalberto José das Neves Júnior 
Letícia da Costa e Silva Mourão 

 
DIÁLOGO E FRATERNIDADE COMO FACILITADORES DO ENSINO 
REMOTO NA EDUCAÇÃO INFANTIL: UM RELATO DE EXPERIÊNCIA  ......164 

Maria do Socorro da Silva de Jesus 
Raquel Lima Alves 
Queila Pahim da Silva 

 
Bloco III – DIÁLOGO E FRATERNIDADE NA EDUCAÇÃO SUPERIOR 

 
EDUCAÇÃO E FRATERNIDADE: UM DIÁLOGO FUNDAMENTAL  ...............178 

Rosa Jussara Bonfim Silva 
 
EDUCANDO PARA A FRATERNIDADE: DIÁLOGO DA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA COM A EDUCAÇÃO BÁSICA  ..................................................188 

Edney Gomes Raminho 
Felipe Fontineles Martins 

 
DIÁLOGO E FRATERNIDADE: UMA EXPERIÊNCIA DE COOPERAÇÃO  
NA EDUCAÇÃO SUPERIOR  ....................................................................................210 

Raquel Machado Gomes Marques 
Simone Pires Ferreira de Ferreira Batana 

 
Bloco IV – DIÁLOGO E FRATERNIDADE: QUESTÕES CONTEMPORÂNEAS 
 

NAS FRONTEIRAS DAS (DES)HUMANIDADES: ENTRE DIÁLOGOS,  
AÇÕES E ENCONTROS  ............................................................................................225 

Adriana Hassin Silva 
Joaquim Alberto Andrade Silva  

 

DIÁLOGO DE RESISTÊNCIA, EM TEMPOS DE AVANÇO DAS MÍDIAS 
SOCIAIS: EQUIPES DE NOSSA SENHORA  ..........................................................241 

Daniel Luís Steinmetz 
Carlos Roberto Gomes dos Santos



Diálogo na perspectiva da fraternidade  7 

ABERTURA 
 

Desejamos iniciar nosso diálogo, de forma orante, buscando inspiração para 
superar as formas de intolerância, desigualdade e violência e propondo, 
segundo o Papa Francisco, “uma forma de vida com sabor do Evangelho”. Por 
isso, com ele fazemos a Oração Cristã Ecumênica: 
 
Deus nosso, Trindade de amor, 
a partir da poderosa comunhão da vossa intimidade divina, 
derramai no meio de nós o rio do fraterno amor. 
Dai-nos o amor que transparecia nos gestos de Jesus, 
na família de Nazaré e na primeira comunidade cristã. 
Concedei-nos, a nós cristãos, que vivamos o Evangelho 
e reconheçamos Cristo em cada ser humano, 
para o vermos crucificado nas angústias dos abandonados 
e dos esquecidos deste mundo, 
e ressuscitado em cada irmão que se levanta. 
Vinde, Espírito Santo! Mostrai-nos a vossa beleza 
refletida em todos os povos da Terra, 
para descobrirmos que todos são importantes, 
que todos são necessários, que são rostos diferentes 
da mesma humanidade amada por Deus. Amém! 
(Fratelli Tutti) 
 
A fraternidade divina, revelada pela Trindade, convoca-nos a viver, também, 
a fraternidade, por meio do diálogo, como expressão do nosso compromisso 
de amor, porque “Cristo é nossa paz”.  
 
Assim, partilhamos as percepções e proposições da Campanha da Fraternidade 
Ecumênica 2021, orando: 
Deus da vida, da justiça e do amor, 
Nós Te bendizemos pelo dom da fraternidade 
e por concederes a graça de vivermos a comunhão na diversidade. 
Através desta Campanha da Fraternidade Ecumênica, 
ajuda-nos a testemunhar a beleza do diálogo 
como compromisso de amor, criando pontes que unem 
em vez de muros que separam e geram indiferença e ódio. 
Torna-nos pessoas sensíveis e disponíveis para servir a toda a humanidade, 
em especial, aos mais pobres e fragilizados, 
a fim de que possamos testemunhar o Teu amor redentor, 
e partilhar suas dores e angústias, suas alegrias e esperanças, 
caminhando pelas veredas da amorosidade. 
Por Jesus Cristo, nossa paz, no Espírito Santo, sopro restaurador da vida. 
Amém. 
(Texto-base da V Campanha da Fraternidade Ecumênica) 



8  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Apresentação 

 

Os caminhos percorridos, nas primeiras décadas deste novo milênio, 

posicionaram a humanidade diante de alguns desafios, perante os quais é 

preciso renovar o espírito de fraternidade, seja no horizonte das relações 

pessoais, seja, principalmente, no relacionamento social e ambiental, porque, 

segundo o Papa Francisco, “todos somos irmãos”. 

Nesse contexto, a fraternidade se torna um princípio da conduta 

humana, que, por um lado, exige uma nova disposição, principalmente em 

relação aos outros, com o objetivo de pautar os vínculos com base no amor e 

não no ódio, no respeito às diferenças e não na eliminação do diferente, no 

acolhimento do outro e não no cerceamento das distintas culturas. 

Por outro lado, a fraternidade, além de assumir uma dinâmica 

relacional, exige mudanças estruturais, objetivando promover a dignidade de 

todo ser humano; qualificar os sistemas sociais e ambientalizar os ciclos e as 

dinâmicas naturais. Tal perspectiva pode ser acolhida, seguindo a proposta 

de São Francisco, no sentido de que tudo e todos são irmãos e irmãs. 

É nessa perspectiva que está se propondo uma fraternidade integral, 

transversal e universal e, para contribuir com esse direcionamento, as Igrejas 

cristãs estão celebrando a Campanha da Fraternidade, em 2021, com a 

temática – “Fraternidade e diálogo: compromisso de amor”. Os conceitos e as 

práticas, para promover a fraternidade, estariam, portanto, assentados na 

mediação do diálogo, com a finalidade de vivenciar o amor, que é a expressão 

máxima da fraternidade. 

Motivados por essa proposta, o Grupo de Pesquisa: “Comunidade 

Escolar, Encontros e Diálogos Educativos”, com a colaboração de vários 

autores e autoras, está apresentando uma coletânea de artigos, consolidados 

no livro: Diálogo na perspectiva da fraternidade, cujo escopo estaria ancorado 

na proposição da fraternidade, mediada, porém, pelo diálogo, sob diferentes 

percepções e distintas abordagens. 

Tais percepções e abordagens foram agrupadas em blocos temáticos, 

como: diálogo e fraternidade para um outro mundo possível; diálogo e 

fraternidade na educação básica; diálogo e fraternidade na educação 

superior, e diálogo e fraternidade: questões contemporâneas. Para cada bloco 

foram incluídos alguns capítulos, porém, sem perder a dinâmica de conjunto 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  9 

da obra, para revelar a especificidade temática e identidade dos respectivos 

autores e autoras. A sequência dos capítulos é a seguinte: 

No capítulo O diálogo na perspectiva da fraternidade, de Luiz Síveres, o 

autor apresenta o diálogo como um elemento inerente à condição humana, 

aponta para a urgência do mesmo se consolidar, por meio de uma ação 

dialógico-social, e torna-se uma exigência eclesial, pela promessa de que as 

Igrejas, para promoverem a paz, precisam exercitar o diálogo. 

No capítulo O diálogo como reflexão e prática do bem-viver, de Vanildes 

Gonçalves dos Santos e José Ivaldo Araújo de Lucena, os autores apresentam 

o bem-viver como possibilidade de relação, em que tudo o que existe se 

reconheça como uma coisa só, uma unidade na diversidade. Para essa 

convivência com os diferentes, reconhecendo-os como parte de nós, uma 

relação dialógica e fraterna é o coração.  

No capítulo Fraternidade, responsabilidade e educação: a ética de 

Levinas como base para uma pedagogia do cuidado, de Bruno Antonio Picoli, 

Alexandre Anselmo Guilherme e Renato de Oliveira Brito, os autores 

analisam criticamente a temática da fraternidade, responsabilidade e 

educação, através da ética de Emmanuel Levinas. Num mundo cada vez mais 

dividido entre os que “têm” e os que “não têm”, o problema da fraternidade e 

responsabilidade com o Outro, talvez, nunca tenha sido tão pertinente. 

No capítulo Um diálogo que liberta radicalmente, de Paulo César Nodari, 

o autor desenvolve um ensaio a respeito de um diálogo libertador que pode 

levar a pessoa a sair de uma vida de preconceitos e julgamentos de opressão 

e de condenação para uma vida nova, alicerçada e direcionada para a busca 

de um sentido radicalmente libertador de sua vida, encorajando-a a assumir 

a vida com alegria e responsabilidade, levando-a a enfrentar os desafios e 

preconceitos socioculturais que lhe eram impostos. 

No capítulo Diálogo: a base da transformação para a fraternidade, de 

Ana Beatriz Caetano Vieira, Mariana Rodrigues de Oliveira e Rafaela Araújo 

Machado, as autoras evidenciam a importância do diálogo em todos os 

aspectos da vida humana, sobretudo para superar as diversas situações às 

quais as pessoas são submetidas. O exercício do diálogo deve ser exercido 

pelos indivíduos com papel de protagonismo, no qual todos são capazes de 

pensar tendo em vista, principalmente, uma modificação da realidade. Além 

disso, o diálogo deve ser visto como algo positivo na vida humana, já que é a 

base para a transformação.  



10  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

No capítulo O diálogo virtual numa perspectiva acolhedora, mediadora e 

educadora, de Lucicleide Araújo e Luiz Síveres, os autores apresentam uma 

proposta de diálogo virtual, numa perspectiva de presença acolhedora, 

mediadora e educadora, capaz de possibilitar espaços para o encontro, 

desencontros e reencontros, permeados, sobretudo, por gestos de 

fraternidade e de compaixão. 

No capítulo Diálogo e fraternidade na educação especial: a promoção da 

cidadania, de Rita de Cássia de Almeida Rezende, Marilene Nogueira da Silva 

e Flávia Cristina Paniago, as autoras apresentam uma experiência educativa 

cuja relação dialógica entre professor e aluno da Educação de Jovens e 

Adultos, na modalidade EJA Interventiva da SEEDF, pode interferir 

positivamente na formação do estudante em sua integralidade.  

No capítulo Diálogo, Fraternidade e Protagonismo no Ensino-

Aprendizagem de Surdos, de Queila Pahim da Silva e Raquel Lima Alves, as 

autoras apresentam a experiência de ensino e aprendizagem de uma aluna 

Surda em uma escola da rede pública de ensino do Estado de Goiás. Por meio 

da valorização de sua língua materna, houve a dialogicidade no processo 

educativo, conforme apresentado por Paulo Freire (2013), como uma relação 

horizontal, que respeita os indivíduos não somente enquanto indivíduos, mas 

também através das expressões de uma prática social, que traduz a essência 

da educação como prática da liberdade. 

No capítulo Diálogo, amorosidade e fraternidade: o que aprendemos com 

a experiência do Homeschooling sob a perspectiva ecossistêmica, de Idalberto 

José das Neves Júnior e Letícia da Costa e Silva Mourão, os autores indicam 

pistas que poderiam constituir uma proposta para a área da educação, a 

partir das experiências das famílias homeschooling, tendo como elementos 

constituintes o exercício do diálogo, da amorosidade e da fraternidade, 

visando à contribuição para uma prática educativa carregada de sentido e 

significado. 

No capítulo Diálogo e fraternidade como facilitadores do ensino remoto 

na educação infantil: um relato de experiência, de Maria do Socorro da Silva 

de Jesus, Raquel Lima Alves e Queila Pahim da Silva, as autoras apresentam o 

relato de experiência de uma escola da Secretaria de Educação do Distrito 

Federal (SEEDF) de Educação Infantil na área rural, do Distrito Federal, 

concernente à continuidade das aulas no cenário de pandemia e isolamento 

social no Brasil e no DF, bem como a importância da relação dialógica e 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  11 

fraterna entre os responsáveis pelas crianças, os educadores e a gestão 

escolar. 

No capítulo Educação e fraternidade: um diálogo fundamental, de Rosa 

Jussara Bonfim Silva, a autora reflete que uma pedagogia embasada no 

diálogo e na fraternidade é evidenciada pela busca por um eterno 

aprendizado com relação ao ser humano, observando constantemente a 

relevância da sua relação com a história social e cultural, dirigida por um 

processo de ensino e de aprendizagem dialógico e transparente. 

No capítulo trata do tema: Educando para a fraternidade: diálogo da 

extensão universitária com a educação básica, de Edney Gomes Raminho e 

Felipe Fontineles Martins, os autores partilham vivências de aprendizagem 

envolvendo a liberdade, a criatividade, o aprendizado sensível e significativo 

voltado à compreensão subjetiva das relações de vida por meio da extensão 

universitária. 

No capítulo Diálogo e fraternidade: uma experiência de cooperação na 

educação superior, de Raquel Machado Gomes Marques e Simone Pires 

Ferreira de Ferreira Batana, as autoras apresentam o relato de uma 

experiência exitosa vivida por um grupo de estudantes do curso de Direito, 

de uma universidade do Distrito Federal, a partir da atuação de uma docente 

que se enxergou como elo entre pessoas e como promotora de encontros que 

se tornaram fraternos e cooperativos, não apenas no que diz respeito à vida 

acadêmica e profissional, mas, também, pessoal.  

No capítulo Nas fronteiras das (des)humanidades: entre diálogos, ações e 

encontros, de Adriana Hassin Silva e Joaquim Alberto Andrade Silva, os 

autores compartilham iniciativas relacionadas com a migração e o refúgio e 

que desaguam em ações humanitárias encharcadas de fraternidade, diálogo e 

solidariedade. Relacionam ainda os contextos de migração e refúgio com 

reflexões acerca da necessidade do diálogo, da concretude da fraternidade, 

em prol de relações humanas mais plenas, acolhedoras e geradoras de vida.  

No capítulo Diálogo de resistência, em tempos de avanço das mídias 

sociais: equipes de Nossa Senhora, de Daniel Luís Steinmetz e Carlos Roberto 

Gomes dos Santos, os autores descrevem uma realidade, que se quer abordar 

como iluminadora, com o pressuposto questionador da atualidade vivida 

pelas pessoas, nas dúvidas e incertezas midiáticas. Trata-se do movimento 

que resiste a inúmeras formas de liberalismos, dubiedades e compreensões 

ambíguas de boa parcela da população. Famílias e pessoas ligadas a essa nova 



12  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

e, por outro lado, antiga forma de se posicionar frente a essa sociedade, 

possuem capacidades de interrogações inquietantes. 

O percurso proposto, seguindo compreensões distintas e sugestões 

diversas, espera contribuir com um processo dialógico que desperte e 

promova a fraternidade. Assim, o desejo dos autores é de cooperar, por meio 

do diálogo, com a formação de pessoas mais dialogais e com sistemas mais 

dialógicos, objetivando construir uma cultura de fraternidade. 
 

Organizadores  

 

 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  13 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Bloco I 
 

DIÁLOGO E FRATERNIDADE PARA OUTRO MUNDO 
POSSÍVEL 

 
 



14  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

O DIÁLOGO NA PERSPECTIVA DA FRATERNIDADE 
 

Luiz Síveres* 
 
Introdução 
 

No início deste século e no alvorecer do novo milênio, o cenário que 

está se configurando, com traços culturais bem diferenciados, espaços 

geopolíticos polarizados e por contextos sociais fortemente delineadas pela 

desigualdade, poderia ser contemplado por uma ótica direcionada para 

realidades complexas ou por um olhar focado nas conjunturas perplexas. 

Para a percepção da complexidade é possível capturar o perfil de uma 

realidade que estaria sendo inundada, diuturnamente, por um dilúvio de 

informações, no qual a maioria dos navegantes disporia apenas de pequenas 

canoas, para sobreviver neste mar agitado pelas constantes crises 

econômicas, políticas e ambientais, e a ancoragem nos portos estaria se 

dando, de forma prioritária, para abastecer as disposições imediatas de 

consumo; para restabelecer encontros superficiais ou para continuar 

acelerando em direção ao vazio existencial.  

Por outro lado, a perplexidade que emerge deste enquadramento 

conjuntural aponta para a superficialidade das relações, sejam elas: consigo 

mesmo, com os outros ou com o transcendente, dando a impressão de que se 

estaria apenas surfando nas ondas que invadem a nossa existência ou as 

nossas potencialidades relacionais. Além disso, embora estejamos dentro do 

mesmo oceano, é perceptível que poucos estão confinados em suas lanchas, e 

a maioria da população está à deriva, recolhendo aquilo que continua 

boiando para garantir sua sobrevivência. Ao mesmo tempo, segundo Bauman 

(2001), esta “modernidade líquida” estaria se manifestando pela 

predominância das muitas tecnologias, que por um lado estariam 

proporcionando enormes benefícios à humanidade, mas, por outro, estariam 

contribuindo, também, para dissolver vínculos familiares, diluir laços 

culturais, enfraquecer crenças religiosas ou minimizar princípios éticos. 

Essa realidade estaria afetando, no entanto, a todos e a tudo, 

indistintamente. Por isso é recomendado destacar a percepção de que não 

estamos mais frente a uma crise localizada, mas inseridos numa 

                                                           
* Pós-doutorado em Educação e Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo.  
E-mail: luiz.siveres@gmail.com 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  15 

multiplicidade de crises que são transversais e mundiais, revelando que o ser 

humano e o Planeta estariam sendo envolvidos por este estágio acrisolador, 

que poderia se caracterizar, tanto pela sua perdição, quanto pela sua 

redenção. Diante desta análise, tudo vai depender do “norte” que a bússola 

vai indicar e de como a humanidade vai percorrer seu destino, nas próximas 

décadas. Portanto, considerando a problemática percebida: Que dinâmicas 

poderiam ser desenvolvidas ou que projetos poderiam ser implementos para 

contribuir com o desenvolvimento de pessoas mais fraternas, de sistemas 

mais equitativos e de processos educativos mais dialógicos? 

Diante deste questionamento, que reflete a predominância de alguns 

desafios que a humanidade estaria enfrentando, distintas sugestões 

poderiam ser indicadas, objetivando viabilizar uma conduta pessoal mais 

humanizada, uma vivência social mais equilibrada e uma perspectiva de 

futuro mais promissora. Porém, para contribuir com uma real possibilidade 

de mudança, a reflexão em pauta está priorizando a partilha de experiências, 

a proposição da igualdade como um antídoto à desigualdade social, e o 

diálogo educativo como mediador da fraternidade, objetivando desenvolver 

uma cultura de paz.  

 
1 O sentido das experiências 

 
A experiência, e não a verdade,  
é o que dá sentido à educação. 

Jorge Larrosa 
 

As informações, principalmente no contexto da inteligência artificial, 

são elementos essenciais para o contexto atual, porém o excesso e o exagero 

de tecnologias, que estão invadindo nossa vida e nossa casa, nossos aparelhos 

e nossas máquinas, nossas redes e nossos satélites, despertam a sensação de 

que estamos “surfando” na superfície das marés, em detrimento de uma 

experiência mais profunda e ampliada e que, confome Larrosa (2017), 

poderia dar um sentido àquilo que vivenciamos ou ensinamos. São essas 

experiências de vida e, em decorrência, as experiências educativas que 

poderiam propiciar, efetivamente, um sentido existencial e educacional. 

Considerando a dinâmica da experiência, de acordo com Larrosa (2002, 

p. 26), a mesma pode propiciar um encontro com algo que se experimenta e, 

por meio deste vínculo, os sujeitos são tocados, afetados ou surpreendidos. A 



16  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

partir desta relação, desencadeia-se a reflexão, aspecto que pode contribuir 

com um processo de formação porque, “o saber da experiência se dá na 

relação entre o conhecimento e a vida humana”. Este reconhecimento define-

se, de modo especial, pela potencialidade reflexiva e pela qualidade 

existencial, contribuindo com a originalidade do sentimento e com a 

possibilidade dialógica entre a teoria e a prática, transformando-se em 

paixão. Neste sentido, a experiência potencializa a paixão que, por sua vez, 

desencadeia a compaixão por uma pessoa, por um projeto ou por uma 

realidade a ser transformada. 

Sob esta perspectiva são relatadas três experiências que, por um lado, 

revelam um procedimento transversal e, por outro, traços de uma 

circunstância que se expressa na dificuldade de vivenciar o diálogo no 

contexto de uma lógica de posturas unilaterais, na conjuntura histórica que 

potencializa as desigualdades, e nos sistemas religiosos que fomentam o 

proselitismo. 

A primeira experiência aconteceu em meados de 2017, quando, por 

convite da embaixada dos Estados Unidos, participei de um curso de 45 dias, 

no Instituto do Diálogo, na Universidade da Filadélfia. O grupo era formado 

por 18 estudantes oriundos de países diferentes, de culturas diversas e de 

religiões distintas, e o objetivo do encontro era compreender e exercitar o 

diálogo inter-religioso. Cheguei na cidade num domingo pela manhã e, na 

hora do almoço, fui procurar um restaurante próximo da universidade. 

Porém, ao atravessar uma avenida, observei que de num lado havia um grupo 

de Testemunhas de Jeová gritando: “Eu confio em Deus” e, após cada 

manifestação, seguiam-se cânticos de louvor e o anúncio de textos bíblicos. 

Mas na outra esquina, da mesma avenida, encontrava-se um grupo socialista 

gritando: “Fora Trump”, e este posicionamento era seguido por agitação de 

bandeiras e exposição de quadros com personalidades reconhecidas pela sua 

luta em favor da democracia. Diante dessa experiência eu comecei a me 

perguntar: Como “atravessar” uma avenida com esquinas ocupadas por 

grupos tão distintos? Como estabelecer um “diálogo” entre posições tão 

monocráticas? Como podemos “construir” a fraternidade com posturas tão 

díspares? 

Estas perguntas foram ressoando durante todo o encontro, e retornei 

ao Brasil com os mesmos questionamentos. Com base nestes desafios 

retomei, também, a história brasileira e fui fazendo a segunda experiência 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  17 

com um olhar compreensivo, para entender a aproximação ou o 

distanciamento entre a crença religiosa e a esfera política. Fui percebendo 

que tal perspectiva já podia ser visualizada no percurso marítimo, quando se 

deslocou o Império para a Colônia e quando estavam navegando, nos mesmos 

mares, conquistadores e missionários. Ao descer da caravela e adentrar na 

terra firme, juntamente com os pertences pessoais, foram empunhadas as 

espadas e erguidas as cruzes, como expressão de que o Estado e a Igreja 

estavam “descobrindo” um continente e “catequizando” um povo. 

A recordação desse imaginário foi para demonstrar que o 

enquadramento do espaço público e religioso foi se revelando, como um 

dinamismo contínuo, para fortalecer as tonalidades de desigualdade, muito 

bem-explicitadas por Freyre (2001), por meio da analogia à Casa Grande e 

senzala que, no fundo, faz uma relação entre o privilégio de poucos em 

detrimento do trabalho de muitos. Com base nessa alegoria, que percorreu 

toda a história brasileira e que pode ser visualizada em todo o território 

nacional, por que a desigualdade foi reproduzida por tanto tempo e tolerada 

com tanta naturalidade? Por que os sistemas políticos, as instituições 

religiosas e os segmentos da sociedade se conformaram com as 

desigualdades econômicas, sociais e culturais tão evidenciadas? Que tipo de 

diálogo poderia ser exercitado para superar esta estrutura de desigualdade? 

Embora a predominância da “espada e da cruz”, da “casa grande e da 

senzala” e, agora, de um “deus acima de tudo”, continue fortalecendo este 

arquétipo da cultura brasileira, com o objetivo de ir fomentando a 

colonialidade e a desigualdade, houve, em distintos períodos da História, 

iniciativas que propuseram superar esse abismo. Apenas para configurar o 

relato da terceira experiência, é conveniente reconhecer a iniciativa da Igreja 

católica, que, tendo como referência o Concílio Vaticano II e a inspiração de 

alguns bispos brasileiros, foi criada em 1962, a Campanha da Fraternidade. 

Essa iniciativa continua até os dias atuais e os objetivos destas campanhas 

estão voltados para a convivência eclesial, no sentido de formar para a vida 

em fraternidade, tendo como diretriz os princípios do Evangelho. Além disso, 

a disposição para renovar a responsabilidade com a promoção do bem 

comum, manifestado em temáticas que vincularam, principalmente, nos 

últimos anos, a fraternidade às problemáticas da criança, do negro, da 

mulher, dos excluídos, dos encarcerados, bem como dos ambientes da 

família, da moradia, do trabalho ou da Amazônia, foi intensificada.  



18  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Com base nesta experiência, a partir de 2010 e a cada 5 anos, a 

Campanha da Fraternidade está sendo realizada de forma ecumênica, 

envolvendo todas as religiões cristãs. Agora, em 2021, a Campanha será, 

novamente, ecumênica e vai tratar do tema: “Diálogo e Fraternidade – 

compromisso de amor”. Portanto, depois da realização de mais de cinquenta 

campanhas, que projetos eclesiais ou políticas sociais conseguiram promover 

experiências de fraternidade? Ao celebrar a campanha da fraternidade e, 

agora, de forma ecumênica, as religiões cristãs estariam dispostas a efetivar 

um diálogo entre as religiões e com todas as denominações religiosas? Será 

que o diálogo poderia superar a divisão entre as distintas denominações 

religiosas; diminuir a distância entre a profissão de fé e o exercício da 

cidadania, ou minimizar a distinção entre o espaço público e sagrado?  

As três experiências relatadas expressam uma conotação circunstancial, 

histórica e institucional. Porém, na possibilidade de superação da 

unilateralidade cultural, da desigualdade social e do distanciamento entre fé 

e vida, estar-se-ia sugerindo o diálogo como o “Fio de Ariadne”, com a 

finalidade de proporcionar um percurso para o interior destes tempos e 

espaços que são, por sua vez, ocasionais, sistêmicos e transversais, para 

retornar, no entanto, com a possibilidade de inaugurar novas disposições 

dialogais e fortalecer dinâmicas dialógicas em favor da fraternidade. 
 
 
2 Experiências dialógicas 

 
Não haverá coexistência humana sem uma ética mundial por parte das nações. 

Não haverá paz entre as nações sem paz entre as religiões. 
E não haverá paz entre as religiões sem o diálogo entre as religiões. 

Hans Küng 
 

A epígrafe de abertura desta reflexão, no contexto de um projeto de 

ética mundial, foi referendada por Küng (2001), para sugerir uma moral 

ecumênica em vista da sobrevivência humana e, para isso, tornar-se-ia 

necessária uma disposição das pessoas, das religiões e das sociedades, para 

vivenciarem uma ética que pudesse ser universal e dialógica. Embora o 

diálogo seja um elemento inerente à conduta ética e às doutrinas religiosas, o 

mesmo será compreendido como uma dinâmica transversal que vai 

caracterizar a própria condição humana, mediar os segmentos sociais, para 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  19 

superar as desigualdades sociais e a possibilidade de restabelecer, por meio 

da fraternidade, uma disposição para a paz. 

Esta relação tridimensional, na qual o diálogo será compreendido como 

uma dinâmica pessoal, social e transversal, poderia ser ancorada a distintos 

teóricos, porém, considerando a proximidade reflexiva do diálogo com a 

dimensão humana, o mesmo será vinculado à proposta de Martin Buber 

(1878-1965); para iluminar a realidade social, será revisitada a teoria de 

Jürgen Habermas (1929-); e, enfim, para aprofundar a disposição do diálogo, 

para um projeto de fraternidade, para a construção da cultura de paz, será 

acolhida a sugestão de Hans Küng (1928-). Embora esses autores sejam de 

origens distintas, de religiões diversas e de propostas teóricas diferenciadas, 

têm em comum a reflexão e a prática do diálogo, que será compreendido, 

respectivamente, pela sua tentativa de humanização, pela sua proposta de 

igualdade e pelo seu projeto de fraternidade, para construir uma cultura da 

paz.  
 
2.1 O diálogo como um princípio de humanização 

O ser humano pode ser identificado por uma diversidade de 

características que revelam o seu propósito existencial, a sua dinâmica 

relacional e sua perspectiva universal. Porém, no conjunto de possibilidades 

para contribuir com esta percepção estaria o diálogo que, fundamentalmente, 

seria um princípio estruturante da constituição humanitária e histórica para 

a construção de um projeto civilizatório. 

Para compreender, portanto, o diálogo como um pressuposto que 

revela esses atributos da condição humana, a proposta de Buber (2001, 

2009) se apresenta como a mais adequada, considerando que, na sua 

antropologia filosófica, o ser humano é um ser essencialmente dialógico, que 

é convocado a estabelecer relações dialogais por meio da palavra, mediado 

pelo encontro e vivenciado na comunidade, espaço este considerado como o 

mais privilegiado para o exercício dialogal. 

O diálogo, como palavra, faz parte do universo da linguagem e, por isso, 

ela pode ser ouvida, proclamada ou refletida; a palavra pode ser interpretada, 

trocada ou direcionada; a palavra pode ser cantada, poetizada ou 

simbolizada; a palavra pode ser grifada, negritada ou sombreada; a palavra 

pode ser deturpada, desfigurada ou mal-interpretada; a palavra pode ser 

lembrada, silenciada ou rezada. A partir destas atribuições, dentre tantas 



20  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

outras, poderia-se-ia chegar à conclusão de que o ser humano é palavra ou 

que a palavra se fez humana, como explicita o texto bíblico: “O verbo se fez 

carne” (Jo 1,10). Esta revelação afirma, no entanto, que Deus se fez homem e 

que, por sua vez, a humanidade se encontra com a divindade por meio do 

diálogo, que é palavra. Portanto, o diálogo como palavra se expressa como 

linguagem, manifesta-se como humanidade e aponta para a dimensão divina. 

Na proposição de Buber (2001), existem duas palavras-princípio: Eu-Tu 

e Eu-Isso. As duas palavras são importantes e necessárias, seja para a 

dimensão pessoal, seja para a vivência social e a experiência transcendental. 

A palavra-princípio, Eu-Isso, configura-se pela necessidade e pela 

institucionalidade; enquanto a palavra-princípio, Eu-Tu, tem a potencialidade 

de revelar o encontro de sujeitos que estabelecem, por sua vez, relações 

inter-humanas. Este encontro do Eu com o Tu pode configurar-se como finito, 

pela vinculação com os outros e com a natureza, explicitando a 

responsabilidade do Eu; mas também como infinito, pela referência ao 

Mistério, manifestado pela graça de Deus, revelando a gratuidade do Tu. A 

dimensão dialógica da condição humana efetiva-se, neste caso, por meio de 

um encontro de sujeitos que estabelecem uma relação entre si, com os outros 

e com o transcendente, principalmente, por meio da responsabilidade 

humana e da gratuidade divina. 

O diálogo, para Buber (2001, p. 13), consolida-se, também, pelo 

encontro, porque “toda vida atual é encontro”. Este enunciado se 

operacionaliza, no entanto, pelas relações de reciprocidade com os outros e 

com a natureza. Por esta razão, consolida-se uma relação dialogal, que para o 

autor é um comportamento, isto é, uma atitude relacional que acolhe e se 

empenha para vivenciar a presença “entre” os sujeitos envolvidos ou “entre” 

os processos experimentados, porque tudo o que é essencial, existencial e 

transcendental é vivido na presença. 

Na perspectiva da presença, o diálogo é, também, um processo dialógico 

e o mesmo se plenifica numa experiência comunitária. Segundo Buber 

(2009), a comunidade não é um espaço geográfico ou um agrupamento de 

poder, mas um local de encontro, um espaço de diálogo e um ambiente de 

infinitas possibilidades de realização da condição humana. Assim, o diálogo é 

uma disposição de acolhimento do outro, uma relação de interação com a 

alteridade e uma proposição comunitária, para, em conjunto, os sujeitos do 

diálogo se empenharem na construção de uma cultura de paz.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  21 

A paz proposta deveria ser vital ou orgânica, porque não seria a 

ausência de conflitos, mas a partir de um percurso de mudança, regulado por 

um procedimento de conversão, de experiências comunitárias exercitadas 

pelo encontro relacional e, enfim, uma disposição solidária; para construir 

uma sociedade pautada na justiça, poder-se-ia propor o diálogo como um 

atributo da condição humana e, em consequência, uma mediação para 

desencadear um processo de humanização. 
 
2.2 O diálogo como um processo de igualdade 

A civilização humana, principalmente no decorrer dos últimos séculos, 

potencializou as desigualdades sociais promovidas, principalmente, pelas 

dissemelhanças econômico-globais. Por isso, constantemente se reafirma a 

necessidade da mudança deste sistema liberal, que favorece abundantemente 

um pequeno grupo social, em detrimento daquilo que falta para uma 

espantosa massa “sobrante”. É neste sentido que se poderia recuperar a 

percepção de que existe um elevado grau de injustiça social e, ao ser histórica 

estrutural, revela indicadores cada vez mais expostos da miséria, da 

delinquência e daquilo que é descartável, o próprio ser humano.  

Essa conjuntura, porém, já foi analisada por pensadores, foi cantada por 

poetas, descrita por historiadores, rezada por religiosos, mas foi, 

principalmente, vivida e está sendo vivenciada pela maioria do povo. Dentre 

distintas sugestões já formuladas, dentre muitas iniciativas já exercitadas e 

dentre inúmeros projetos já desenvolvidos, parece que não se avançou, seja 

na compreensão deste processo abissal ou na proposição de políticas que 

pudessem garantir ao ser humano uma vida com mais dignidade. 

Para avançar com uma proposta mais decente é necessário reconhecer 

que, historicamente, sempre houve a predominância de uma elite irracional 

e, em decorrência, uma população empobrecida, esquecida e marginalizada. 

Para iluminar esta percepção e sugerir algum encaminhamento, é oportuno 

retomar a proposta de uma racionalidade comunicativa, proposta por 

Habermas (2012a, 2012b). No contexto desta racionalidade, estaria o agir 

comunicativo que, por meio do diálogo, poderia superar o precipício 

estrutural e promover a igualdade social. Conforme o autor, a teoria do agir 

comunicativo estaria indicando, por um lado, para uma razão instrumental, 

pautada num sistema vinculado a um procedimento de produção e 

reprodução material, de forma majoritária pelos instrumentos reais e 



22  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

digitais; e, por outro, o agir comunicativo, que faria parte do mundo da vida, 

no qual a linguagem, os vínculos e os símbolos estariam presentes, e tal 

aporte seria recomendado, para sugerir o diálogo como um dinamismo 

promotor da igualdade social. 

A proposta habermasiana indica, no entanto, para a relevância de se 

estabelecer uma interação social entre as pessoas, e, também, a importância 

em participar de um processo de socialização, que permite formar a 

identidade pessoal e fomentar seu pertencimento social. Como uma 

aproximação a este pressuposto, é que se estaria sugerindo a passagem de 

um sistema instrumental para um mundo relacional e, portanto, a mudança 

de sistemas estratégicos para redes comunicativas, procedimentos estes 

considerados mais apropriados e melhor idealizados para compreender e 

exercitar o diálogo. 

Assim, o diálogo segundo Habermas (2012a, 2012b) poderia ser uma 

possibilidade privilegiada, para romper com um sistema configurado pela 

jaula de ferro, ou revelado pela ação instrumental, abrin suas portas para 

interagir com o mundo da vida, estilizando uma rede e revelando a 

reprodução simbólica de uma vida livre. Assim, a ação prisional da reclusão, 

da força e da coerção seria substituída pelo agir comunicativo por meio da 

emancipação, da cooperação e da democracia. 

O agir comunicativo é, portanto, o elemento dinamizador de um diálogo 

que deveria desencadear uma prática social, tendo em vista uma atuação 

responsável na esfera pública para remover as enormes desigualdades 

sociais e promover o bem comum das sociedades. Tais procedimentos seriam 

recomendados para superar, por meio do diálogo, a dinâmica acumuladora e 

exclusivista dos sistemas capitalistas, tendo como referência sociedades 

democráticas que teriam, dentre outras finalidades, a perspectiva da 

igualdade. 
 
2.3 O diálogo numa perspectiva de fraternidade 

A fraternidade é um princípio universal, porque todos os seres 

humanos e todas as sociedades vivenciaram algum tipo de vínculo fraterno. 

Além disso, a fraternidade foi um valor proclamado como exigência, para que 

a humanidade pudesse viver com liberdade e igualdade. Também, na 

experiência original do povo hebreu, na sistematização do primeiro texto 

bíblico, foi narrada a vivência entre dois irmãos. Após uma convivência 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  23 

desastrosa, aconteceu o diálogo entre Deus e Caim e, ao ser perguntado por 

Deus: “Onde está seu irmão”? Caim respondeu: “Eu o matei”. Isto é, a partir de 

então, a fraternidade se tornou fratricida e, para restabelecer uma dinâmica 

fraterna, o diálogo poderia ser uma atitude e uma atividade recomendada. 

Portanto, numa ótica mais teológica, sem desmerecer nenhuma 

experiência religiosa, é recomendado recordar as três religiões monoteístas: 

judaísmo, cristianismo e islamismo, que têm em comum uma relação com a 

palavra, isto é, estão embasadas em revelações e condensadas em livros, 

como a Torá, a Bíblia e o Alcorão, respectivamente. Neste sentido, as religiões 

de uma palavra revelada, através de Moisés, Jesus e Maomé, vieram propor a 

fraternidade como um princípio vivencial e um procedimento universal. 

Dentro deste contexto monoteísta, cuja referência é a palavra dialogada, 

é necessário estabelecer uma aliança com todas as denominações religiosas, 

porque em conformidade com Küng (2001), haverá paz entre as religiões e, 

em consequência, uma paz mundial, na medida em que o diálogo for 

exercitado entre todas as religiões. Tal proposta precisaria, de acordo com o 

autor, superar uma realidade que estaria pautada no desenvolvimento de 

uma ciência sem ética, da onipotência tecnológica que destrói a natureza e de 

uma democracia apenas formal e representativa. 

Além desses desafios, que são inibidores da experiência do diálogo, é 

preciso reconhecer, conforme Küng (2001), que a dinâmica contemporânea 

estaria sendo fortemente influenciada por uma indiferença em relação a 

qualquer diretriz proposta, um relativismo manifestado a tudo aquilo que 

aponta para valores mais universais, e um sincretismo que se satisfaz com a 

aquisição de benefícios, para promover o consumo religioso individual. 

Para minimizar essas tendências é sugerido o diálogo, compreendido 

como uma dinâmica apropriada para promover a paz entre as religiões e 

entre a humanidade. Para isso recomendando a proposta de Küng (20019), 

no sentido de que o mesmo deveria estar pautado numa posição firme de 

todos os interlocutores envolvidos, numa disposição de acolhimento e de 

interação com as temáticas abordadas e, principalmente, numa proposição de 

engajamento coletivo para a definição e operacionalização de projetos, que 

pudessem viabilizar este propósito de construir a paz por meio da 

fraternidade. 

O caminho do diálogo proposto por Küng (2001) deveria levar em 

conta, ainda, a sensibilidade de cada pessoa e de cada grupo, porém com a 



24  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

exigência de um gesto de generosidade daqueles que estariam envolvidos 

num projeto de paz e que houvesse um pacto de convivência, tendo como 

base a proposição da verdade. Tais atitudes estariam ancoradas numa 

expressão de liberdade que, ao mesmo tempo, exigiria um forte grau de 

responsabilidade, objetivando criar relações e mediações transparentes, 

éticas e fraternas. 

Segundo Küng (2001, p. 145), “a disposição ao diálogo é, em última 

instância, uma virtude da disposição ao diálogo”. Esta virtude precisaria ser 

cultivada, principalmente, num contexto que estaria se configurando dentro 

de uma nova constelação mundial, identificada cada vez mais pela dinâmica 

policêntrica, transcultural e multirreligiosa. Ao mesmo tempo, esta 

disposição para o diálogo precisaria ser despertada em todos aqueles que 

interagem com o pensamento filosófico, porque o mesmo aponta para as 

razões existenciais; com todos aqueles que se articulam com o conhecimento 

teológico, porque o mesmo fundamenta o sentido existencial da sua relação 

com o sagrado; e, finalmente, um diálogo espiritual, porque nele se 

estabelecem as relações consigo mesmo, com os outros, com a natureza e 

com o transcendente. 
 
3 Educar para a fraternidade 

 
Não há diálogo, porém,  

se não há um profundo amor ao mundo e aos homens.  
Paulo Freire 

 

Após percorrer um caminho sinalizado pela potencialidade do diálogo, 

compreendido como um atributo da própria condição humana, como um 

princípio provedor da igualdade social e como uma diretriz essencial, para 

estabelecer a fraternidade, é oportuno indicar o projeto educativo como um 

tempo e um espaço apropriado, para desencadear processos dialógicos, 

principalmente, em ambientes divididos para promover a unidade. 

Tal perspectiva estaria inserida, no entanto, no enquadramento 

formatado no início desta reflexão, no sentido de que a humanidade estaria 

envolvida por distintas abordagens complexas e por diferentes dinamismos 

perplexos. Considerando, no entanto, esta potencialidade perplexa convém 

recordar uma antiga sugestão do Rabino Maimônides, do século XII que, ao se 

referir à perplexidade, dizia que ela não deveria ser entendida como um 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  25 

descaminho, mas compreendida, a partir de uma interpretação adequada, 

como uma luz que vai iluminando a caminhada. 

Com base nesta proposição, isto é, com o desejo de acender uma luz que 

vai iluminando o caminho da História, estar-se-ia propondo um projeto 

educativo que, por meio do diálogo, pudesse contribuir com uma sociedade 

mais humana, mais digna e fraterna. Esta proposta estaria impregnada do 

desafio de superar disposições individualistas; minimizar vivências solitárias 

em meio à multidão, e fortalecer a experiência de liberdade no meio de um 

vazio existencial. 

O percurso pedagógico seria, neste sentido, um procedimento que 

poderia contribuir, de acordo com Síveres (2015, 2019), com o 

desenvolvimento do pressuposto dialogal, tendo em vista uma possível 

peregrinação pela pedagogia da presença, proximidade e partida. Tal 

sugestão estaria em consonância, também, com a responsabilidade do 

próprio pedagogo, que deveria acompanhar o aprendiz para o 

autoconhecimento e o reconhecimento do outro, com base na recordação e 

reconstrução do conhecimento. Portanto, o percurso pedagógico e o exercício 

do pedagogo estariam impregnados dessa energia dialógica, para 

potencializar os princípios de humanização, de igualdade e fraternidade. 

Assim, a educação para a humanidade, no arcabouço teórico de Buber 

(2001, 2009), estaria assente no encontro, na relação e no diálogo. Por isso, o 

seu projeto dialógico refuta um modelo educacional identificado com a 

propaganda, pela qual vai se injetando conhecimentos pré-fabricados nos 

aprendizes. Tal pressuposto, que seria majoritário em quase todos os 

sistemas educacionais, estaria fortalecendo uma relação do tipo Eu-Isso, em 

detrimento de uma dinâmica de reconhecimento da diversidade dos sujeitos 

educativos e da proposição de distintos caminhos de aprendizagem, pautados 

numa relação do tipo Eu-Tu. Portanto, a sugestão educativa buberiana, para 

formar o caráter do ser humano, estaria apoiada mais na reflexão e menos na 

instrução, mais no cuidado e menos na orientação, mais no diálogo e menos 

na propaganda. 

A educação para a igualdade, dentro do arcabouço teórico de Habermas 

(2012a, 2012b), por meio do agir comunicativo, procura obstruir a “porta da 

jaula” do individualismo e propõe, justamente, a necessidade de uma inter-

relação com o outro, isto é, uma intersubjetividade. Para isso, recomenda-se 

não ficar refém dos conhecimentos técnicos ou das instrumentalidades 



26  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

tecnológicas, por mais necessárias e oportunas que sejam, para fortalecer as 

competências éticas e as habilidades estéticas, com o objetivo de ampliar, 

aprofundar e transversalizar o percurso dialogal. Porém, na abordagem mais 

filosófica e sociológica o autor propõe um processo pedagógico mais crítico, 

levando em consideração um percurso de ensino e aprendizagem mais 

político, pautado numa racionalidade comunicativa, em virtude da promoção 

de uma democracia participativa. 

A educação para a fraternidade, tendo como referência a contribuição 

de Küng (2001), seria o desejo para desenvolver uma ética mundial, na qual 

as religiões, de maneira mais enfática, se disporiam a estabelecer um diálogo 

afetivo e efetivo. Para isso, o diálogo precisaria contar com uma 

intencionalidade declarada, para assumir as heranças do passado, os desafios 

do presente, tendo no horizonte um diálogo inter-religioso que pudesse 

apontar para a esperança e para o infinito. É próprio do diálogo autêntico ir 

além do próprio diálogo e, para isso, é aconselhado educar para um caminho 

transcendental, por meio de uma caminhada espiritual. Esta espiritualidade 

não seria uma defesa dogmática do ego, mas uma disposição de 

reconhecimento do outro; não seria uma justificação doutrinária, mas um 

projeto de corresponsabilidade, e não seria uma promessa salvacionista, mas 

uma acolhida da gratuidade, para dinamizar uma educação dialogal entre as 

religiões e as sociedades. 

Portanto, para educar para a fraternidade, dentre muitas possibilidades, 

considerou-se um projeto dialógico entre educador e educando, uma dinâmica 

dialética entre teoria e prática, bem como uma dialogicidade entre a formação 

e a transformação, objetivando promover a educação do ser humano, a 

transformação social e a religação das religiões, por meio do diálogo.  
 
4 Considerações finais 
 

As considerações finais caracterizam-se pela oportunidade de 

reafirmar, dentre tantas possibilidades, que o diálogo é um elemento inerente 

à própria natureza humana, porque somos seres de palavra, do encontro e da 

relação. Ao mesmo tempo, o diálogo é uma atividade social, porque, através 

de um agir comunicativo, é possível desenvolver uma racionalidade 

autônoma, democrática e política. E, por fim, o diálogo é uma atitude 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  27 

recomendada para promover a fraternidade entre as relações pessoais, nas 

esferas sociais e, principalmente, entre as denominações religiosas. 

Recomenda-se, no entanto, um projeto educativo que pudesse ser capaz 

de desenvolver um processo de ensino e aprendizagem, pelo qual a lógica do 

encapsulamento, da dualidade e da instrumentalidade estaria sendo 

minimizada, em detrimento de um procedimento que pudesse fortalecer a 

dinâmica relacional, a referência dialógica e a abordagem multicultural. Seria, 

no entanto, a passagem do monólogo para o diálogo, da perspectiva 

algorítmica para a dialógica e do sistema monolítico para um pluricultural. 

No decurso deste posicionamento, o diálogo poderia ser compreendido 

como um dinamismo intrapessoal, interpessoal e transcendental e, com isso 

buscar-se-ia superar a tendência do exclusivismo pessoal, do paralelismo 

social e do niilismo religioso. Estar-se-ia sugerindo, enfim, compreender e 

exercitar o diálogo como uma maneira de viver, uma forma de conviver e 

uma possibilidade de transcender, seja pela vivência da humanidade, pela 

promoção da igualdade, seja pela experiência de fraternidade. 
 

Referências 
 
BAUMAN, Z. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 
 
BUBER, M. Eu e tu. 8. ed. São Paulo: Centauro, 2001. 
 
BUBER, M. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 2009. 
 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. 
 
FREYRE, G. Casa grande e senzala. Rio de Janeiro: Record, 2001. 
 
HABERMAS, J. Teoria do agir comunicativo: racionalidade da ação e racionalização social. 
São Paulo: Martins Fontes, 2012a. v. I. 
 
HABERMAS, J. Teoria do agir comunicativo: sobre a crítica da razão funcionalista. São 
Paulo: Martins Fontes, 2012b. v. II 
 
KÜNG, H. Projeto de ética mundial: uma moral ecumênica em vista da sobrevivência 
humana. 3. ed. São Paulo: Paulinas, 2001. 
 
LARROSA, J. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira de 
Educação, n. 19, p. 20-28, jan./abr. 2002. 
 
LARROSA, J. Pedagogia profana: danças, piruetas e mascaradas. 6. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2017. 
 



28  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

SÍVERES, L. Encontros e diálogos: pedagogia da presença, da proximidade e partida. 
Brasília: Liber Livros, 2015. 
 
SÍVERES, L. Pedagogia Alpha: presença, proximidade, partida. Curitiba: Publishing, 2019. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  29 

O DIÁLOGO COMO REFLEXÃO E PRÁTICA DO BEM-VIVER  
 

Vanildes Gonçalves dos Santos* 
José Ivaldo Araújo de Lucena** 

 
Introdução 
 

Todas as coisas estão ligadas como o sangue que une uma família… 
Tudo o que acontece com a Terra acontece com os filhos e filhas da Terra. 

O homem não tece a teia da vida; ele é apenas um fio. 
Tudo o que faz à teia, ele faz a si mesmo. 

(TED PERRY, inspirado no Chefe Seatle)1 

 

Somos um país que faz parte de uma Pátria Grande Ameríndia, que tem 

na sua raiz genuína os povos indígenas e sua sabedoria no modo de viver a 

vida. Neste artigo sobre o diálogo e a fraternidade, optamos por refletir esses 

dois conceitos a partir do Bem-Viver, uma práxis ancestral dos povos 

originários.  

O bem-viver é uma concepção que, segundo a teóloga Chamorro (2019), 

está ligada aos povos Guaranis do Brasil e do Paraguai e dos andinos da 

Bolívia e do Equador. Nesta concepção não existe de um lado seres humanos 

e de outro a natureza. 

Werá (2019), ao dizer sobre o bem-viver, assevera que, vindo da 

expressão Guarani Tekoá, significa “lugar bom de se viver”, onde quem não 

tem o mesmo sangue também é considerado irmão ou irmã. Somos todos 

parentes, porque somos da mesma origem humana.  

Esse “lugar bom de se viver” é constituído, segundo Werá (2019), por 

quatro fundamentos, dos quais partimos para desenvolver este artigo, são 

eles: a natureza que nos conecta com a fonte da vida; o respeito às 

ancestralidades; o respeito à diversidade e a inclusão profunda. 

Esses fundamentos são essenciais para uma vida com relações fraternas 

e sustentáveis. São elementos que estão na contramão da “sociedade 

moderna” conduzida por pensamentos e práticas capitalistas e neoliberais, 

cujo modo de viver está pautado em um modelo desenvolvimentista centrado 

                                                           
* Mestra em Ciências Sociais pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. E-mail: 
vanildessantos@gmail.com 
** Mestre em Educação pela Universidade Católica de Brasília. E-mail: joseivaldo@gmail.com 
1 Teia da vida (CAPRA, 1996, p. 7). 



30  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

no lucro e na exploração de pessoas e dos recursos naturais e sem considerar 

outros saberes.  

Nesta realidade estruturada por um sistema que não prioriza a vida, 

mas o lucro à qualquer custo, que não prima pela cooperação, mas pela 

competição, que não reconhece a palavra e os saberes dos diferentes povos, 

nos perguntamos: Como o diálogo pode contribuir para a implementação da 

cultura do bem-viver? 

O convite do bem-viver é para uma relação onde tudo o que existe se 

reconheça como uma coisa só, uma unidade na diversidade. Para essa 

convivência com os diferentes, reconhecendo-os como parte de nós, uma 

relação dialógica e fraterna é o coração. O bem-viver traz em si essa 

sabedoria ancestral. 

Estamos partindo, deste modo, de uma epistemologia dos povos 

originários da América Latina e, portanto, teremos para nos ajudar nessa 

reflexão majoritariamente autores e autoras também desse lugar, como: Terá 

Werá (2019), Alberto Acosta (2016), Elisa Urbano Ramos (2020), Ailton 

Krenak (2020), Graciella Chamorro (2020), Leonardo Boff (2003, 2008), 

Paulo Freire (1987), Enrique Dussel (1993), além destes, também teremos a 

contribuição do autor austríaco Fritjof Capra (1996, 2006).  

O artigo está organizado em quatro tópicos, que contêm reflexões 

teóricas sobre a temática proposta e, também, de práticas na direção da 

construção do bem-viver.  
 
1 Diálogo – para conectar-se com a fonte da vida 
 

O diálogo é uma das possibilidades de conexão conosco mesmos, com as 

outras pessoas e com o/a transcendente que se revela, entre outros âmbitos 

da vida, na natureza. Nessa perspectiva, para nos conectarmos ou 

reconectarmos com a natureza, precisamos deixar de lado a crença de que 

somos o centro da criação, mas seres humanos pertencentes, assim como os 

demais seres vivos, a este mundo do qual pouco entendemos, mas que tem 

uma ordem natural estabelecida. Diante do exposto temos que reaprender a 

apreciar aquilo que dá sentido e é a fonte da vida, seja em termos de conexão 

com a nossa própria natureza humana, seja com a natureza presente nos 

diversos ecossistemas que permeiam a nossa existência e que, às vezes, 

pouco os percebemos no cotidiano. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  31 

Para Capra (2006), a compreensão sistêmica da vida baseia-se no 

entendimento de três fenômenos: a teia da vida, os ciclos da natureza e o 

fluxo de energia. O diálogo está presente nesses três fenômenos, pois não há 

teia, ou seja, conexão entre seres vivos em seus diversos cenários 

existenciais/territórios, sem diálogo. A compreensão que vivemos, assim 

como a natureza, em ciclos materializados nas etapas da vida com seus fluxos 

de energia, é fundamental para compreendermos a importância do diálogo, 

para haver existência humana plena. 

Essa compreensão sistêmica da vida é um desafio para a sociedade 

atual, baseada no pensamento linear e numa cultura materialista que entende 

a natureza e seus diversos ecossistemas como fontes infinitas de matéria-

prima para o desenvolvimento da economia capitalista. Uma vez que os 

sistemas vivos são não lineares e estão baseados em padrões de 

relacionamento, portanto em constante diálogo, é preciso uma nova maneira 

de ver e de pensar o mundo em termos de relações, conexões e contextos. 

Para Capra (2006), nós mesmos fazemos parte da teia da vida e, com o 

passar do tempo, a experiência da ecologia nos ajuda a tomarmos consciência 

de que estamos inseridos num ecossistema, numa paisagem com uma flora e 

uma fauna características, num determinado sistema social e cultural. 

Essa teia da vida é formada por comunidades de organismos, que 

incluem os ecossistemas e os sistemas sociais humanos como a família, a 

escola e outras comunidades humanas. O diálogo é o elemento que conecta a 

teia da vida e contribui para não perdermos a nossa capacidade humana de 

conexão com todos os seres vivos. 

Nessa perspectiva Boff (2008) ressalta que a ecologia é relação, 

interação e diálogo de todas as coisas existentes, viventes ou não, entre si e 

com tudo o que existe. Essa discussão do autor amplia o conceito de ecologia 

para além da natureza (ecologia natural), pois envolve também a sociedade e 

a cultura (ecologia humana, social, etc). 

Em sintonia com Boff (2008), Capra (1996) afirma que esse novo 

paradigma pode ser chamado de visão de mundo holística, que concebe o 

mundo como um todo integrado e não como uma coleção de partes 

dissociadas ou, ainda, de visão ecológica, se o termo “ecológica” for 

empregado num sentido mais amplo e profundo.  

Essa discussão problematiza o que Boff (2008) e Capra (1996) 

denominam de “ecologia rasa”, caracterizada por uma visão antropocêntrica, 



32  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

que vê os seres humanos como situados acima ou fora da natureza. A 

“ecologia profunda”, caracterizada por valores ecocêntricos (centralizados na 

Terra), não separa seres humanos ou quaisquer outras formas de vida do 

meio ambiente natural. Vê o mundo como uma rede de fenômenos 

interconectados e interdependentes e concebe o ser humano como um fio 

particular na teia da vida. Nesse sentido “o centro das atenções não deve ser 

apenas o ser humano, mas o ser humano vivendo em comunidade e em 

harmonia com a natureza” (ACOSTA, 2016, p. 27). 

O diálogo, enquanto possibilidade de conexão com a fonte da vida, 

resgata a visão ecológica de que “tudo o que existe coexiste. Tudo o que 

coexiste preexiste. E tudo o que coexiste e preexiste subsiste por meio de 

uma teia infinita de relações onicompreensivas. Nada existe fora da relação” 

(BOFF, 2008, p. 21). Daí a importância do diálogo para a construção de 

relações conectadas com valores que possam contribuir para um mundo 

melhor a partir do microcosmo da nossa existência: o cotidiano.  

O cotidiano é o lugar sagrado, onde os seres imanentes e 

transcendentes se movimentam, onde a vida se transforma em morte e morte 

em vida o tempo todo, na perspectiva do bem-viver, é neste movimento que 

os sujeitos se fazem, de forma subjetiva, mas uma subjetividade que se 

constrói na coletividade. É no cotidiano que vivemos, nos movemos e 

existimos, sem o qual não há outro cenário para repensarmos o nosso modo 

de ser e de estar no mundo. Nesse contexto, a forma como dialogamos 

conosco mesmos, com as outras pessoas e com o mundo conhecido e o 

desconhecido, define muito do que somos, no mais profundo do nosso ser. 

Para Capra (1996, p. 33) a percepção da ecologia profunda é percepção 

espiritual, quando a concepção de espírito humano é entendida como o modo 

de consciência no qual o indivíduo tem uma sensação de pertença, de 

conexidade, com o cosmos como um todo, ou seja, “a noção de um universo 

orgânico, vivo e espiritual”. 

A ecologia profunda, assim como a perspectiva do bem-viver, questiona 

os fundamentos da nossa visão de mundo e do nosso modo de vida moderno, 

científico, industrial, orientado para o crescimento materialista. Ela questiona 

ainda os nossos relacionamentos uns com os outros, com as gerações futuras 

e com a teia da vida da qual somos parte. Nesse sentido, “o patriarcado, o 

imperialismo, o capitalismo e o racismo são exemplos de dominação 

exploradora e antiecológica” (CAPRA, 1996, p. 25). 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  33 

Essa visão ecossistêmica e holística sobre a vida requer não apenas a 

ampliação das nossas percepções e maneiras de pensar, mas também de 

nossos valores. Requer a inauguração de um novo modelo de sociedade que 

refaça o tecido social, a partir das múltiplas potencialidades do ser humano e 

da própria sociedade.  
 
Ao lado do trabalho deve estar o lazer; junto à eficácia, a 
gratuidade; a acolitar a produtividade deve vir a dimensão lúdica. 
A imaginação, a fantasia, a utopia, o sonho, a emoção, o símbolo, a 
poesia e a religião devem ser tão valorizados quanto a produção, a 
organização, a funcionalidade e a racionalidade (BOFF, 2008, p. 44). 

 

Nesse contexto, Acosta (2016, p. 121) afirma que a economia deve 

submeter-se à ecologia, pois a natureza estabelece os limites e alcances da 

sustentabilidade e a capacidade de renovação que possuem os sistemas para 

autorrenovar-se. “Disso dependem as atividades produtivas. Ou seja: se se 

destrói a Natureza, destroem-se as bases da própria economia”. 

Diante do exposto, podemos afirmar que a nossa capacidade humana de 

dialogar e de se relacionar com os organismos que compõem os diversos 

sistemas vivos, dos quais fazemos parte, é o que nos conecta com a fonte da 

vida. A compreensão ecossistêmica e holística de que tudo está interligado, 

de que a sobrevivência da vida humana no planeta depende da preservação 

das diversas espécies da fauna e da flora é indispensável para a construção de 

um mundo mais sustentável, menos desigual e mais fraterno. 
 

2 Diálogo – para conectar territórios (corpos e espiritualidades) 
 

Os povos indígenas trazem na sua forma de existir e coexistir o cuidado 

com o lugar onde vivem. A floresta, a mata, as águas, a terra são mais que um 

lugar que os acolhe, é a sua essência, é onde suas ancestralidades se fazem 

presentes com sua sabedoria criadora, criativa e curadora. Nesta concepção, 

o território é percebido e sentido como morada dos seres visíveis e invisíveis, 

dos espíritos dos seus entes que seguem sendo seus guardiões. Desta forma, 

não há separação entre a vida no território e a experiência espiritual, a 

espiritualidade está integrada e compõe o território através de tudo o que 

nele existe, formando um corpo só. 

Na perspectiva do bem-viver, o conhecimento integra corpo e 

espiritualidade numa relação dialógica da vida imanente e transcendente que 



34  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

sustenta e mantém a tessitura da vida, conforme podemos observar no que 

diz a liderança indígena do povo Pankararu, a antropóloga Ramos (2020, p. 

1): “Então, os nossos territórios são sagrados para nós, é deles que nós 

tiramos todos os nossos sustentos. Então, não é apenas o sustento físico, mas 

o sustento cultural, o sustento das nossas histórias, dos nossos antepassados, 

o sustento da nossa espiritualidade”. 

Em 2019 acompanhamos no Brasil a primeira marcha nacional de 

mulheres indígenas, que, provenientes de diversas etnias, marcharam 

embaladas pelo lema: “Território nosso corpo, nosso espírito”. Essas 

mulheres com seu corpo com pinturas coloridas de urucum e jenipapo, seus 

cocares, seus filhos e filhas, suas canções e rituais acamparam na Capital 

Federal, onde fizeram várias rodas/cirandas de diálogos com a sociedade, 

com instituições do Estado, expondo suas pautas e suas reivindicações, desde 

a demarcação de terras, saúde e educação para uma vida digna nos seus 

territórios.  

Essas mulheres forjaram um movimento provocando diálogos com 

diversos grupos e organizações, a partir de suas vozes, seu corpo e seus 

lugares de fala,2 seu território. Um lugar de fala que traz consigo uma 

experiência ancestral balizada na convivência fraterna, no respeito às 

pessoas mais velhas, às mulheres, às crianças, no cuidado com todo o 

território.  

Seus cantos, suas vozes ecoaram por vários dias na cidade de Brasília, 

com o objetivo de mobilizar a sociedade brasileira para um olhar e uma 

escuta empática para suas necessidades, que são as mesmas de todos os seres 

humanos: dignidade, justiça, alimentação, paz, respeito, etc. O que requer 

uma relação mais aproximada entre todos nós, povo brasileiro, uma 

reciprocidade que só será possível através do reconhecimento de todas as 

pessoas, de que somos uma coletividade, que precisa estar em colaboração e 

diálogo constante.  

Esse conhecimento, essa prática no modo de viver em harmonia no 

território, fazendo do mesmo um “lugar bom de viver”, onde a coletividade é 

a prioridade, precisa ser visitado pelas pessoas não indígenas, para aprender, 

daí, outra maneira de ser, viver, conviver, fazer, tendo em vista a construção 

de relações sociais, políticas, econômicas e culturais mais fraternas.  

                                                           
2 Sobre esse conceito veja-se: RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólem, 2019. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  35 

Não estamos aqui idealizando o jeito de ser dos povos indígenas, nem o 

bem-viver, como sendo uma fórmula mágica de convivência e de paz sem 

conflitos. Até porque, não compreendemos paz como ausência de conflitos, ao 

contrário, a paz é fruto da justiça social e da forma como encaramos e 

resolvemos os conflitos, que é algo natural nas relações. Evidentemente, 

esses conflitos podem ser e têm sido potencializados quando há desrespeito, 

descaso e usurpação dos territórios desses povos, mas não são os conflitos 

seus objetivos, mas uma vida digna, para uma convivência fraterna ou 

podemos dizer parental: cosmovisão que considera irmãos e irmãs todas as 

pessoas do território, mesmo que não tenham uma ligação consanguínea.  

Neste contexto, podemos identificar que é o diálogo que proporciona o 

reconhecimento e o direito à palavra, não somente da espécie humana, não 

somente da imanência, mas de todos os seres. É o diálogo que escuta e 

responde ao clamor que a terra faz, quando está sofrendo com os ataques em 

forma de queimadas, de exploração e contaminação pelas mineradoras, de 

infertilização do solo pela monocultura e uso de agrotóxicos, pela 

privatização das águas por algumas empresas. Esse é o diálogo necessário na 

perspectiva do bem-viver, um diálogo em que há a escuta da palavra que 

acolhe todas as formas de vida. 

Krenak3 (2020), ao falar sobre o bem-viver diz da importância de se 

abrir um diálogo autêntico com esses povos que, historicamente, foram 

marginalizados, mas que têm uma grande contribuição a dar para a 

construção de outras relações no mundo, com seus saberes, suas práticas e 

seus cuidados, que têm a terra e a natureza como lugar por excelência para 

isso, desde que mantenhamos com ela uma relação de bem-viver, em que a 

pessoa é subjetivada numa perspectiva de coletividade. 

O bem-viver para Krenak é uma filosofia que vai na direção contrária ao 

colonialismo, cuja relação é de dominação e subordinação com os povos 

originários, desse modo, sobrepondo a forma de ser, de viver e de ver o 

mundo. Uma relação que interrompe a capacidade de diálogo. A reflexão de 

Kernak nos faz recordar a de outro autor, Paulo Freire (1987), que, ao refletir 

sobre a educação libertadora, diz que é preciso estabelecer relações 

dialógicas, que podem ocorrer somente no encontro das existências, nas 

quais o outro possa dizer sua palavra. 

                                                           
3 Ailton Krenak é uma liderança indígena do povo Krenak. Tem vários livros publicados, entre eles: 
Ideias para adiar o fim do mundo. Publicado pela Companhia das Letras. São Paulo, 2019.  



36  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Krenak assevera ainda que o mundo está em uma crise global, que se 

intensificou com a pandemia, que marcou o Planeta em 2020; em meio a ela, 

somos desafiados e desafiadas a pensar para além do comum. Para isso é 

necessária uma abertura para se buscar dialogar, conhecer o que há de 

melhor nas práticas das diferentes culturas, para se sair da crise social e 

sanitária. 

Para um novo mundo, o autor nos alerta para a necessidade de ampliar 

os campos de afetos, tendo como orientação a prática da solidariedade uns 

com os outros, umas com as outras. 

Na perspectiva do bem-viver, podemos afirmar que a prática da 

solidariedade, por meio do diálogo, que integra tudo o que existe e coexiste 

(corpos e espíritos) no território, é o que nos possibilita reconhecer e ampliar 

nossos campos afetivos, conformados de pluralidades que têm direito à vida, 

assim como toda a humanidade. 
 
3 Diálogo – para o reconhecimento da diversidade e para uma inclusão 

profunda 
 

A diversidade é uma das marcas da nossa identidade brasileira, seja 

pelas características regionais, seja pelas manifestações de cosmologias que 

ordenam as diversas formas de apreensão do mundo e os modos de relação 

com a natureza. 
 
O campo e a cidade propiciam às suas populações vivências e 
respostas culturais diversas, que implicam ritmos de vida, 
ensinamentos de valores e formas de solidariedade distintas. Os 
processos migratórios colocam em contato grupos sociais com 
diferenças de fala, de costumes, de valores, de projetos de vida 
(BRASIL, 1998, p. 125). 

 

Embora faça parte da nossa identidade nacional e esteja respaldada na 

Constituição Federal (BRASIL, 1988, art. 3º, inciso IV; art. 5º), temos muito 

ainda para avançar, no sentido do respeito às diversidades: racial, étnica, 

linguística, de gênero, sexual e geográfica (espaços/territórios). 

O preconceito e a violência, manifestados por meio de atitudes de 

racismo, xenofobia e lgbtfobia, representam a não aceitação do outro e da 

outra como legítimos outros e outras em suas subjetividades e no seu jeito de 

ser e viver. Ou seja, embora a diversidade faça parte da nossa identidade, 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  37 

ainda não avançamos o suficiente no seu reconhecimento e respeito. 

Sofremos de um narcisismo que, como canta Caetano Veloso, “acha feio o que 

não é espelho”,4 o que não é igual a mim, o que não pensa igual a mim, o que 

não deseja igual a mim, o que não crê igual a mim, não é bonito, não é bom, 

não é certo. Esse comportamento impede que as relações sejam estabelecidas 

na cooperação, na alteridade, na solidariedade, dando lugar para relações 

cuja base é a competição, a exploração, a subalternização. 

O bem-viver apresenta-se como uma oportunidade para se pensar 

coletivamente novas formas de vida, por meio do diálogo e do 

reconhecimento das diversidades e das diferenças. Essa cosmovisão, 
 

[...] não nega a existência de conflitos, mas também não os 
exacerba, pois não pretende que a sociedade se organize em torno 
da acumulação permanente e desigual dos bens materiais, movida 
por uma interminável competição entre seres humanos que se 
apropriam destrutivamente da Natureza (ACOSTA, 2016, p. 75-76).  

 

Nesse contexto, para vivermos a diversidade é importante ressignificar 

a visão sobre a qual os seres humanos são vistos como ameaça ou como 

sujeitos a serem vencidos ou derrotados, e a natureza como uma massa de 

recursos ilimitados a ser explorada. Isso exige o reconhecimento da 

necessidade de uma profunda mudança de percepção e de pensamento, para 

garantir a nossa sobrevivência, aspecto que não “atingiu a maioria dos líderes 

das nossas corporações, nem os administradores e os professores das nossas 

grandes universidades” (ACOSTA, 2016, p. 23). 

Diante do exposto, precisamos reafirmar que 
 
a Humanidade não é uma comunidade de seres agressivos e 
brutalmente competitivos. Esses valores foram criados e 
acentuados por civilizações que favoreceram o individualismo, o 
consumismo e a acumulação agressiva de bens materiais – 
características que estão no gene da civilização capitalista 
(ACOSTA, 2016, p. 192). 

 

O bem-viver, como já mencionamos anteriormente, está na contramão 

desse sistema capitalista/neocolonialista, é uma “oportunidade para 

construir outra sociedade, sustentada em uma convivência cidadã em 

diversidade e harmonia com a natureza, a partir do conhecimento dos 

                                                           
4 A expressão faz parte da canção “Sampa”, do cantor e compositor Caetano Veloso, gravada em 1978. 



38  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

diversos povos culturais existentes no país e no mundo” (ACOSTA, 2016, p. 

76). Nesse sentido, o diálogo é fundamental para nos reconhecermos 

enquanto família humana, que tem suas diferenças e que, por meio delas, 

podemos aprender a nos respeitar e a construir uma nova cultura, um novo 

ethos mundial.  

Esse novo ethos mundial deve ter como imperativo o que ressalta 

Dussel (1993), ao questionar a centralidade do mundo europeu ou o 

eurocentrismo, no que chamamos de modernidade, ou seja, pensar o outro, o 

diferente, para além do Eu. Que seja capaz de um reconhecimento da 

diversidade por meio do diálogo com as diferentes formas de ser e de estar 

no mundo; implica levar em consideração que todo ser humano tem direito à 

igualdade, inclusão, dignidade, liberdade, ao respeito, à participação política, 

com equidade social e de gênero, responsabilidade, justiça social, dentre 

outros, garantindo assim não uma simples inclusão, mas uma inclusão 

profunda.  

Na perspectiva do bem-viver, a inclusão profunda somente pode 

ocorrer se considerarmos as pessoas que são diferentes de nós como se 

fossem da nossa própria família, ou seja, como parentes, que se reconhecem a 

partir de uma mesma origem humana. 

O bem-viver se afirma ainda no equilíbrio, 
 
[...] na harmonia e na convivência entre os seres. Na harmonia 
entre o indivíduo com ele mesmo, entre o indivíduo e a sociedade, 
e entre a sociedade e o planeta com todos os seus seres, por mais 
insignificantes ou repugnantes que nos possam aparentar. 
Somente a partir destas três harmonias é que conseguiremos 
estabelecer uma profunda conexão e interdependência com a 
natureza de que somos parte (ACOSTA, 2016, p. 15). 

 

A inclusão profunda implica ainda a sintonia com as cosmovisões 

indígenas que consideram que todos os seres vivos “não apenas convivem 

com a natureza de maneira harmoniosa, mas formam parte dela e, em última 

instância, são a natureza” (ACOSTA, 2016, p. 87). 

Para Boff (2003), essa inclusão profunda implica reconhecermos a 

subjetividade da Terra, da natureza e de cada ser vivo. Todos eles têm 

história, complexidade e interioridade, são, portanto, sujeitos de direitos que 

devem ser respeitados.  
 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  39 

Existe, pois, uma ampliação da personalidade jurídica às plantas, 
aos animais, aos rios, aos ecossistemas, às paisagens. Precisamos, 
nesse sentido, enriquecer o conceito de democracia, no sentido de 
uma biocracia ou cosmocracia, em que todos os elementos entram 
a compor, em distintos níveis, a sociabilidade humana (BOFF, 
2003, p. 90). 

 

Para que essa inclusão ocorra, assim como Dussel (1993), Boff (2003, p. 

17) também sugere um novo ethos mundial, uma nova ética global. Essa ética 

exige, segundo o autor, uma “nova ótica que irrompe a partir de um mergulho 

profundo na experiência do Ser; de uma nova percepção do todo ligado, 

religado em suas partes e conectado com a fonte originária donde promanam 

todos os entes”. 

Tendo como princípio das nossas relações, o bem-viver, podemos dizer, 

então, que inclusão, palavra tão utilizada em nosso meio, requer mais do que 

colocar e aceitar as pessoas em determinados lugares e contextos. Requer 

outras posturas e novas formas de acolhida, baseadas em um diálogo que 

tem, como intenção, o reconhecimento das subjetividades e suas diferenças, 

uma convivência cidadã e uma relação harmônica e equilibrada entre tudo o 

que existe, coexiste e preexiste. Essa inclusão reconhece cada ser vivente, 

como ser de direitos.  
 
4 Diálogos sobre e para o bem-viver  
 

Desde 2015, a Cátedra Unesco de Juventude, Educação e Sociedade 

realiza o projeto de extensão “Juventude e Cidadania em Ação”, que realiza 

encontros de formação de lideranças juvenis em escolas públicas de 

Taguatinga-DF. 

As experiências desenvolvidas promovem a interação entre a escola e a 

realidade dos diferentes territórios/cenários aos quais os estudantes 

pertencem e responde à necessidade de resgatar, criar e fomentar entre os 

adolescentes e jovens valores como: colaboração, convivência, atenção, 

honestidade, respeito, responsabilidade, solidariedade, fraternidade, 

preservação do meio ambiente e do patrimônio público, senso crítico e moral, 

contribuindo, assim, para melhor qualidade de vida na comunidade escolar. 

A metodologia teórico-vivencial das atividades propostas possibilita o 

desenvolvimento das habilidades comunicacionais dos e das estudantes, ou 

seja, diálogos como práxis para outro mundo possível, por meio de debates e 



40  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

reflexões, a partir de situações reais vivenciadas pelos próprios estudantes 

no contexto escolar e/ou comunitário. 

No dia 4 de maio de 2019, realizamos o 5º encontro que teve como 

tema “Juventudes e Bem Viver: por uma cultura de paz”, que contou com a 

presença de 110 estudantes de escolas públicas no Centro Interescolar de 

Línguas de Taguatinga (CILT), escola associada da Unesco. 

Esse encontro teve como objetivo refletir sobre a situação dos povos 

indígenas, a valorização de seus saberes e direitos, tendo em vista a 

superação dos preconceitos contra essa população e a construção de uma 

cultura de paz. 

Após o momento de acolhida e abertura, que contou com a presença de 

um estudante indígena da UnB, que apresentou aspectos da sua vida e 

cultura, os estudantes foram para as 10 salas de aula cujas oficinas, 

organizadas por estudantes de diversas graduações, voluntários da UCB e por 

professores da escola, tiveram como questões norteadoras: a) O que eu sei 

sobre os povos indígenas do Brasil? b) Que elementos têm na nossa cultura 

que são de origem indígena? c) Que diferenças esses povos têm dos demais? 

d) Que preconceitos existem com relação a esses povos? 

Após a discussão inicial sobre as questões propostas, os estudantes 

assistiram a um vídeo sobre a Cultura do Bem Viver. Em grupos organizados 

a partir dos quatro fundamentos dessa cosmovisão indígena, dialogaram e 

apresentaram suas conclusões em cartazes que posteriormente foram 

afixados nas dependências da escola. 

Cada grupo assumiu um dos fundamentos para dialogar e preparar a 

apresentação: 
1. Natureza – para nos conectar com a fonte. 

2. Respeito aos ancestrais. 

3. Diversidade. 

4. Inclusão profunda. 

Os grupos refletiram cada fundamento do bem-viver, a partir da 

seguinte questão: Que importância tem esse fundamento do bem-viver para a 

nossa sociedade atual? Em que ela pode contribuir para que nossos 

territórios (em nossa escola, casa, cidade...) sejam espaços que cultivem a 

cultura de paz? Dos diálogos entre os estudantes, ficou presente a 

importância de superar a ideia de que seres humanos e natureza são coisas 

separadas, de respeitar aqueles e aquelas que vieram antes de nós e, se 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  41 

estamos aqui, somos parte deles e delas, que a vida é diversa, que a 

diversidade é uma riqueza que precisa ser valorizada, respeitada e que uma 

sociedade “boa de se viver” é aquela onde todas as pessoas são reconhecidas 

e respeitadas nas suas diferenças. 

 A culminância do evento foi um encontro de todos os estudantes no 

pátio da escola numa grande roda, onde realizamos uma dança conduzida 

pelo Ian, estudante indígena da UnB, finalizando com a distribuição de mudas 

do cerrado, para que os e as jovens pudessem plantar em seus territórios e 

com o compromisso de serem agentes da construção do “lugar bom de viver”, 

que não se trata de outro lugar, mas o lugar onde estamos, a cidade, o bairro, 

o campo, a comunidade, a escola, é aí que precisamos bem-viver. 
 

5 Considerações finais 
 

Para uma convivência harmoniosa e que cultive relações fraternas, o 

diálogo é sempre a primeira estratégia que escutamos em todos os lugares, 

desde os microespaços que ocupamos até os macrolugares, nos ambientes 

onde as relações são vivenciadas presencialmente, até as que são 

estabelecidas de forma virtual, relações dialógicas, ou seja, mediadas pelo 

diálogo, um desejo e um desafio presente na sociedade.  

Em tempos marcados por discursos de ódio, nunca se precisou tanto 

retomar a importância do diálogo como estratégia para relações mais 

respeitosas, empáticas e fraternas. No entanto, não é qualquer diálogo, mas 

um diálogo profundo, que tem a minha palavra e a palavra do outro. Estamos 

muito acostumados com monólogos falseados de diálogos, nos quais somente 

uma pessoa fala, um povo, uma cultura, como a que sabe, a que tem a 

verdade, a razão, e as outras somente podem aprender.  

O reconhecimento de diferentes saberes, das diversas experiências de 

ver, pensar e sentir o mundo é uma atitude importante, para se estabelecer 

um diálogo profundo que leve a uma forma fraterna de se viver, menos 

competitiva, menos exploratória e subalternizante. Isso é exigente, porque 

requer uma abertura da parte de todas as pessoas, para sair dos caminhos 

costumeiros, que nos deixam em nossa zona de conforto.  

A perspectiva cosmológica e epistemológica dos povos originários, 

traduzida pelo bem-viver, nos convoca a essa abertura, para além do EU. Uma 

aproximação com o OUTRO que, também é meu/minha parente, meu/minha 



42  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

irmão, mesmo que não seja de sangue e um retorno ao que de fato é a nossa 

identidade enquanto seres humanos, uma espécie junto a diversas outras que 

coexistem em um mesmo território e que, portanto, são interdependentes.  

O bem-viver quer nos recordar dessa interdependência com tudo o que 

existe e para a necessidade de estabelecermos com essa teia de vida um 

diálogo que tenha em si a intencionalidade de gerar, cultivar e fortalecer 

relações inclusivas profundas das diversidades. Somente o diálogo, nesta 

perspectiva de uma práxis integrativa/holística, pode implementar uma 

sociedade cujos fundamentos sejam os do bem-viver. Para isso se faz 

necessário criar oportunidades para que se conheça essa cosmovisão, que 

tem como guardiões os povos indígenas. 
 

Referências 
 
ACOSTA, A. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São Paulo: 
Autonomia Literária, Elefante, 2016. 
 
BOFF, L. Ethos mundial: um consenso mínimo entre os humanos. Rio de Janeiro: Sextante, 
2003. 
 
BOFF, L. Ecologia, mundialização, espiritualidade. Rio de Janeiro: Record, 2008. 
 
BRASIL. Secretaria da Educação Fundamental. Parâmetros Curriculares Nacionais: 
terceiro e quarto ciclos: apresentação dos temas transversais. Brasília: MEC/SEF, 1998. 
 
CHAMORRO, G. Bem viver: esperança, resistência e profecia, 2019. Disponível em: 
https://www.cese.org.br/bem-viver-esperanca-resistencia-e-profecia-e-tema-de-roda-de-
dialogo-ecumenica-na-proxima-sexta-25/. Acesso em: 15 ago. 2020. 
 
CAPRA, F. A teia da vida: uma nova compreensão científica dos sistemas vivos. São Paulo: 
Editora Cultrix, 1996. 
 
CAPRA, F. Alfabetização ecológica: a educação das crianças para um mundo sustentável. 
São Paulo: Editora Cultrix, 2006. 
 
DUSSEL, E. 1492: o encobrimento do outro. 1993. Disponível em: 
http://www.mel.unir.br/uploads/56565656/arquivos/1492_O_encobremento_do_outro_de_
ENRIQUE_DUSSEL_441400838.pdf Acesso em: 10 set. 2020. 
 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
KRENAK, A. Povos originários e o bem viver: a questão indígena. 2020. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=lptsAAZUDNE&t=3136s. Acesso em: 20 ago. 2020. 
 
RAMOS, E. U. A luta dos povos indígenas deve ser de todo povo brasileiro, 2020. 
Disponível em: http://www.centrosabia.org.br/noticia/a-luta-dos-povos-indigenas-deve-

https://www.cese.org.br/bem-viver-esperanca-resistencia-e-profecia-e-tema-de-roda-de-dialogo-ecumenica-na-proxima-sexta-25/A
https://www.cese.org.br/bem-viver-esperanca-resistencia-e-profecia-e-tema-de-roda-de-dialogo-ecumenica-na-proxima-sexta-25/A
http://www.mel.unir.br/uploads/56565656/arquivos/1492_O_encobremento_do_outro_de_ENRIQUE_DUSSEL_441400838.pdf
http://www.mel.unir.br/uploads/56565656/arquivos/1492_O_encobremento_do_outro_de_ENRIQUE_DUSSEL_441400838.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=lptsAAZUDNE&t=3136s
http://www.centrosabia.org.br/noticia/a-luta-dos-povos-indigenas-deve-ser-de-todo-povo-brasileiro-sobretudo-nesses-tempos-de-coronavirus


Diálogo na perspectiva da fraternidade  43 

ser-de-todo-povo-brasileiro-sobretudo-nesses-tempos-de-coronavirus. Acesso em: 22 ago. 
2020. 
 
WERA, T. A arte do bem viver: conversa com Werá Terá. Canal Maracá: conectando saberes, 
2019. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=wJS1YbT-Lhg. Acesso em: 15 ago. 
2020. 

http://www.centrosabia.org.br/noticia/a-luta-dos-povos-indigenas-deve-ser-de-todo-povo-brasileiro-sobretudo-nesses-tempos-de-coronavirus
https://www.youtube.com/watch?v=wJS1YbT-Lhg


44  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

FRATERNIDADE, RESPONSABILIDADE E EDUCAÇÃO: A ÉTICA DE 
LEVINAS COMO BASE PARA UMA PEDAGOGIA DO CUIDADO  

 
Bruno Antonio Picoli* 

Alexandre Anselmo Guilherme** 
Renato de Oliveira Brito*** 

Introdução 
 

Este capítulo analisa criticamente a temática da fraternidade, 

responsabilidade e educação através da ética de Emmanuel Levinas. Num 

mundo cada vez mais dividido entre os que “têm” e os que “não têm”, o 

problema da fraternidade e responsabilidade com o Outro, talvez nunca 

tenha sido tão pertinente. Ademais, é nosso entendimento que a obra de 

Emmanuel Levinas, fundamentalmente centrada no cuidar do Outro, seria 

muito profícua para uma discussão filosófica sobre a fraternidade e 

responsabilidade, já que teria como pilar o seguinte versículo bíblico: “Pois o 

Senhor, o seu Deus, é o Deus dos deuses e o Soberano dos soberanos, o 

grande Deus, poderoso e temível, que não age com parcialidade nem aceita 

suborno. Ele defende a causa do órfão e da viúva e ama o estrangeiro, dando-

lhe alimento e roupa” (DEUTERONÔMIO 10, 17-18). Para tanto, nossa 

discussão está dividida em três momentos. Primeiramente, iniciamos com 

uma discussão sobre a parábola do Bom Samaritano, que é 

quintessencialmente sobre a fraternidade e responsabilidade com o Outro. 

Em seguida, introduzimos a teoria ética de Emanuel Levinas e discutimos 

criticamente a parábola à sua luz. Concluímos, argumentando em favor de 

uma pedagogia do cuidar, cuidar do Outro e do Mundo.  
 

1 Narração 
 
Descia um homem de Jerusalém para Jericó, e caiu nas mãos dos 
salteadores, os quais o despojaram e, espancando-o, se retiraram, 
deixando-o meio morto. E, ocasionalmente, descia pelo mesmo 
caminho um certo sacerdote; e, vendo-o, passou de largo. E, de 
igual modo, também um levita, chegando àquele lugar; e, vendo-o, 
passou de largo. Mas um samaritano que ia de viagem chegou ao 

                                                           
* Professor Doutor na Universidade Federal da Fronteira Sul (UFFS). E-mail: 
prof.brunopicoli@gmail.com 
** Professor Doutor no PPGEdu e PPGP da Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 
(PUCRS). E-mail: alexandre.guilherme@pucrs.br 
*** Docente e pesquisador permanente do PPGEdu na Universidade Católica de Brasília (UCB). E-mail: 
renatoorios@gmail.com 

mailto:alexandre.guilherme@pucrs.br


Diálogo na perspectiva da fraternidade  45 

pé dele, e, vendo-o, moveu-se de íntima compaixão. E, 
aproximando-se, atou-lhe as feridas, deitando-lhes azeite e vinho; 
e, pondo-o sobre a sua cavalgadura, levou-o para uma estalagem e 
cuidou dele (LUCAS, 10, 30-34).  

 

O fato de a famosa parábola do Bom Samaritano ter um significado ético 

é muito conhecido. De acordo com Lucas, Jesus contou a história como 

resposta ao questionamento de um advogado, um doutor da lei, sobre quem 

seria esse vizinho que tinha de amar (LUCAS 10, 25-29); quer dizer, a 

pergunta: “E quem é meu próximo?” (LUCAS 10, 29), significa: E quem tenho 

que amar? Jesus responde contando a história de um homem que havia sido 

roubado e deixado por morto no seu caminho de Jerusalém para Jericó, e que 

negligenciado pelo sacerdote e pelo Levita, é ajudado por um samaritano. 

Jesus termina perguntando: “Qual, pois, destes três te parece que foi o 

próximo daquele que caiu nas mãos dos salteadores?” (LUCAS 10, 36) 

(ROUKEMA, 2004, p. 56). Jesus falava a uma audiência de judeus que, naquele 

tempo, odiavam os samaritanos e eram odiados pelos samaritanos (FORBES 

2000, p. 63-64). Esse ódio era histórico, estabelecido no fato de que 

samaritanos entendiam serem os verdadeiros guardiões das tradições 

judaicas da época da conquista de Canaã – de fato, samaritano em hebraico é 

escrito Shamerin (שַמֶרִים ), que significa guardiões, mantenedores. O principal 

desacordo entre judeus e samaritanos era a localização do sagrado para 

consagrar Deus: para judeus, o Monte Moriá (em Hebraico מוריה, ou 

ordenado/comandado [por Deus]) em Jerusalém; para samaritanos, o Monte 

Gerezim (em Hebraico  ר   י  , ou lugar estéril, rochoso ou desértico). Esse 

desacordo levou a várias disputas muitas vezes violentas.  

Assim, a parábola do Bom Samaritano contém ensinamentos sobre os 

perigos, as injustiças e violências do e no mundo, sobre a frieza e a 

indiferença, sobre a recusa da responsabilidade e do amor, mas também 

sobre a abertura, o cuidado, a responsabilidade e a generosidade 

desinteressada. Obriga o espectador a se imaginar na condição da vítima que 

sofre a violência, do corpo violentado e abandonado à própria sorte. Mas, 

sobretudo, tensiona o espectador a se perguntar: Quem eu seria nessa 

história? Seria eu um dos salteadores? Agiria como o sacerdote e como o 

Levita, com indiferença ao sofrimento de Outrem? Ou como o samaritano? 

Ou, ainda, esperaria alguma promoção, benefício ou reconhecimento por ter 

agido como o samaritano, ou agiria por imposição moral? A parábola projeta 



46  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

um corpo ferido que violenta o espectador, questiona sua consciência. Antes 

de ser uma consciência do questionamento, é um questionamento da 

consciência. A atualidade reside no terrível fato de que corpos feridos, 

violentados, meio mortos, não são raros, nem nos tempos da enunciação da 

parábola nem hoje. 

Hoje, os salteadores, sacerdotes e levitas são diversos. Alguns 

salteadores são perpetradores do tipo de violência bruta, que tem como 

produto imediato um corpo ferido. Já há outros refinados, que perpetram a 

violência pela ampliação da pobreza, pela destruição do meio ambiente e a 

consequente expropriação do acesso a bens naturais vitais, pela 

disseminação de desinformação, pela mentira, intolerância, pelo antidiálogo. 

Embora sua ação seja mais “limpa” e, na maior parte dos casos, amparada na 

lei, seus resultados são também mais duradouros: colocam em risco as 

possibilidades de vida digna para grande parcela da população; colocam em 

risco as possibilidades de um futuro para a própria humanidade. As 

consequências das ações dos salteadores são amplificadas pela indiferença 

dos atuais sacerdotes e levitas. 

É possível, também, afirmar que o samaritano da parábola não é um 

caso isolado. Há aqueles que não foram indiferentes ao sofrimento alheio. Há 

aqueles que agiram. Há os que o fizeram sem exigir ou mesmo esperar 

reciprocidade; que o fizeram movidos pelo chamado à responsabilidade; que 

o fizeram por dever moral. Há, inclusive, aqueles que colocaram sua vida em 

perigo e se recusaram a responder com uma “negativa” ao chamado à 

responsabilidade ética de agir do corpo violado, que é rosto, ou seja, que não 

é apenas um corpo ferido. Há aqueles que fizeram isso diante do terror 

totalitário, da perseguição racial, do extermínio de populações autóctones ao 

redor do mundo; que cuidaram de corpos meio-mortos com os quais se 

deparavam em seu tempo. 

Arendt (2008), em Homens em tempos sombrios, apresenta algumas 

dessas pessoas e como elas se moveram frente às desumanidades de seu 

tempo, entre elas Walter Benjamin, Bertold Brecht e João XXIII. Além desses, 

outros ganharam notoriedade, como Martin Luther King, Nelson Mandela, 

Gandhy, Dorothy Stang, Pedro Casaldáliga, etc. A maioria, contudo, é 

anônima. Cabe à historiografia buscar contar suas histórias. Para nós, por ora, 

cabe reconhecer que sua vida dá testemunho de que ainda é possível lutar 

por um mundo fraterno, menos desigual, mais justo, um mundo em que o 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  47 

Outro não seja abandonado, em que ainda se pode esperar esperançosamente 

pela bondade e, sobretudo, que ainda se pode praticá-la. Assim como ainda é 

possível educar para a fraternidade, para a ética da responsabilidade, para a 

bondade. Como forma de exemplificarmos isso, nos referimo aqui a Martin 

Luther King. Em seu famoso discurso I’ve been to the Mountaintop, na 

congregação Mason Temple, na cidade de Memphis, Tennessee, Martin 

Luther King se referiu à parábola do Bom Samaritano, dizendo:  
 
Lembro-me de quando a Sra. King e eu fomos pela primeira vez 
em Jerusalém. Alugamos um carro e dirigimos de Jerusalém até 
Jericó. E assim que pegamos esse caminho, eu disse à minha 
esposa: “Posso ver por que Jesus usou isso aqui como cenário para 
sua parábola”. É uma estrada extremamente sinuosa. É muito 
propícia para emboscadas. Você começa em Jerusalém, que fica a 
cerca de 1200 milhas – ou melhor, 1200 pés acima do nível do 
mar. E quando você desce para Jericó, quinze ou vinte minutos 
depois, você está cerca de 2.200 pés abaixo do nível do mar. Essa é 
uma estrada perigosa. Nos dias de Jesus, veio a ser conhecida 
como o “Passe Sangrento” (KING, 1968, p. 8, tradução nossa).  

 

E ele continua em seu discurso afirmando que a real questão não é “se 

eu parar para ajudar esse homem necessitado, o que acontecerá comigo?”, 

mas “se eu não parar para ajudar esse homem necessitado, o que acontecerá 

com ele?” Certamente, o discurso de Martin Luther King visava combater a 

segregação racial, o racismo estrutural presente na sociedade estadunidense 

e, nesse sentido, nos traz à tona a questão quem é (quem seria) você nessa 

situação: o salteador, o sacerdote, o levita ou o samaritano?  

A encruzilhada de nosso tempo nos coloca diante de uma difícil 

situação. De um lado há a terrível possibilidade de que soframos na pele as 

consequências de não agir, de não assumir a responsabilidade pelo mundo e 

de abandonarmo-nos, uns aos outros, à própria sorte, de não cuidarmos do 

próximo. De outro há a quase certeza de não colhermos os frutos das ações 

empreendidas agora, haja vista o tamanho do desafio. Em outras palavras: 

nossa obra é a herança que legamos à humanidade que ainda não nasceu. 

Essa herança pode ser de esperança e respeito, calor humano e fraternidade. 

Pode também ser violência, indiferença e frieza. O tempo da ação é agora, e 

cada vez mais parecem se esgotar as oportunidades de agir. Nessas horas, a 

advertência de Levinas (2009, p. 47) é imprescindível: “Há vulgaridade e 

baixeza numa ação que só se concebe para o imediato, isto é, no fim das 



48  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

contas, para a nossa vida. E há uma nobreza muito grande na energia que se 

liberta da concreção do presente”. Diante disso, voltamo-nos para a filosofia 

de Levinas, comentando sua noção de diálogo e a parábola do Bom 

Samaritano.  
 
2 Obra e ética em Levinas 
 

 Emmanuel Levinas (1906-1995) nasceu em Kaunas na Lituânia, que na 

época era um dos principais centros de cultura judaica. Levinas era de família 

judia de classe média, ortodoxa e intelectual. Em 1930, depois de estudar na 

Universidade de Estrasburgo, obtém nacionalidade francesa. Ademais, a 

filosofia de Levinas pode ser caracterizada como tendo duas fases: i. uma 

antes da Segunda Guerra Mundial e do Holocausto, quando Levinas se 

preocupa com a questão filosófica da existência – e ainda sendo muito 

influenciado por Husserl e Heidegger; e ii. outra no pós-Segunda Guerra 

Mundial e Holocausto, quando Levinas se volta para a questão da ética. 

Importa destacar que Levinas foi um prisioneiro nazista. Contudo, por estar 

mobilizado como soldado do Exército francês, quando de sua captura, foi 

conduzido ao campo de Oflag, na Alemanha (MARTINS; LEPARGNEUR, 2014, 

p. 14-15). A maior parte de sua família teve destino pior nos campos de 

extermínio nazistas (GUILHERME; MORGAN, 2020, p. 116-118). Por sua vida 

e por suas reflexões, as questões da obra e de ser ético de Levinas oferecem 

suporte para comentar a parábola do Bom Samaritano e para pensarmos a 

ética hoje. 

 A Obra implica mudança, renúncia do conforto e da segurança que, a 

prazo curto, médio ou, mesmo, ao tempo de uma vida humana, a indiferença 

(talvez) oferece. A Obra também não é apenas um ato furtivo, momentâneo, 

como oração, “como uma aparente agitação de um fundo que acaba por 

permanecer idêntico a si mesmo, como uma energia que, através de todas as 

suas manifestações, fica igual a ela mesma” (LEVINAS, 2009, p. 44). É, talvez, 

próxima ao que Boff (2001, p. 11) afirma ser, a partir do que ouviu do Dalai-

Lama, “espiritualidade”: como algo que produz uma mudança interior. 

Embora, mesmo aqui, há o risco do aprisionamento na mesmidade, 

especialmente pela ênfase na autotranscendência: “a espiritualidade é uma 

das fontes primordiais, embora não seja a única, de inspiração do novo, de 

esperança alvissareira, de geração de um sentido pleno e de capacidade de 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  49 

autotranscendência do ser humano” (BOFF, 2001, p. 9). A Obra, então, 

implica não apenas “o que acontecerá comigo se eu agir?”, “mas o que 

acontecerá com o outro que precisa que eu aja?” 

 Em Levinas (2009, p. 43-44), a Obra consiste em um impulso para fora 

de si, uma viagem para além do Mesmo, um movimento para fora do idêntico 

que tem no Outro sua orientação, seu sentido. Tal orientação “vai livremente 

do Mesmo ao Outro” (p. 44, grifo do autor). Não é um movimento que 

pretende um retorno para si mesmo, seja na forma de reconhecimento ou 

gratidão. Para o autor, “a Obra pensada radicalmente é um movimento do 

Mesmo que vai em direção ao Outro e que jamais retorna ao Mesmo. A Obra, 

pensada até o fim, exige uma generosidade radical do movimento que, no 

Mesmo, vai na direção do Outro. Exige, por conseguinte, uma ingratidão do 

Outro” (LEVINAS, 2009, p. 44-45, grifos do autor). Se não é oração, a Obra é 

liturgia, uma oferta sem promessa (e sem exigência) de retorno, um impulso 

generoso (elã), uma “orientação absoluta do Mesmo em direção ao Outro” 

(LEVINAS, 2009, p. 46). Ao corpo meio morto não se pediu contrapartidas, 

fossem elas materiais ou espirituais.  

 O impulso para o Outro não se deve à necessidade, ou à satisfação da 

necessidade, que, mesmo em suas formas sublimes, como a necessidade de 

salvação (que é, inclusive, o mote da enunciação da parábola do Bom 

Samaritano, a partir da provocação do advogado, do doutor da lei, em Lucas 

10, 25), é egoísmo e mesmidade (LEVINAS, 2009, p. 48). A Obra é assunção 

da responsabilidade que sempre antecede a liberdade e a consciência. 

Responsabilidade pelo corpo meio morto, pelos corpos meio mortos de 

milhões de vítimas, refugiados das mudanças climáticas, dos conflitos, da 

miséria, das perseguições étnicas, religiosas, da devastação e da desigualdade 

produzidas pelo capitalismo, hoje de hegemonia neoliberal. 

 O corpo meio morto é rosto, epifania do rosto (LEVINAS, 2009, p. 50). 

Ele não precisa verbalizar o chamado. Sua presença, como rosto que violenta, 

é imposição da responsabilidade. Implica mandamento. A responsabilidade é 

anterior à consciência, porque não é o fato de ser consciente da 

responsabilidade o que me torna responsável, mas o fato de ser humano. É, 

também, anterior à liberdade porque, ao tornar-me consciente dela, a 

responsabilidade já está dada, resta, então, a liberdade para assumi-la ou 

para recusá-la. Em termos simples: resta a liberdade para agir com a 



50  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

indiferença do sacerdote e do levita ou para agir com a bondade do 

samaritano. De qualquer modo, o corpo violado, o Outro, exige uma resposta:  
 
Despojado de sua forma, o rosto é transido em sua nudez. Ele é 
uma miséria. A nudez do rosto é indigência e já súplica na retidão 
que me visa. Mas esta súplica é uma exigência. A humildade une-se 
à altura. E, deste modo, anuncia-se a dimensão ética [...] o rosto 
impõe-se a mim sem que eu possa permanecer surdo a seu apelo, 
ou esquecê-lo, quero dizer, sem que eu possa cessar de ser 
responsável por sua miséria. A consciência perde sua prioridade 
[porque a responsabilidade antecede a liberdade e a consciência 
da própria responsabilidade] (LEVINAS, 2009, p. 52). 

 

Sendo indiferentes ou não, somos responsáveis pelo Outro, pelo que lhe 

acontece. Da mesma forma que essa responsabilidade não se aplica à esfera 

penal (é ética e moral), ela também não é cega nem amnésica: mesmo 

anterior à consciência ela não é nem acrítica nem pré-crítica. Contudo, ela 

coincide e é movida pela urgência (LEVINAS, 2009, p. 54), pela situação 

extrema de que talvez seja a última oportunidade para agir: para o Outro, o 

corpo violado, essa pode ser a chance derradeira; para o que tem fome, a 

comida faz diferença agora; para o sem-teto esse pode ser o último inverno. A 

urgência se sobrepõe à reflexão (ao cálculo), mas a responsabilidade não 

carece de crítica. A crítica procede do rosto do Outro que chama à 

responsabilidade: o corpo caído, o faminto, o doente, o apátrida, a mulher 

agredida, a criança violada, convocam à resposta pela humanidade 

compartilhada entre o que chama e aquele que é chamado. 

A “orientação” na relação ética do Eu para o Outro (impulso/doação de 

si) implica um Eu já questionado pelo Outro, já criticado, portanto. O que está 

posto em questão é a retidão moral de seu movimento nessa relação. Em 

Levinas,  
 
[...] o questionamento da consciência não é, inicialmente, uma 
consciência do questionamento. Aquela condiciona esta. Como o 
pensamento espontâneo haveria de criticar-se, se o Outro, o 
Exterior, não o questionasse? [...] o Eu (Moi) corrói sua 
ingenuidade dogmática diante do Outro que lhe pede mais do que 
ele pode espontaneamente (LEVINAS, 2009, p. 56). 

 

Como rosto, não se manifesta nos limites da presença, da manifestação. 

O chamado da responsabilidade vem do Outro ausente, do Outro que ainda 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  51 

não veio ao mundo. Como rosto, também supera os limites da cultura. “A 

significância do rosto, sua abstração, é, no sentido literal do termo, 

extraordinária, exterior a toda ordem, a todo mundo” (LEVINAS, 2009, p. 51). 

Ele é sempre algo a mais, algo não englobável, não tematizável, algo que 

escapa à sanha totalizadora, racionalizadora, da consciência, mesmo daquela 

que questiona. O rosto fala ao Eu, chama-o, mesmo sem expressar palavra. 

Sua epifania, que perpassa sem se limitar à manifestação plástica, é 

mandamento, intimação para responder. É doação, sem exigência de 

contrapartida, de si por inteiro. Levinas fundamenta a radicalidade da 

assunção da responsabilidade, da doação de si para o absolutamente Outro, 

da recusa da indiferença, em Isaías 53, que citamos (ISAÍAS 53, 4-5): 

“Verdadeiramente, ele tomou sobre si as nossas enfermidades, e as nossas 

dores levou sobre si; e nós o reputamos por aflito, ferido de Deus e oprimido. 

Mas ele foi ferido pelas nossas transgressões e moído pelas nossas 

iniquidades; o castigo que nos traz a paz estava sobre ele, e pelas suas 

pisaduras fomos sarados”. Quem pode carregar tamanha responsabilidade se 

não o messias? Para Levinas, todo ser humano, em razão de sua humanidade, 

tem vocação para o Infinito, todo ser humano, tem, portanto, vocação 

messiânica (MARTINS; LEPARGNEUR, 2014, p. 17). 

A orientação da Obra é, então, Desejo do Outro (LEVINAS, 2009, p. 49). 

Desejo que não nasce de uma carência, de uma necessidade. Para uma 

carência se procura uma satisfação. O que move o movimento é, então, a 

ansiedade do Eu, seu egoísmo. Mesmo que o movimento se dê na direção do 

Outro, ele espera retornar ao Mesmo, satisfazendo-o. Então, a ideia de Desejo 

do Outro como “o movimento fundamental, o elã puro, a orientação absoluta, 

o sentido”, não tem relação com a ideia de desejo como busca de prazer, 

dentre os quais a própria felicidade individual, possível que é em companhia 

da indiferença diante do sofrimento e da miséria humana (LEVINAS, 2009, p. 

48-49). Desejo do Outro é muito mais uma fome do Outro do que uma 

generosidade para o Outro. É generosidade porque é doação de si. Mas é 

fome porque é insaciável: “O Desejável não preenche meu Desejo, mas 

aprofunda-o, alimentando-me, de alguma forma, de novas fomes. O desejo 

revela-se bondade” (LEVINAS, 2009, p. 49).  

Não é que o indivíduo não tenha necessidades, mas tão somente não 

procura no Outro, por meio de subterfúgios e relações não éticas, meios para 

saciar essas necessidades, como em uma relação comercial de troca. Trata-se 



52  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

de uma relação de doação de si ao Outro: “Não me sabia tão rico, mas não 

tenho mais o direito de guardar coisa alguma” (LEVINAS, 2009, p. 49). O 

samaritano, após cuidar das feridas do viajante, o deixou em uma pensão e 

custeou as despesas.  

O Desejo do Outro como fome implica que ao Eu ético, na abertura 

desse desejo, na resposta ao chamado da responsabilidade, se torna 

impossível furtar-se à essa responsabilidade. É “como se todo o edifício da 

criação repousasse sobre meus ombros. [...] a responsabilidade que esvazia o 

Eu (Moi) de seu imperialismo e de seu egoísmo [...] confirma a unicidade do 

Eu (Moi). A unicidade do Eu (Moi) é o fato de que ninguém pode responder 

em meu lugar” (LEVINAS, 2009, p. 53). Não posso delegar a um terceiro a 

assunção da responsabilidade que é minha. Tenho apenas a liberdade, eivada 

de consequências em ambas as possibilidades, de denegar ou assumir a 

responsabilidade que já é minha sem me pedir permissão. 

Tal situação leva Levinas a indicar que a indiferença, a resposta 

negativa ao chamado da responsabilidade, é a resposta “normal”, ou seja, que 

se movido por necessidade ou ambição (exigência de contrapartida), diante 

do corpo meio morto a atitude esperada é a do sacerdote e do Levita. O corpo 

meio morto nada pode oferecer, nem mesmo sua humanidade, pois essa lhe 

pertence sem que possa doar a Outrem. Da mesma forma que o Eu, ao agir, ao 

responder sim, ao se doar, não doa a sua humanidade, já que esta é a 

condição apriorística da responsabilidade. Assim, como afirma Levinas: 
 
O movimento para o Outro, em vez de me completar ou contentar, 
implica-me numa conjuntura que, por um lado, não me concernia 
e deveria deixar-me indiferente: como é que fui me meter nesta 
enrascada? De onde me vem este choque quando passo 
indiferente sob o olhar do Outro? (LEVINAS, 2009, p. 49). 

 

Esta orientação implica identificar radicalmente Eu e moralidade, Eu e 

retidão. Identidade que nasce no “eis-me aqui”. O Eu é infinitamente 

responsável diante do Outro. É infinitamente, justamente porque não tem 

poder sobre o que é responsável no mesmo tempo que “quanto mais assumo 

minhas responsabilidades, mais me torno responsável” (LEVINAS, 2009, p. 

54). Eis a insaciedade desse apetite do Outro, desse Desejo: “queimar de um 

fogo diverso que o da necessidade que a saturação apaga, pensar além 

daquilo que se pensa. Por causa desse excesso inassimilável, por causa deste 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  53 

além, chamamos a relação que une o Eu (Moi) a Outro de ideia do Infinito” 

(LEVINAS, 2009, p. 53). A relação ética (responsável) com o Outro, o impulso 

para fora de si, sem retorno e contrapartida, é infinição, projeção de si para o 

Infinito. Não é, todavia, algo fácil, especialmente porque se lança para o 

absolutamente Outro, para o não conhecível (muito além de desconhecido), e, 

mesmo, para um tempo desconhecido, sem promessa, sem certezas. Este 

tempo é o tempo do Outro. 

Partida sem retorno, enquanto liturgia, é oferta a fundo perdido, mas 

que não vai para o vazio, mas em direção ao Outro, perderia seu sentido, sua 

orientação, na busca por recompensa. Enquanto orientação absoluta em 

direção ao Outro, o resultado da obra não é aferível no tempo do Eu ético. Ao 

contrário, pela paciência o Eu ético se doa ao tempo do Outro. O chamado à 

responsabilidade do absolutamente Outro, cria-se um entretempo que não 

pode exigir atualidade (LEVINAS, 2009, p. 15). Em Levinas (2009, p. 45), isso 

significa uma renúncia radical que escancara a liturgia, a oferta a fundo 

perdido: “renunciar a ser o contemporâneo do resultado, agir sem entrar na 

Terra Prometida” (LEVINAS, 2009, p. 45). Sequer há a promessa de que 

possa, como Moisés, subir o Nebo e avistá-la (DEUTERONÔMIO 34). A Obra 

só faz sentido como paciência, como superação de sua própria época e 

doação de si ao tempo do Outro que virá. É ética radical (LEVINAS, 2009, p. 

46). Essa paciência não é ser-para-a-morte, mas ser-para-o-Outro, inclusive 

ser-para-o-tempo-do-Outro, cuidar do Outro, mesmo do Outro que ainda não 

nasceu. Também não abandonar seu próprio tempo e transferir para os que 

virão a responsabilidade que, como vimos, é intransferível e irrenunciável. É 

antes, uma assunção plena de seu próprio tempo e das responsabilidades 

dele: 
 
O futuro, em favor do qual se age, deve, de imediato, ser posto 
como indiferente à minha morte. A Obra, distinta tanto do jogo 
como de suas suputações, é o ser-para-além-de-minha-morte. A 
paciência não consiste, para o Agente, em enganar sua 
generosidade, dando a si o tempo de uma imortalidade pessoal. 
Renunciar a ser o contemporâneo do triunfo de sua obra é 
entrever este triunfo num tempo sem mim (moi), é visar este 
mundo sem mim (moi), e visar um tempo para além do horizonte 
do meu tempo: escatologia sem esperança para si ou libertação 
em relação ao meu tempo (LEVINAS, 2009, p. 45). 

 



54  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Como a responsabilidade não pede licença e não se propõe à escolha, 

ela também não indaga se os indivíduos de uma época estão à altura da 

responsabilidade que recai sobre seus ombros. A nossa responsabilidade, 

diante de um mundo de prazeres individuais, de busca desenfreada por uma 

felicidade sem responsabilidade, por autossatisfação, por consumo, diante da 

miséria na fartura (FREIRE, 1996), do sofrimento dos desvalidos (sem-terra, 

teto, comida), do assalto à dignidade e do sequestro do futuro, implica 

renúncias, implica ouvir mais do que falar, abertura para o Diálogo, para a 

resposta ao chamado do corpo meio morto, implica gratuidade total da ação, 

cuidar do Outro para que a humanidade possa ter uma chance: “E, 

aproximando-se, atou-lhe as feridas, deitando-lhe azeite e vinho; e, pondo-o 

sobre a sua cavalgadura, levou-o para uma estalagem e cuidou dele” (LUCAS 

10, 30-34). Assim, é importante notar a seguinte afirmação de Guilherme e 

Morgan (2020, p. 123-124), que notam que nossa resposta para o Outro é 

julgada, por nós mesmos e por outros, no que seria uma Terceira Parte, uma 

testemunha de nossas ações, de nossa Obra:  
 

Essa vítima perdoaria o algoz e “desse modo restituí-lo a seu 
status absoluto: ‘Absolvido, o ego então se tornaria absoluto de 
novo’” (BERNASCONI, 2005, p. 47). Todavia, no mundo real, 
qualquer dano ao Outro implica outras pessoas; ou seja, “meu 
reconhecimento do mal que eu fiz ao outro, talvez mesmo meu 
arrependimento em si do mal, causa dano a uma terceira pessoa” 
ou “as dificuldades despontam no caso de minha prontidão em 
perdoar quem me fez algum mal, porque meus amigos e 
companheiros também se sentem, eles mesmos, envolvidos” 
(BERNASCONI, 2005, p. 47). Portanto, a Terceira Parte envolvida 
na relação com o rosto representa nosso compromisso com a 
sociedade mais ampla, e não apenas com a pessoa sendo 
confrontada, o que demonstra uma relação profunda entre a ética 
e a política (BERNASCONI, 2005, p. 48). 

 

As reflexões de Levinas provocam a pensar a ética na educação, ou 

melhor, uma educação que seja Obra, um impulso para fora de si, orientada 

pelo Desejo do Outro: uma educação que cuida, uma pedagogia do cuidado. 
 
3 Por uma pedagogia do cuidado 
 

 A crise causada pela hegemonia do capitalismo neoliberal se verifica na 

forma como nos relacionamos. A ideia de cuidado propagandeada é de um 

“cuidado de si”, que é efetivamente muito importante, desde que não se 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  55 

sobreponha ao cuidar do Outro. A ênfase no cuidado de si inviabiliza a ética e 

nos vemos, então, carentes de cuidado, abandonados a nós mesmos. 

Conforme Boff 
 
Hoje, na crise do projeto humano, sentimos a falta clamorosa de 
cuidado em toda parte. Suas ressonâncias negativas se mostram 
pela má qualidade de vida, pela penalização da maioria 
empobrecida da humanidade, pela degradação ecológica e pela 
exploração exacerbada da violência (1999, p. 191). 

 

Faz-se urgente pensar uma “ética educativa do cuidado”, em que cuidar 

implique preocupação, responsabilidade, envolvimento e Desejo do Outro. 

Em seu livro, The challenge of care in schools: an alternative approach to 

education, publicado em 1992, Nel Noddings apresenta seu argumento em 

favor de uma ética do cuidado, aplicando-a à educação. Assim, Noddings 

(1992, p. 21) afirma que a ética do cuidado rejeita a noção de que “quem 

somos, a quem estamos relacionados, e a maneira pela qual nos encontramos 

em determinada situação, têm muito pouco a ver com a decisão moral que 

tomamos” (tradução nossa). Ainda, assumindo um posicionamento 

situacionista e feminista, Noddings argumenta:  
 

Diante de um hipotético dilema moral, as mulheres costumam 
pedir mais informações. Queremos saber mais, eu acho, a fim de 
formar uma imagem mais parecida com a real de situações 
morais. Idealmente, precisamos conversar para os participantes, 
para ver seus olhos e expressões faciais, para perceber o que estão 
sentindo... As mulheres podem e dão razões por seus atos, mas as 
razões muitas vezes apontam para sentimentos, necessidades, 
impressões e um senso de ideal pessoal ao invés de princípios 
universais e sua aplicação (1992, p. 2-3, tradução nossa). 

 

Podemos argumentar que a parábola do Bom Samaritano nos coloca 

diante de um dilema moral: o de ajudar, ou não, o Outro, cuidar ou não dele. 

Ainda assim, Noddings enfatiza, com sua perspectiva feminista, que o olhar 

do Outro, suas expressões faciais, nos causam sentimentos que nos guiam 

para a ação, para a Obra. É importante notar que o foco importante no 

contexto, na situação, não é necessariamente relativista de acordo com a ética 

do cuidado; de fato, Mackenzie e Blenkinsop (2006, p. 91) notam que há um 

componente universal, já que cuidar é algo fundamentalmente humano, e 

outro elemento relativista, já que o cuidado depende do contexto. 



56  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Em Levinas também encontramos essa preocupação com o cuidar do 

Outro. Taylor (2005, p. 218) nota que para Levinas “e para muitas teorias 

feministas do cuidado, a ética signica o encontro face-à-face com o Outro, 

específico e insubstituível”. Quer dizer que, para Levinas e teoristas da ética 

do cuidado, nós, seres humanos, não temos que meramente deixar os Outros 

em paz, ou assegurar nossa liberdade, ou ainda entrar em contratos sociais; o 

que devemos realmente fazer é intervir e agir para aqueles que precisam de 

nós, que sofrem, que nos chamam. Ademais, Levinas e teoristas de uma 

vertente feminista argumentam que as principais correntes éticas 

convencionais são extremamente masculinas, e Levinas “até mesmo diz que 

são ‘viris’ e ‘militares’, chamando a atenção para a importância de buscar 

alternativas ‘femininas’ e ‘maternais’” (LEVINAS, 1998, p. 185; TAYLOR, 

2005, p. 217).  

Também, para Levinas e feministas, o encontro face a face com o Outro é 

imprevisível, já que não podemos prever o resultado final, depende da 

situação, do contexto, e isso gera ansiedade na tomada de decisões, possíveis 

sentimentos de culpa, e uma preocupação: se estamos fazendo o suficiente, se 

fizemos tudo que estava ao nosso alcance (TAYLOR, 2005, p. 218). Isso é 

refletido por Levinas quando comenta sobre a passividade da ação, 

afirmando que isso não representa um conformismo com a situação:  
 
Passividade mais passiva que a passividade conjunta do ato, a qual 
aspira ainda pelo ato, com todas as suas potências. Inversão da 
síntese em paciência, e do discurso em voz de “sutil silêncio” a 
fazer sinal a Outrem – ao próximo, isto é, ao não englobável. 
Fraqueza sem pusilanimidade como o inflamar-se de uma 
piedade. Descarga do ser que se desprende. As lágrimas talvez 
sejam isto. Desfalecimento do ser que tomba em humanidade 
(LEVINAS, 2009, p. 15). 

 

Se nos referirmos novamente à parábola do Bom Samaritano, e 

refletirmos sobre ela através da ótica da ética do cuidado e que nos leva a 

uma pedagogia do cuidado, os salteadores, o sacerdote e o levita não tiveram 

cuidado com o Outro, mas o samaritano sim. Os salteadores, se presume, 

foram levados a uma vida tribulada devido às injustiças da sociedade, e nisso 

perderam a oportunidades de cuidar do Outro; o sacerdote e o levita, ambos 

religiosos e trabalhadores do Templo em Jerusalém, que deveriam ser 

exemplos do cuidado com o Outro, falham nessa tarefa. Em contraste, o 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  57 

samaritano, que dentro do contexto histórico odiava e era odiado pelos 

judeus, promove um ato de cuidado com o Outro, seu algoz. Assim sendo, 

talvez um dos principais pontos da parábola do Bom Samaritano é que o 

cuidado pode vir daqueles que menos esperamos, de um estranho, de um 

inimigo. 

A pedagogia do cuidado tem relação direta com o Desejo fraterno do 

Outro, com o desejo de um mundo mais fraterno e ético. Fraternidade 

entendida como compartilhamento do mundo, como doação de si. Em um 

mundo em risco de desintegração, pela destruição ambiental, pelo fanatismo, 

pela absurda situação de “miséria na fartura”, definir as prioridades é um 

imperativo moral, um “imperativo categórico ético” (BOFF, 1999). Uma das 

prioridades da pedagogia do cuidado diz respeito aos milhões de pobres, 

indigentes, refugiados, subjugados. Isso não significa assistencialismo, mas 

fraternidade, reconhecer sua humanidade e auxiliar para que conquistem sua 

libertação da opressão (BOFF, 2014, p. 165). Significa ajudar a se levantar, 

sarar suas feridas. Significa aprender a não ser indiferente: e isso é mais 

importante do que aprender a tabular dados, fazer contas e construir 

argumentos. Não significa que tabular dados, fazer contar e se expressar com 

clareza não sejam importantes, mas tão só que são vazios de sentido se 

desprovidos da dimensão ética do cuidado e da responsabilidade. Essa ética é 

uma urgência no mundo em que vivemos: é nossa responsabilidade torná-lo 

um lugar melhor. Cuidar, então, significa usar o tempo que nos foi dado na 

Terra para fazer da Terra um lugar melhor, sustentável, justo, fraterno, não 

só para os contemporâneos, mas para todos os seres humanos que ainda 

virão. 

Hoje cuidar do Outro significa cuidar do mundo, cuidar que exista um 

mundo para o Outro, para o Outro que compartilha o tempo conosco e, 

principalmente, para os Outros que virão depois de nós. A responsabilidade é 

infinita porque somos responsáveis inclusive por aqueles que ainda não 

vieram ao mundo. Qual mundo legaremos? Um mundo de Diálogo? Um 

mundo de não indiferença? De entrega de si de “um-para-o-outro como um-

guardião-de-seu-irmão” (LEVINAS, 2009, p. 14)? Um mundo de justiça e paz? 

A educação precisa, por certo, ensinar a obter habilidades, competências, 

ferramentas, mas ela não pode descuidar do Outro que sofre ou sofrerá. É 

necessário compreender que a ética do cuidado (que enseja uma pedagogia 

do cuidado) não é atribuição de uma ou outra disciplina, de um ou outro 



58  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

professor, mas responsabilidade de todos os envolvidos em educação (BOFF, 

2013, p. 264), já que todos nós somos humanos e, por isso, responsáveis uns 

pelos outros (LEVINAS, 2009). Assumir a responsabilidade por um mundo 

mais fraterno, de compartilhamento e corresponsabilidade uns-pelos-outros 

e de todos com o mundo; cuidar uns dos outros e do mundo é condição 

imperativa para que ainda possamos existir enquanto espécie que habita este 

mundo.  

O samaritano foi “o próximo” daquele que caiu nas mãos dos 

salteadores (LUCAS 10, 36-37), daquele que sofreu a injustiça e sofre. Poderia 

ter sido indiferente, tinha, inclusive, razões para isso: o homem abandonado 

era seu “inimigo”. Seguindo o postulado de Levinas (2009, p. 14), seu impulso 

para o Outro, para o desconhecido, sem ser indiferente e sem exigência de 

contrapartida é uma ação que não se esvai no ato: ao contrário, oferece 

esperança para a possibilidade da Bondade. Esperança manifesta pela jovem 

Anne Frank nos terríveis dias que antecederam seu brutal assassinato: “A 

cada dia me sinto amadurecendo, sinto a libertação se aproximar, sinto a 

beleza da natureza e a bondade das pessoas ao redor” (FRANK, 1996, p. 261). 

Assim, e concluindo, a ação que possibilita essa esperança, embora ocorra no 

agora, não se limita ao tempo de agora. Sua Obra, em Levinas,  
 
fende o tempo num entre-tempo intransponível: “o um” é para o 
outro de um ser que se desprende, sem se fazer o contemporâneo 
do “outro” [...]. Entre o um que eu sou e o outro pelo qual 
respondo abre-se uma diferença sem fundo, que é também a não 
diferença da responsabilidade, significância da significação, 
irredutível a qualquer sistema. Nã indiferença que é a 
proximidade mesma do próximo, pela qual se delineia, e só por 
ela, um fundo de comunidade entre um e outro, a unidade do 
gênero humano, devedora à fraternidade dos homens (2009, p. 14). 

 

É preciso agir hoje para que tenhamos, enquanto humanidade, um 

futuro. O entretempo da Obra, da doação de si para o Outro, da doação do 

nosso tempo para o tempo por vir é a manifestação sublime do amor pela 

humanidade. A fraternidade implica não indiferença, recusa da indiferença. 

Implica, também, não reivindicar recompensas, cuidar e amar. É preciso 

educar para a fraternidade, para o cuidado e para a infinição, isso significa 

colocar a ética da responsabilidade como condição fundante de todo projeto 

educativo. É preciso fazer isso enquanto ainda podemos. É possível que não 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  59 

tenhamos mais muito tempo se continuarmos a nos esquivar dessa 

responsabilidade e agir como o sacerdote e o levita da parábola.  
 
4 Considerações finais 
 

 Só o cuidado pode nos salvar de nós mesmos. A crise em que nos 

encontramos foi e é produzida por nós em nossas ações no mundo. Foi e é 

produzida pela sanha totalizante, pela busca desenfreada do prazer 

individual e pela recusa em assumir a responsabilidade que emana do rosto 

dos que sofrem hoje, dos que se encontram sem terra, sem teto, sem pão, nas 

enfermarias lotadas e sem recursos. Nesta reflexão procuramos apontar os 

fundamentos de uma pedagogia do cuidado sustentada na filosofia de 

Levinas, a partir do exemplo do bom samaritano da parábola bíblica. A 

parábola, enunciada há dois milênios, é ainda atual, talvez hoje mais atual do 

que fora outrora. Agir hoje com a indiferença do levita e do sacerdote pode 

significar o fechamento para o futuro da humanidade, pode significar o 

próprio fim do mundo (inclusive em perspectiva planetária). O samaritano é 

o paradigma do cuidado, da esperança, da bondade desinteressada. A Obra do 

samaritano ofereceu as condições para que o Outro, a vítima, ainda pudesse 

ter um futuro. A Obra, enquanto liturgia e ética radical, enquanto cuidado, do 

Outro e do mundo, pode oferecer as condições para que a humanidade ainda 

tenha um futuro. Anunciar o cuidado é anunciar um mundo fraterno.  
 

Referências 
 
ARENDT, H. Homens em tempos sombrios. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 
 
BERNASCONI, R. Third party: Ethics as primary meaning. In: KATZ, C. L. (ed.) Emmanuel 
Levinas: Levinas, Phenomenology and His Critics, Abingdon. Oxon and New York, NY: 
Routledge, 2005. 
 
BÍBLIA SAGRADA. Bíblia Sagrada: Antigo e Novo Testamento. São Paulo: Mundial Records 
Publicações, 2013. 
 
BOFF, L. Espiritualidade: um caminho de transformação. Rio de Janeiro: Sextante, 2001. 
 
BOFF, L. O cuidado necessário: na vida, na saúde, na educação, na ecologia, na ética e na 
espiritualidade. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2014. 
 
BOFF, L. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela Terra. Petrópolis: Vozes, 1999. 
 



60  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

FORBES, G. W. The god of old: the role of the Lukan parables in the purpose of Luke’s gospel. 
London: Continuum, 2000. 
 
FRANK, A. O diário de Anne Frank. 3. ed. Rio de Janeiro: Record, 1996. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
GUILHERME, A.; MORGAN, W. J. Filosofia, diálogo e educação: nove filósofos europeus 
modernos. Brasília: Unesco, 2020.  
 
KING, M. L. I’ve been to the mountaintop. Dísponivel em: 
https://www.americanrhetoric.com/speeches/mlkivebeentothemountaintop.htm. Acesso 
em: 29 ago. 2020. 
 
LEVINAS, E. Otherwise than being, or beyond essence. Trans. de Alphonso Lingis. Pittsburgh: 
Duquesne University Press, 1998. 
 
LEVINAS, E. Humanismo do outro homem. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 2009. 
 
MARTINS, R, J.; LEPARGNEUR, H. Introdução a Levinas: pensar a ética no século XXI. São 
Paulo: Paulus, 2014. 
 
MCKENZIE, M.; BLENKINSOP, S. An ethic of care and educational practice. Journal of 
Adventure Education & Outdoor Learning, v. 6, n. 2, p. 91-105, 2006. 
 
NODDINGS, N. The challenge to care in schools: an alternative approach to education. New 
York, NY: Teachers College Press, 1992. 
 
ROUKEMA, R. The good samaritan in ancient christianity. Vigiliae Christianae, v. 58, n. 1, p. 
56-74, fev. 2004. 
 
TAYLOR, C. Lévinasian ethics and feminist ethics of care. Symposium, v. 9, n. 2, p. 217-239, 
2005. 

https://www.americanrhetoric.com/speeches/mlkivebeentothemountaintop.htm


Diálogo na perspectiva da fraternidade  61 

UM DIÁLOGO QUE LIBERTA RADICALMENTE  
 

Paulo César Nodari* 
 
Introdução 
 

Nos tempos hodiernos, cheio e permeado de tantas facilidades, e, 

simultaneamente, de tantos desafios, é também recheado, e, por assim dizer, 

“colonizado” por tantas e múltiplas vozes que ensurdecem, obscurecem e 

estremecem, por demais, nossa sensibilidade auditiva, visual, olfática, 

emocional e, muitas vezes, até psíquica. No entanto, muito provavelmente, 

em meio a tantos sons e vozes, tais sons e ruídos nunca deixaram de produzir 

tão poucos, ou então, ínfimos efeitos de formação e educação para o encontro 

dialógico e dialogante entre os seres humanos, mais especificamente. Tem-se 

presenciado, por ironia do destino, muito mais do que gostaríamos, certa 

incapacidade, ou mesmo, intransigência para o diálogo, para abertura e para 

a escuta do diferente. Quem pensa ou raciocina ou comporta-se de modo 

diferente ao “meu modo”, ao “nosso modo”, ou então, ao modo do espúrio e 

denominado status quo não tem condições, não entra no radar e não recebe o 

reconhecimento, o respeito, a abertura ao encontro e à escuta.  

A presente reflexão tem por escopo apresentar um ensaio sobre o 

diálogo enquanto constitui-se em uma dialética de responsabilidade, isto é, 

na capacidade de estabelecer relação de reciprocidade na diferença, uma vez 

que só pode acontecer, de fato, diálogo pela consideração, por um lado, da 

semelhança e, por outro, da diferença. Não existe diálogo se não houver 

acolhimento à diferença. Portanto, só na relação da identidade na diferença é 

possível a relação e condição relacional dialógica. O propósito não se foca e 

não se centraliza em uma análise etimológica do conceito diálogo, como 

também não se trata de uma análise interpretativa sobre o tema de um dos 

autores importantes ou relevantes das ciências humanas ou, então, 

hermenêuticas, mas da apresentação de algumas considerações acerca da 

relevância da compreensão de um conceito tão significativo e imprescindível 

para a formação e à educação do ser humano, tanto em nível de educação e 

formação humana geral, como também, mais específica. Trata-se, por 

conseguinte, de um ensaio a respeito de um diálogo libertador, justamente, 

                                                           
* Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul. E-mail: 
paulocesarnodari@hotmail.com 



62  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

porque leva a pessoa a sair de uma vida de preconceitos e julgamentos de 

opressão e de condenação para uma vida nova, alicerçada e direcionada para 

a busca de um sentido radicalmente libertador de sua vida, encorajando-a a 

assumir a vida com alegria e responsabilidade, levando-a a enfrentar os 

desafios e preconceitos socioculturais que lhe eram impostos. 
 
1 Um diálogo que liberta  
 

À luz do texto bíblico, do capítulo 4 de São João (Jo 4, 1-42), da 

samaritana, sem pretender fazer uma leitura e análise exegética e 

hermenêutica rigorosas, ou então, exaurir tão bela e significativa passagem 

paradigmática, tenta-se apresentar algumas plausíveis considerações acerca 

de um clássico ícone do evangelista São João. Fala-se, aqui, do encontro de 

Jesus com a samaritana. Noutras palavras, busca-se mostrar algumas razões 

sustentadoras da ideia de que o encontro, “no poço de Jacó”, transformou a 

samaritana, de mulher desprezada, marginalizada e pecadora, em corajosa e 

convertida discípula e missionária do Mestre Jesus, perante os seus e no 

próprio ambiente sociocultural, que, antes, a oprimia, a desprezava e a 

marginalizava. Seguindo a linha de análise e interpretação do Documento 107 

da Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), intitulado: Iniciação à 

vida cristã: itinerário para formar discípulos missionários, o texto enseja 

refletir seis pontos importantes do diálogo entre Jesus e a samaritana, que, 

muito provavelmente, poderão ser tomados em consideração ao se pensar 

uma Campanha da Fraternidade, 2021, sobre o diálogo, especialmente, no 

âmbito do diálogo pessoal, interpessoal, ecumênico e inter-religioso. Por 

questão de zelo e cuidado, certamente, por ora, o diálogo, em níveis mais 

abrangentes, sobremaneira, no diálogo a respeito de conflitos e negociações 

mais amplas entre Estados e Nações, não está, aqui, em jogo e discussão, uma 

vez que este nível exigiria muitos outros fatores, que transcendem o objetivo 

ora proposto e aqui ensejado neste objeto e propósito de reflexão. Pois bem, 

o texto concentra-se em seis passos, os quais serão expostos abaixo e seguem 

o esquema do documento supracitado. 
 

1.1 Encontro: “Dá-me de beber!” (Jo 4,7) 

 Definir o que vem a ser encontro não é tão simples e fácil. Encontro é 

um substantivo masculino que tem como definição comum o ato ou efeito de 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  63 

encontrar, de estar diante de alguém, de estar face a face com outrem. 

Todavia, ele é um vocábulo polissêmico, justamente, porque se trata de atos e 

efeitos que podem vir a acontecer entre pessoas, entre objetos, entre coisas, 

sejam eles naturais, contingenciais, circunstanciais, ou mesmo espontâneos e 

criativos. Exemplos inúmeros poderiam ser relacionados e mencionados, 

aqui. Todavia, para constatação de abrangente polissemia semântica, quer-se, 

apenas, referenciar alguns exemplos, tais como: encontro fortuito e casual 

entre pessoas conhecidas encontrando-se em um passeio ao parque, 

encontro marcado entre duas pessoas para o cinema para assistir a um filme 

vencedor do Oscar, encontro de ideias de argumentação para a resolução de 

um conflito qualquer, encontro entre dois rios, encontro entre um pais e 

filhos que foram separados durante anos, mas, por investigação policial, ou 

por pesquisa científica, por meio de testes de DNA, após longas tentativas e 

investidas, chegam à constatação, respectivamente, de paternidade e de 

filiação. Percebe-se, portanto, nesses breves casos aleatórios, aqui 

referenciados, algumas das muitas possibilidades hipotéticas existentes de 

como é abrangente e difícil definir o que vem a ser o ou um encontro, 

enquanto vocábulo, pura e simplesmente, em uma perspectiva formal, 

unívoca e estática. Trata-se, pois, de perceber as inumeráveis possibilidades, 

sejam elas, tanto fortuitas, ocasionais, circunstanciais, programadas, 

sistematizadas, como, também, criativas, dinâmicas e surpreendentes, que 

podem estar ou virem a estar envoltas e inerentes em um encontro. 

 Tendo presente esses aspectos supracitados, o texto do encontro de 

Jesus com a samaritana marca uma ação e uma atitude ativas e não 

meramente fortuitas e passivas. Sem adentrar nos aspectos exegéticos 

atinentes à perícope, a seguir, sublinham-se alguns aspectos importantes 

para o entendimento do texto e contexto, tais como o conflito entre Jesus e os 

fariseus, a saída de Jesus com seus discípulos da Judeia e a volta para a 

Galileia, a passagem pela Samaria, mais especificamente, pela cidade 

chamada Sicar, e o encontro de Jesus com a samaritana, mais exatamente, na 

fonte ou no poço que havia sido dado a Jacó. Enquanto os discípulos vão à 

cidade para comprar alimentos, Jesus, fatigado da viagem, aproxima-se do 

poço e senta-se para descansar, mas está sem o recipiente para poder tirar 

água do poço. Aproxima-se, então, uma mulher samaritana para tirar água e é 

interpelada por Jesus: “Dá-me de beber!” (Jo 4,7). “No episódio de Sicar é 

Jesus quem tem sede, em pleno meio-dia. O meio-dia recorda, no Evangelho 



64  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

de João, a Hora de Jesus, a sua crucifixão, onde ele declara ter sede (Jo 19, 

28)” (BORTOLINI, 2006, p. 65). 

 É claro que muitos aspectos seriam necessários de análise e 

interpretação, quando se tem o propósito de entendimento e compreensão 

exegética e hermenêutica rigorosas e fiéis aos elementos presentes na 

perícope. Esse não é o propósito em questão, aqui. Trata-se, inobstante, de 

ponderar que João sublinha o fato de Jesus, o Filho de Deus, estar a caminho, 

estar cansado, sentar-se e encontrar-se com uma mulher samaritana, 

justamente, na hora sexta, no poço, lugar de muitos encontros de vida e de 

crescimento, mas, também, de muitos conflitos e símbolo de poder dos mais 

fortes, e, inclusive, dos homens com relação às mulheres. É muito 

interessante e importante dar-se conta de que o encontro de Jesus se dá com 

uma mulher, com uma samaritana, que não tem nome nem marido. Lembra-

se também serem os samaritanos desprezados, excluídos e considerados 

impuros, e, portanto, o contato acabaria por tornar um judeu impuro, algo, de 

fato, abominável e exigente de repulsa e desprezível. “Jesus sente o que é 

próprio de todo ser humano: sede. E pede de beber. Com isso está começando 

a quebrar o preconceito racial” (BORTOLINI, 2006, p. 65). 

 O evangelista quer com esta atitude de Jesus trazer, entre outros, alguns 

pontos importantes para refletir no que se refere ao encontro. Havia outros 

caminhos para seguir em frente, mas Jesus preferiu seguir e passar pela 

Samaria. Não é acaso e sim intencional e proposicional, pois o texto revela a 

opção em chegar aos esquecidos, àqueles que eram excluídos e considerados 

impuros, não aceitando, por conseguinte, a tese de exclusividade dos eleitos 

de antemão e predeterminação. O chamado de Deus à entrada e à 

participação no projeto do Reino é dirigido a todos os povos e a todas as 

nações. Não se trata de exclusividade e fechamento. É preciso lembrar que o 

encontro se dá, de fato, quando, muito além dos interesses utilitaristas, às 

vezes unilaterais, outras vezes, de ambas as partes, tem-se uma atitude de 

gratuidade, de abertura e de acolhimento às solicitações e às surpresas 

passíveis de acontecimentos, porque ninguém é tão pobre que não tenha, 

absolutamente, nada a crescer em atitude, seja ale em dar ou em receber. 

Frisa-se, aqui, a relevância de uma atitude primigênia e imprescindível, neste 

caso específico, a saber, a atitude de ter sede. Jesus se dirige a uma mulher 

anônima e suplica-lhe: “Dá-me de beber!” Ela, por sua vez, vinha para tirar 

água e regressar aos seus afazeres, e, simplesmente, satisfazer suas 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  65 

necessidades e urgências, afinal de contas, os deveres da mulher eram, 

praticamente, sempre os mesmos e estava submissa ao seu marido (PAGOLA, 

2011, p. 257). Mas, de repente, a mulher samaritana é surpreendida por 

aquele pedido inusitado de um judeu, justamente, ao meio-dia, à hora sexta, 

que significa um convite para mudança de vida e de atitude. Na fragilidade de 

um Deus que se faz necessitado, faz-se urgente o apelo que vem da sede de 

Jesus, que é a sede de todo o ser humano, em última análise: 
 
“Com a sua fragilidade ele veio procurar-nos.” Sintamo-nos 
procurados. No mais fundo, no mais doloroso e fragmentário, no 
mais abissal e noturno da nossa fragilidade, sintamo-nos 
compreendidos e procurados pela sede de Jesus. De fato, Jesus não 
diz “dá-me um pouco de água” ou “dá-me daquela água” ou “traz-
me água do teu poço”. Jesus pede: “Dá-me de beber”. A sua sede 
não se materializa na água, porque não é de água a sua sede. É 
uma sede maior. É a sede de tocar as nossas sedes, de contatar 
com os nossos desertos, com as nossas feridas. É a sede dessa 
parte significativa de nós mesmos que fica tão frequentemente 
adiada, abandonada à solidão. É a sede dessa porção de nós 
(porção suspensa, omitida, calada) para a qual não encontramos 
interlocutor (MENDONÇA, 2018, p. 20). 

 

1.2 Diálogo: “Se conhecesses o dom de Deus” (Jo 4,10) 

 O segundo passo a ser analisado neste texto é de suma importância 

para a continuidade do crescimento e da libertação que se faz presente em 

cada gesto deste encontro. Trata-se justamente do diálogo que se trava entre 

Jesus e a samaritana. Todo diálogo, seja ele onde for e com quem for, vem 

sempre carregado e permeado de muitos fatores, sejam eles pessoais (de 

caráter e perspectiva psíquica, de valores, de princípios, ideais motivacionais, 

etc.), sejam eles socioculturais (preconceitos, aparências, valores religiosos e 

políticos, etc.), e, nesse sentido, o encontro, aqui em questão, rigorosamente 

falando, seria e estaria carregado e envolto em mais desencontros e 

distâncias do que de encontros e proximidades. Mas, por que, então, 

tomando, evidentemente, em questão os elementos em jogo, o encontro 

supera todas as expectativas e vai muito além de tudo o que qualquer 

analista entendedor do relacionamento truncado entre judeus e samaritanos 

poderia não só imaginar, como constatar e relatar do mesmo? A seguir, tenta-

se sublinhar o mais relevante para a compreensão deste encontro e diálogo 

paradigmáticos. 



66  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 Ainda que brevemente, é relevante ressaltar o que Platão, em seus 

enriquecedores diálogos, aventou acerca do diálogo. Segundo Platão, quem 

sabe perguntar e responder é o especialista em diálogo (Crát., 390c) ou, 

ainda, a contemplação pela alma da realidade inteligível é efeito do 

conhecimento da “arte do diálogo” (Rep., 511c), pois, para Platão, 

contrapondo-se aos sofistas, o diálogo é também processo cognoscitivo e não 

mera disputa, ou seja, o diálogo é um método rigoroso de conceptualização 

(Phaed., 266b). Sem entrar, especificamente, na discussão propriamente 

acerca do diálogo e sua repercussão na tematização e discussão filosóficas, 

quer-se atentar para o aspecto do diálogo, sobremaneira, enquanto 

comunicação na forma de manifestação existencial, especialmente, na 

caracterização do “problema” do outro. Trata-se, assim, de uma comunicação, 

isto é, da relação dialógica do eu com um tu. “O movimento básico dialógico 

consiste no voltar-se-para-o-outro” (BUBER, 1982, p. 56). Destaca-se, aqui, 

Buber, para quem o diálogo é comunicação existencial entre o eu e o tu, em 

que o próprio silêncio faz parte e se constitui em uma das formas de diálogo, 

sendo, então, imprescindível distinguir entre o diálogo autêntico e o diálogo 

falso. Sem dúvida, para que o diálogo seja uma forma autêntica de encontro, 

faz-se necessária a superação das tendências, por um lado, egoísticas, 

individualistas, narcisistas e idolátricas, e, também, por outro lado, de alcance 

e de conformidade ao status quo conformável e maleável à aparência do 

inautêntico, ou seja, da convenção hierárquica parecer ser o que, na verdade, 

não é. Nessa perspectiva, grosso modo, diálogo significa o lugar e o tempo 

através de, por meio de se entrecruzam os discursos, e, neste 

entrecruzamento, precisam ser pressupostas a unidade e a diferença, isto é, a 

propriedade e a diferença. Trata-se, pois, de uma atitude de abertura e não de 

fechamento e de estatutário estático, sendo o diálogo, por conseguinte, muito 

mais do que uma simples conversação, e, por sua vez, uma maneira de abrir 

espaço ao diálogo é à pergunta, que rompe com os limites das medidas de 

validade. Ou seja: “Ser humano é ser em relação, é estar permanentemente 

aberto ao outro e a sua diferença” (BINGEMER, 2019, p. 93). 

 À luz dessa perspectiva, precisa-se ler e interpretar o diálogo entre 

Jesus e a samaritana, ainda que ela (a samaritana) não consiga, por um lado, 

alcançar todo o sentido das palavras de Jesus, no entanto, por outro lado, ela 

(a samaritana) se mostra muito interessada na conversa e sente-se 

encorajada a fazer perguntas. E, neste episódio, há algo muito importante 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  67 

para sublinhar e acentuar. No encontro com a samaritana, é Jesus quem pede 

água, mas é Ele quem dá a beber e que consegue mover, fazer convergir a 

vitalidade interior da mulher para o diálogo e para o desejo de saciar seu 

anseio de vida.  
 
Na verdade, a sede de que fala Jesus é uma sede existencial que se 
satisfaz fazendo convergir a nossa vida na direção da sua. Ter sede 
é ter sede dele. Somos assim chamados a viver de uma 
centralidade cristológica: sair de nós mesmos e procurar em 
Cristo aquela água que sacia a nossa sede, vencendo a tentação da 
autorreferencialidade que tanto nos adoece e tiraniza 
(MENDONÇA, 2018, p. 72). 

 

1.3 Conhecimento: “Quem beber da água que eu lhe darei, nunca mais 

terá sede (Jo 4, 14) 

Salienta-se um dos elementos importantes a sublinhar neste terceiro 

passo é o desejo que o ser humano tem de conhecer, ou seja, como diz 

Aristóteles (Metafísica, I,1, 980a), o ser humano tem o desejo natural de 

conhecer, isto é, de buscar, de saciar as muitas “sedes”, as muitas “fomes” e 

não só, por conseguinte, e, respectivamente, de água e comida. Quer-se 

compreender sempre mais e melhor o que se passa e o que é importante, de 

fato, na e para a vida do ser humano presente no mundo, uma vez que ele não 

apenas está no mundo, como os demais seres vivos estão no mundo, mas ele 

é presença ativa, isto é, é presença intencional no mundo que busca não 

apenas compreender-se enquanto tal, mas busca ponderar, deliberar e 

escolher o caminho de realização. “Portanto, falar do ‘sentido da vida’ é 

concretamente referir-se à finalidade da vida, ao objetivo ou ao propósito de 

viver. É aquilo em vista do qual se vive, como quer que isso se chame: meta 

ou razão, ideal ou sonho, e assim por diante” (BOFF, 2014, p. 17). No caso 

específico do texto em questão, pode-se afirmar estar a samaritana em busca 

do conhecer e assumir a vida que lhe dê sentido, pois as escolhas e as 

decisões que a trouxeram até este momento não a fizeram realizada, 

inobstante considerar todo processo preconceituoso, tanto de exclusão 

sociocultural e religiosa, como, também, de autoexclusão. “Portanto, 

encontrar um sentido qualquer para a vida não é tudo nem o principal. De 

resto, não há quem não dê um sentido à sua vida, tenha consciência disso ou 

não. A questão decisiva é saber se o sentido que se dá à vida é verdadeiro e, 

por conseguinte, se é sólido, consistente, se segura a vida em seus trancos e 



68  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

barrancos. Pois, que é um sentido que não confira luz e energia à vida? Ilusão, 

fumo, nada” (BOFF, 2018, p. 41). Logo sentido é o que efetivamente dá razões 

para viver, no plano da inteligência, e dá, também, motivações para lutar, no 

plano da vontade. 

A samaritana vai ao poço não por acaso, na hora sexta, isto é, ao meio-

dia. Certamente, muitos aspectos poderiam estar envoltos nesta hora 

escolhida pela mulher para ir buscar a água. Mas qual foi sua grande 

surpresa, o encontro com um judeu sem interesse outro senão o de ser “água 

viva”, ser “água que sacia verdadeiramente a sede”. Poder-se-ia lembrar de 

Kant, ainda que de modo extemporâneo e exterior, aqui, quando, na 

Fundamentação da metafísica dos costumes, lembra que a ação do ser humano 

é moral tão somente quando a ação é realizada pelo puro interesse moral, ou 

seja, forçando um pouco, pela pura intenção. Mantendo, pois, o 

distanciamento e as devidas visões de compreensão do agir, quer-se 

sublinhar a ideia de que Jesus não tem outro propósito senão o de ser ponte, 

ser caminho, para que a samaritana encontre o caminho, encontre a água da 

vida, a água que sacia a sede de felicidade verdadeira, não simplesmente para 

alívio momentâneo e passageiro. “De fato, as nossas sociedades que impõem 

o consumo, como padrão de felicidade, transformam o desejo numa 

armadilha. O desejo tem a dimensão de uma vitrine e promete uma satisfação 

imediata e plena que evidentemente não pode cumprir” (MENDONÇA, 2018, 

p. 35). Não se trata de substâncias psicotrópicas ou de pílulas 

medicamentosas, feliz ou infelizmente, tão “comuns” nos tempos hodiernos, 

cuja finalidade, muitas vezes, é muito mais a de aliviar o sofrimento psíquico 

das pessoas e não exatamente para orientar e conduzir a pessoa para uma 

vida de realização e felicidade verdadeiras, pois, diante de tantas opções e 

possibilidades hoje existentes e disponíveis, fica-se perdido ou, então, fica-se 

em dúvida se convém, se é bom fazer-se perguntas a respeito de uma vida 

realizada e feliz, porque toda pergunta, quando repleta de sentido, pode 

desestabilizar e causar desconforto. É claro que a sede pode também nos 

enfraquecer e esmagar. “A sede retira-nos o alento, esgota-nos, desvitaliza-

nos, faz-nos perder as forças. Deixa-nos sitiados e sem energia para reagir. 

Transporta-nos aos limites. Compreende-se que não seja fácil expormos a 

nossa sede” (MENDONÇA, 2018, p. 33). Logo, a sede que revigora e restaura e 

dá vida nova é a “água viva”, a água dada por Jesus. Esta água só a tem quem 

se dispõe ao encontro pessoal com Jesus. Esta água não provém do poço, pois 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  69 

deste advém apenas a água que sacia momentaneamente. A água viva não é 

possível comprar nem retirar do poço de Sicar, portanto. De Jesus jorra uma 

água que sacia eternamente (Jo 4,14). 

Mas a samaritana, no diálogo com Jesus, vai conhecendo e 

reconhecendo seus descaminhos. Urge à mulher reconhecer os erros do 

passado e tomar consciência de que os erros precisam ser assumidos e 

integrados, a fim de assumir convictamente o novo caminho. É preciso ter 

clareza de que os ídolos, na medida em que concentram “egoisticamente” as 

atenções para si e exigem do sujeito seu olhar exclusivo de domínio e 

atenção, eles não libertam e não curam as feridas e muito menos saciam a 

sede de vida e realização do ser humano. Quanto mais ídolos a sociedade 

precisar e produzir para saciar as diversas sedes produzidas e reproduzidas, 

mais as pessoas estarão desviando-se do foco e da busca genuína da 

existência humana com sentido. É isso que no fim das contas Jesus busca dar 

a entender à samaritana. Não é mais possível fugir. Mostra-lhe que se faz 

urgente assumir a própria sede, uma vez que falar de sede é falar da 

existência real e efetiva. “É encetar uma auscultação profunda da vida” 

(MENDONÇA, 2018, p. 45). Faz-se urgente, pois, discernir as sedes e auscultar 

o desejo da sede que sacia de fato. Não é simplesmente uma necessidade, pois 

necessidade mais facilmente se a alcança e é muito mais sensível de 

percepção, descrição e entendimento, enquanto que o desejo é uma aspiração 

que transcende. “A necessidade é uma carência circunstancial do próprio 

sujeito. O infinito do desejo é desejo de infinito” (MENDONÇA, 2018, p. 47). É 

um dizer não a uma corrente famosa e muito eloquente de discussão, 

penetração e persuasão na cultura, nos tempos contemporâneos, a saber, o 

niilismo, tomado, aqui, neste caso, simplesmente, na acepção geral de “crise 

de sentido” (BOFF, 2018, p. 17), ou de hóspede no coração da cultura 

contemporânea (OLIVEIRA, 2018, p. 19), ou também, na acepção de acedia, 

isto é: ausência de sede; vontade e apetite de nada, indiferença a tudo; perda 

do gosto, desvitalização da vida interior, fechamento asséptico. “Na verdade, 

não é a sede que nos faz morrer para a vida: a sede ensina-nos a arte de 

buscar, de aprender, de colaborar, a paixão de servir” (MENDONÇA, 2018, p. 

55). Jesus desperta no coração da mulher a curiosidade e lhe aguça o anseio 

de saciar seu desejo insaciável de vida. “A oferta de Jesus e sua promessa de 

vida despertaram o anseio da mulher: ‘Senhor, dá-me dessa água, para que eu 

não tenha mais sede, nem tenha de vir aqui para tirá-la’. Ela tem agora o 



70  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

desejo da nova fonte” (CNBB, 107, 25, p. 23). Jesus é, pois, o “novo marido” da 

humanidade e não somente o marido da samaritana. Pertencer à família 

desse novo marido da humanidade exige uma atitude de querer adorar a 

Deus em espírito e verdade, sendo a mesma possível tão somente à pessoa 

nova, ou seja, para quem acolhe a palavra e se deixa renovar pelo Espírito.  
 

1.4 Revelação: “Sou eu que estou falando contigo” (Jo 4, 26) 

O episódio da samaritana envolve dois aspectos muito importantes de 

serem percebidos na emolduração desta passagem bíblica em que se 

alternam, dialeticamente, a revelação de Deus e a incompreensão humana. “O 

diálogo é um jogo que evidencia a incompreensão humana ante o mistério de 

Deus e a paciência de Deus que não apenas satisfaz as aspirações da pessoa 

humana, mas, antes disso, também as suscita” (FABRIS; MAGGIONI, 1995, p. 

315). E a maior expressão dialógica perfeita da parte de Deus à humanidade é 

sua fidelidade e entrega total.  
 
O amor de Deus é muito resistente, não se rompe facilmente. O 
amor de Deus suporta tudo, enquanto o amor entre pessoas, por 
vezes, fracassa devido a nossos limites. Deus não busca vantagens. 
O amor de Deus é livre de segundas intenções e de finalidades. As 
pessoas às vezes amam alguém porque é jovem e belo, querem na 
pessoa só a sua juventude. O amor de Deus, em contraste, é puro e 
sem condições. É mais forte, e é gratuito. Não se intimida pelas 
fraquezas e erros das pessoas. Pelo contrário, é justamente na 
fraqueza, quando mais precisamos dele, que experimentamos de 
modo especial o amor de Deus. No caso do amor entre pessoas, 
acontece com frequência o contrário: as pessoas fazem das 
fraquezas do outro um pretexto para se afastarem. Deus diria: por 
suas muitas fraquezas vejo que você precisa mais de mim e, por 
isso, o amo de forma especial (MARTINI, 2008, p. 32). 

 

E isso se evidencia, sobremaneira, na petulante pergunta da mulher 

samaritana que tem o seu retrovisor alinhado ao passado, impedindo-a de 

olhar para frente, enquanto que Jesus obriga a mulher a olhar para o futuro e 

a ir tomando consciência de que a novidade chegou. O mais importante não é 

mais ir a Jerusalém para adorar a Deus no templo. Ele, Jesus, é o verdadeiro 

templo vivo, substituindo o templo da materialidade. Jesus é o novo templo. 

Ele é o verdadeiro santuário da vida. A mulher samaritana, no diálogo com 

Jesus, vai descobrindo e reconhecendo Jesus como “um profeta”. Ela descobre 

em Jesus a misericórdia. Ela, mesmo diante de sua história com os “muitos 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  71 

maridos”, provavelmente, uma vida um tanto depravada, repleta de erros e 

pecados, descobre em Jesus alguém que não a condena. A samaritana 

descobre em Jesus o rosto misericordioso de Deus. Trata-se de um Deus que 

acolhe, abraça e perdoa. Ela, que era excluída e condenada como pecadora, 

agora, é inclusa nos verdadeiros adoradores de Deus (Jo 4, 23). E, no 

processo dialético do encontro e do diálogo, diante da manifestação do 

homem que está à sua frene, ela, inclusive, se diz disposta a aceitar o Messias, 

quando ele chegar (Jo 4, 25). A mulher, no relato bíblico, consegue ver em 

Jesus alguém totalmente diferente, alguém capaz de quebrar as barreiras e 

correntes da exclusão e da rejeição do diferente. Trata-se de alguém livre, 

cheio de amor, capaz de relevar e ultrapassar os muros da impureza, da 

exclusão e do ódio.  
 
O diálogo com a samaritana (Jo 4) resume bem como Jesus 
transgride todas as regras que proibiam a um homem conversar 
com uma mulher; aos judeus a manter relações com os 
samaritanos, considerados como infiéis e apóstatas. Outra cena 
tocante é a cura de um leproso, que, além de sua doença, 
carregava a estigmatização social da qual falamos: Jesus ousa 
tocar o leproso e, por este motivo, torna-se impuro, é-lhe proibido 
entrar nas cidades (Mc 1, 41). Escandalizando as pessoas 
religiosas, ele come à mesa dos pecadores e das prostitutas (Mt 
9,10), e anuncia até que eles precederão os fariseus no Reino (Mt 
21, 32). Ao percorrer as páginas do Evangelho, encontramos 
muitos exemplos de Jesus em relação com os excluídos do seu 
tempo. A história de Jesus é a história da maneira pela qual ele 
destruiu essas barreiras construídas entre os homens 
(GUIMARÃES, 2019, p. 130).  

 

No diálogo Jesus se revela como o Messias. Sendo de condição divina, 

Jesus Cristo fez-se totalmente humano, esvaziou-se da condição divina para 

viver conosco (Fl 2, 6-8). Deus revela-se como um Deus muito humano. Nada 

do que é humano é indiferente a Deus. A humanidade de Jesus marca 

definitivamente a abertura e o acesso à vida de Deus. Agora, o encontro com 

Deus se dá não necessariamente no templo, mas em Jesus Cristo. Ninguém vai 

ao Pai senão por mim, diz Jesus (Jo 14, 6). Deus se faz carne e vem habitar 

entre nós. Jesus se faz humano e servidor. O Pai vem ao encontro da 

humanidade pelo seu Filho e convoca a todos para o seguimento de Seu Filho, 

Jesus Cristo, a partir do anúncio e da concretização do Reino de Deus. Através 

de sua pessoa e seu testemunho, Jesus é a irrupção do Reino de Deus, em 



72  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

palavras e ações, nas dimensões do dom e tarefa, na perspectiva do “já” e 

“ainda-não”. O presente inaugura a plenitude de salvação futura e o futuro 

penetra e esclarece o presente como tempo de decisão para alcançá-lo 

através da libertação dos males que oprimem os homens. Em Jesus Cristo se 

dá a irrupção do Reino de Deus. É o divino que invade a História. Jesus não 

prega a si mesmo, mas algo distinto de si mesmo, o Reino de Deus. Jesus foi 

fiel servidor do Reino. Ele é “servo de Deus”. Toda a vida de Jesus deve ser 

compreendida a partir do Reino e este, por sua vez, só pode ser 

compreendido a partir da entrega total de Jesus. Em Jesus, portanto, revela-se 

um Deus descentralizado. Ou seja, tem-se a manifestação de um Deus que 

vive para fora, isto é, vive totalmente para o outro. Jesus apresenta-se como 

radicalmente livre das leis opressoras da época e aponta para o caminho de 

liberdade, tendo o Reino de Deus como o centro de sua pregação e de sua 

vida. É a chave de compreensão de toda a vida do Filho, dando sentido e 

concretizando a missão histórica de Jesus. Ele assume, na força e presença do 

Espírito Santo, a radicalidade da pregação do Reino de Deus, pois ele não veio 

pregar a si mesmo, mas o Reino de Deus, sendo-lhe dada pelo Espírito Santo 

energia e autoridade na pregação. No entanto, sua autoridade não está de 

acordo aos moldes das autoridades humanas, pois sua autoridade gera 

conflitos não somente com seus inimigos e adversários, mas também com 

seus conterrâneos. É uma autoridade que vem à tona por conta própria, ou 

seja, impõe-se por si própria. Ela se impõe pela verdade. Se a presença do 

Espírito Santo faz Jesus ser fiel ao Reino de Deus, então, para conhecer Jesus é 

preciso fazer a experiência que Ele faz do Espírito Santo, pois Nele o Espírito 

Santo desceu, permaneceu, habitou, repousou em plenitude e encontrou-se à 

vontade como se estivesse em sua própria casa.  

Em Jesus Cristo, Deus se revela plenamente. Assim, não se pode 

compreender Jesus sem a perspectiva do Reino de Deus nem o Reino de Deus 

sem Jesus Cristo. O Reino de Deus revela não só a pessoa de Jesus, que é a 

personificação do Reino, mas revela também em Jesus a face de Deus. O Deus 

de Jesus Cristo é o Deus do Reino. O projeto de vida de Jesus é o anúncio do 

Reino de Deus, dom de Deus que vem ao nosso encontro, porque somos 

pecadores e imperfeitos. “O tempo já se cumpriu, e o Reino de Deus está 

próximo. Convertam-se e acreditem na Boa Notícia” (Mt 1, 15). Jesus resgata 

a linha-mestra dos profetas e estabelece o núcleo em torno da justiça e da 

vida (Lc 4, 18-19). Jesus atua como servo (Fl 2, 7). Ele testemunha e proclama 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  73 

com fidelidade o Reino. Ele evangeliza os pobres e se faz pobre com eles. 

Jesus quer garantir a vida aos que são incapazes de garanti-la por si mesmos 

e põem toda a força em Deus. Toda ação de Jesus é a promoção da 

solidariedade entre os homens e mulheres, denunciando as estruturas de 

morte e anunciando a vida que está Nele. Jesus anuncia a prática do amor 

como dimensão protagonizadora do Reino de Deus. O serviço de Jesus ao 

Reino se dá no amor que leva à vida e à comunhão de tudo e de todos em 

Deus. Em sendo assim, por meio do sangue de Jesus, assumido e derramado 

com liberdade na cruz, Jesus selou a definitiva aliança de amor, que alcança e 

abarca a todos, inclusive os desprezados pela nação judaica (GUTIÉRREZ, 

1990, p. 145). Trata-se do amor total de Deus por nós. Afirma Gutiérrez, 

nesse sentido: 
O amor gratuito de Deus exige que estabeleçamos uma justiça 
autêntica, para todos, ao privilegiar uma preocupação com os 
insignificantes da sociedade, com as pessoas cujos direitos não são 
reconhecidos teórica: por um ordenamento jurídico; nem 
praticamente: por condutas sociais. (1990, p. 155). 

 

Noutras palavras, a manifestação de Jesus à mulher samaritana (Jo 4): 

“Sou eu que estou falando contigo” (Jo 4, 26), revela a grandeza de um Deus 

que se faz proximidade, que acolhe, que é misericordioso, que não condena, 

mas, antes, revela-se como o Messias que vem à humanidade, para curá-la e 

salvá-la das amarras da injustiça e da opressão. A mulher se dá conta e está 

diante daquele que ela esperava. O Messias está à sua frente, o que antes era 

apenas esperança, agora, é presença. O cântaro, instrumento para tirar a 

água, símbolo de um sistema ainda escravizador, perde sua relevância e lugar 

de importância, para saciar a sede da água do poço, pois quem sacia a sede, 

de ora em diante, é Jesus, que vem, pois, simultaneamente, para saciar a sede 

de vida da humanidade, mas, também, para impulsionar a sede verdadeira. 

Nesse sentido, é providencial a afirmação a seguir acerca da fé. 
 

A fé resiste e aprofunda-se nas necessidades, nas angústias, nas 
afrontas, nos sofrimentos, isto é, no interior de uma existência 
assaltada pela sede. Não se trata de escamotear ou de superar essa 
experiência: é no interior dessa experiência que eu descubro a 
força. É um paradoxo, claro. Mas é aí que a própria experiência 
espiritual se realiza. O grande obstáculo a uma vida de Deus não é 
a fragilidade e a fraqueza, mas a dureza e a rigidez. Não é a 
vulnerabilidade e a humilhação, mas o seu contrário: o orgulho, a 
autossuficiência, a autojustificação, o isolamento, o delírio de 
poder. A força que verdadeiramente precisamos, a graça de que 
necessitamos, não é nossa, mas de Cristo (MENDONÇA, 2018, p. 99).  



74  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

1.5 Anúncio: “Vinde ver [...] Não será ele o Cristo?” (Jo 4, 29) 

 Não é possível aprender a conviver e aprender a ser sem diálogo. 

Aprender a dialogar é uma aprendizagem contínua do ser humano. Cada 

pessoa precisa ser capaz de acolher o diferente e ser capaz de criar 

comunhão. Ela precisa desinstalar-se e sair do comodismo e do “seu mundo”, 

de sua “zona de conforto”. Diante das transformações socioculturais, das 

rápidas mudanças persistentes, neste primeiro quartel do século XXI, e da 

urgência de cada um ser capaz de desinstalar-se, deixando de ser uma 

alfândega ou, então, uma estalagem, para ser abertura, cada pessoa precisa 

ser capaz de dispor-se a “estar a caminho”. Acerca do apelo do Evangelho, o 

Documento de Aparecida afirma que o Evangelho deve levar ao diálogo com 

as ciências (DAp 465), ao cuidado zeloso com a ecologia (DAp 474), ao zelo 

pelo mundo urbano, ambiente desafiador a toda evangelização (DAp 501), e à 

vida pública como um todo (DAp 509). Por sua vez, o Papa Francisco 

admoesta a todos para o diálogo entre a fé e a razão e as ciências, o diálogo 

ecumênico, o diálogo inter-religioso, as relações com o judaísmo e o diálogo 

social num contexto de liberdade religiosa. Afirma o papa: “A partir de alguns 

temas sociais, importante para o futuro da humanidade, procurei explicitar, 

uma vez mais, a incontornável dimensão social do anúncio do Evangelho, 

para encorajar todos os cristãos a manifestá-la sempre em suas palavras, 

atitudes e ações” (EG 258). Com outras palavras, é urgente em nossa época 

contemporânea, sem deixar, simultaneamente, por um lado, de olhar para o 

horizonte que se abre em perspectiva de esperança, todavia, por outro lado, 

sem perder de vista os ensinamentos do passado, anunciar o cuidado, o amor 

de Deus para toda a humanidade e toda a criação. Por isso, é sempre muito 

perigoso, arriscado, e exagerando um pouco, por assim dizer, fatal o desvio e 

o esquecimento do amor zeloso e misericordioso de Deus pelas criaturas, 

especialmente, às mais necessitadas e fragilizadas, como estamos analisando 

no caso da mulher samaritana. Logo “a humanidade em nós precisa ser 

abraçada sempre, mas com muito mais razão quando ela está ferida, quando 

ela se sente como se estivesse leprosa, diminuída, sufocada pela exclusão e o 

estigma, feita em cacos sem saber como reconstruir-se, isolada como uma 

ilha de dor” (MENDONÇA, 2018, p. 139).  

 O serviço aos pobres e a solidariedade com todos é missão essencial de 

todo cristão. O serviço tem, sobretudo, o sentido de lutar contra a pobreza e a 

exclusão, e criar um novo sentido de solidariedade na ética pública. Afirma o 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  75 

Papa Francisco: “O bem tende sempre a comunicar-se. Toda a experiência 

autêntica de verdade e de beleza procura, por si mesma, a sua expansão; e 

qualquer pessoa que viva uma libertação profunda adquire maior 

sensibilidade perante as necessidades dos outros” (EG 9). Nessa perspectiva, 

pode-se afirmar que o ponto alto da evangelização é levar o anúncio do 

Evangelho, de modo que todos reconheçam o amor misericordioso do Pai e 

realizem o encontro com o Cristo vivo presente na História. “Anunciar Cristo 

significa mostrar que crer n’Ele e segui-Lo não é algo apenas verdadeiro e 

justo, mas também belo, capaz de cumular de vida de um novo esplendor e de 

uma alegria profunda, mesmo no meio das provações” (EG, 167). É urgente 

cada cristão fazer a profunda experiência de quem caminha seguindo os 

ensinamentos do Mestre Jesus. É preciso lembrar que Jesus Cristo é o Mestre 

e Senhor e não há outro que possa nos seduzir e guiar, para que a mensagem 

do Evangelho não perca o seu “perfume” (EG 39). Os desafios e os obstáculos 

existem, sem sombra de dúvida, e não podemos ignorá-lo e também não 

precisamos criá-los, mas, se eles existirem ou vierem à existência, os mesmos 

vêm não por mero acaso, mas para que eles sejam superados. “Sejamos 

realistas, mas sem perder a alegria, a audácia e a dedicação cheia de 

esperança. Não deixemos que nos roubem a força missionária!” (EG 109). 

Veja-se, pois, a mulher samaritana. De excluída, de marginalizada, pela 

atitude misericordiosa de acolhimento, de proximidade, de escuta por parte 

de Jesus, ela se torna a alegre anunciadora do Evangelho da alegria. Da 

avassaladora cultura de marginalização e exclusão, via escuta atenta e atitude 

de profunda e genuína misericórdia, ela se sente seduzida e impelida a 

anunciar com convicção o amor de um Deus que vem a nós. Ela anuncia com 

alegria e entusiasmo quem a fez reviver, que a fez ver a alegria do Evangelho. 

“E a misericórdia é reencontro, gratuidade, arte de curar e de reconstruir, 

experiência de perdão, desfatalização da história, surpreendente expressão 

de ternura, excesso de dom” (MENDONÇA, 2018, p. 124). Jesus vem ao 

encontro e abraça verdadeiramente a humanidade e convida a cada um 

para ir, para abraçar e para debruçar-se sobre a realidade humana, seja ela 

qual for e em que situação apresentar-se, e assumir com convicção e alegria 

o anúncio da Boa Notícia do Reino de Deus. “O que ela comunica aos seus 

resulta de uma experiência viva e pessoal. [...]. Não há outro caminho, a não 

ser o encontro pessoal, para tê-lo como Senhor. Isso valeu para aqueles 

samaritanos e continua valendo para nós hoje” (CNBB, 107, 31, p. 26). 
 



76  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

1.6 Testemunho: “Nós mesmos ouvimos e sabemos [...] é 
verdadeiramente o Salvador do mundo” (Jo 4, 42) 

 Muitos samaritanos creram em Jesus por causa da palavra da mulher 

que anunciou e testemunhou ter se encontrado com Jesus (Jo 4, 39). A fé em 

Jesus nasce de um encontro e de um profundo diálogo de quem se deixa 

seduzir e se dá a conhecer, mas também quem quer conhecer quem está à sua 

frente. “O encontro inicial com o Senhor é o ponto de partida do seguimento, 

do discipulado” (GUTIÉRREZ, 1984, p. 62). É a ruptura com a indiferença, 

com a intocabilidade, com a impenetrabilidade, com o obscurantismo. Trata-

se de uma atitude de quem sabe dar tempo ao encontro e ao diálogo que 

enobrece e pode transformar o rumo não apenas da conversa, mas, também, 

e, sobremaneira, da própria vida. É a atitude de quem se reconhece 

necessitado do encontro, da proximidade. Sabe-se vulnerável e inacabado. 

Constitui-se em postura de abertura ao diferente e às surpresas das 

circunstâncias contingenciais. Reconhece-se como alguém capaz de se 

compreender e de sentir-se responsável pela sua autoconstrução, ainda que 

ciente da provisoriedade do caminho que não se fecha e esgota na 

perspectiva da imanência da existência, abrindo-se, muito antes e mais 

amplamente, para uma perspectiva transcendental, no sentido, aqui, tanto 

enquanto mais abrangente, mais elevada até ao alcance do transcendente, 

como também, horizonte, enquanto condição de possibilidade de abertura 

que não se esgota em mera realidade efetiva. Especificamente, acerca do 

encontro dialógico e dialogante de Jesus com a samaritana e desta com o 

Mestre, pode-se afirmar: 
 
Esse encontro de Jesus com a Samaritana é exemplo perfeito da 
maneira como Ele se faz conhecer àqueles que o procuram. Ele se 
faz conhecer progressivamente, como acontece na Iniciação à Vida 
Cristã. Lentamente, a mulher vai descobrir quem é Jesus. No início 
do diálogo, Ele era simplesmente um “judeu” (Jo 4, 9), depois ela 
descobre que é “um profeta” (Jo 4, 19), quando lhe diz que 
precisamos adorar Deus em espírito e verdade, o próprio Jesus 
revela que é o “Messias” (Jo 4, 26). No final do encontro, os 
samaritanos o reconhecem como “Salvador” (Jo 4, 42), ponto de 
chegada da revelação (CNBB, 107, 37, p. 28).  

 

 Com toda certeza, assumir o caminho de Jesus, o Mestre, exige o 

testemunho e não apenas o anúncio. O testemunho da samaritana levou 

outros samaritanos a se aproximarem de Jesus e a se converterem para o seu 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  77 

caminho e vida. O testemunho reavalia, solidifica o anúncio e faz jus ao jargão 

popular, porque a palavra se esvai, mas o exemplo, ou seja, o testemunho 

arrasta. Nesse sentido, é radical a exigência testemunhal. Porém, o 

testemunho não vem, simplesmente, da “boca para fora”, não vem da 

superficialidade. Testemunhar a alegria do seguimento exige coragem e 

perseverança, e, como bem sabemos, renunciar a si mesmo, tomar a cruz e 

seguir o Mestre e Senhor (Mt 16, 24). Exige uma atitude de conversão 

permanente. É a graça de uma nova capacidade de amar, de se entender e de 

assumir que o outro colabora no e para o caminho. Trata-se de assumir o 

caminho da conversão, isto é, tornar-se capaz de amar (GALILEA; PAOLI, 

1986, p. 21). “Deus Pai ama tanto o homem que entregaria seu Filho ainda 

mesmo quando o homem o recusasse, e ele ama tanto o homem que ele ainda 

lhe oferece o perdão” (MARTINI, 1998, p. 190). A fé cristã, por conseguinte, 

não significa buscar o fracasso, a derrota, o insucesso, o sofrimento, a cruz, 

mas exige conversão e exigência radical do testemunho. “Mas ela exige uma 

completa disponibilidade de coração, que aceite ser recusado pelos outros, e 

seja perseverante até o fim” (MARTINI, 1998, p. 191).  

 O testemunho exige uma conversão radical de vida. Ou seja, em outras 

palavras, trata-se de uma opção fundamental de vida. No âmbito da moral, o 

conceito de opção fundamental já é ponto de referência clássico para a 

análise profunda do ato moral (DEMMER, 1997, p. 872-879). A opção 

fundamental representa o núcleo da identidade dinâmica do sujeito. Torna o 

sujeito capaz de decisão. Por meio dela, o sujeito moral se determina para o 

bem moral e encaminha suas decisões e metas na direção do seu projeto de 

vida. Em consequência disso, vem a constituir-se no sujeito uma consistência 

fundamental que se mantém firme diante das várias eleições particulares. A 

opção fundamental está operante nas eleições particulares e lhes comunica 

um nexo unificador existencial. Logo, as opções particulares participam da 

opção fundamental, mas não a esgotam, ou seja, jamais esgotam sua plena 

potencialidade. Nesse sentido, é fundamental distinguir os graus existentes 

entre a opção fundamental e as opões particulares, bem como entre as 

próprias opções particulares. Portanto, urge a consciência de que o grau mais 

elevado encontra-se na opção fundamental. Ou seja, a opção fundamental é a 

fonte e a matriz de cada uma das opções. A ela compete assinalar a condição 

existencial em que vem a encontrar-se a liberdade do sujeito. 



78  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Consequentemente, é importante entender cada ato à luz do contexto 

constituído pela pessoa em sua totalidade.  

 A opção fundamental do cristão deve ser entendida como aquele 

compromisso humano com o Deus bíblico do Antigo Testamento, sobretudo 

do Novo Testamento, compromisso que abrange a vida em sua totalidade. O 

cristão que realiza uma opção fundamental por uma visão global do ser 

humano tem um conhecimento típico de si e uma compreensão consequente 

da realidade terrestre. Pensa-se, aqui, por exemplo, na dignidade 

indestrutível da pessoa humana, que, para o cristão, fundamenta-se na 

relação com o Deus transcendente. Pensa-se, também, na igualdade 

fundamental entre todos os seres humanos, que o cristão contempla como 

consequência do fato da Encarnação, em que Deus se fez igual aos homens e 

mulheres. Na Encarnação de Jesus Cristo, pensa-se, exatamente, na novidade 

trazida à História humana. A história é constituída de um sentido pleno. O 

Mistério Pascal de Jesus Cristo trouxe um novo e determinante significado à 

vida dos seres humanos. Com a Encarnação, pode-se afirmar que os seres 

humanos não têm mais outra referência senão a própria humanidade e a 

Deus. Pois o Deus de que se trata não é um Deus fora da humanidade. É o 

Deus da aliança. O definitivo é, portanto, uma realidade complexa: a 

humanidade em Deus e Deus na humanidade, a aliança e o Reino de Deus. 

Segundo Comblin, a questão fundamental que diz respeito aqui é a referência 

do definitivo ao provisório. A novidade do Cristianismo não é unicamente que 

existe uma realidade transcendente e eterna (COMBLIN, 1968, p. 111-149). 

Todas as mitologias, no fundo, ensinaram isso também. A grande novidade é 

que o transcendente não é mais transcendente no sentido de ser intocável e 

que o eterno se reúne ao provisório. Os homens têm acesso ao definitivo sem 

sair das realidades precárias deste mundo, e, mais precisamente, abraçando 

essas realidades. Deus faz parte do mundo humano concreto. “O Cristianismo 

não tem por missão revelar Deus aos homens. Essa revelação já se fez há 

muito tempo. Tem apenas por missão libertar essa revelação das confusões 

com as quais se debate, melhorá-la, salvá-la, transformá-la” (COMBLIN, 1968, 

p. 111). Agora, a graça é fazer com que o amor simples das coisas precárias 

deste mundo possa reunir-se ao Deus eterno e tornar-se matéria da aliança. 

Ao dizer que a opção fundamental deve ser entendida como compromisso 

com a Encarnação de Jesus Cristo, afirma-se que Ele é Mestre e Senhor. Todos 

são, portanto, convidados a viver conforme seus ensinamentos e fiéis ao 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  79 

Projeto do Reino do Pai, que é de vida e liberdade para todos os filhos e filhas. 

“Eu vim para que todos tenham vida e vida em abundância” (Jo 10, 10).  

 Dar testemunho deste amor exige contínuo exercício de discernimento. 

Para tanto, é imprescindível lembrar que discernir a vontade de Deus é uma 

atividade teologal (LIBANIO, 2001, p. 109-119). É um contínuo aprendizado. 

Supõe uma educação para a liberdade. Supõe uma disposição para aprender a 

dispor-se para determinada tarefa. Fundamental e sinteticamente, podemos 

dizer que o discernimento é: uma atitude fundamental de liberdade: aprender 

a discernir é cultivar uma atitude fundamental de liberdade diante de todas 

as coisas. Tudo é transitório, passageiro, exceto Deus. Assim, aprender a 

discernir é investir nossas energias críticas no conhecimento dos nossos 

condicionamentos, para libertar-nos o máximo possível deles. Este é um 

processo contínuo de libertação das amarras. Quanto mais liberdade, mais 

pura é a atitude de discernimento; uma atitude de oração: outra condição 

importante para o discernimento é a atitude de oração. Aprender a discernir 

é criar uma postura fundamental de oração. Em termos teologais, significa 

pôr-se num espírito de fé, esperança e caridade. Fé significa depositar em 

Deus toda nossa firmeza, como último e absoluto fundamento de todas as 

coisas. Esperança é acreditar que este Deus é fiel, e que suas promessas não 

falham. Caridade é saber-se amado por Deus e entregar todo o nosso ser a 

Ele. Em termos éticos, significa situar-se diante da própria consciência e dos 

valores autônomos numa atitude de aceitação, de confiança e compromisso. 

Trata-se, no fundo, de criar uma visão de abertura às realidades maiores; 

uma atitude permanente de busca: discernir não é situar-se diante da vontade 

de Deus como algo já definido e feito, como uma coisa pronta que, uma vez 

percebida, não se tem nada mais a fazer que realizá-la, aconteça o que 

acontecer. Aprender a discernir é saber colocar-se numa atitude de busca que 

não termina nem mesmo depois de ter descoberto a vontade de Deus. É 

saber. É reconhecer-se na insegurança contínua de quem está a dialogar com 

o Mistério e nunca tem certeza clara de sua transparência. Implica estar em 

alerta, manter acesa a suspeita sobre si, que se concretiza toda vez que algum 

dado objetivo, algum acontecimento oferece elemento para repensar a 

própria posição. É também viver permanentemente na expectativa da 

novidade dos acontecimentos, sem definir, anteriormente, os significados, 

mas, sim, ir captando os que se vão dando e buscar concatená-los. É, 

portanto, criar uma atitude de vigilância para não misturar facilmente o que 



80  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

se julga ser a vontade de Deus e as possíveis projeções meramente humanas. 

Eis, pois, uma tarefa nobre e um esforço constante e hercúleo, não obstante 

seja missão carregada de dificuldades e empecilhos a serem, evidentemente, 

enfrentados e superados.  
 
2 Considerações finais 
 

Para finalizar, o diálogo, aqui analisado, sem ter, evidentemente, 

pretensões de exaurir todas as considerações, seja um alento e uma luz para 

a Campanha da Fraternidade de 2021, em uma época tão necessitada de 

sensibilidade dialógica, escuta misericordiosa, consciência histórica crítica, 

justiça moral e não apenas legal, opção fundamental pela vida de todas as 

criaturas de Deus, religião verdadeira a serviço da vida e não de 

enriquecimentos ilícitos, espúrios e imorais de “alguns muitos” espertalhões, 

dignidade para todos os filhos e filhas amados de Deus.  

O Papa Francisco, em 2020, escreveu um texto maravilhoso, intitulado: 

Fratelli Tutti. Trata-se de uma Carta Encíclica sobre a fraternidade e a 

amizade social. Da parte do Papa, pode-se afirmar, é um convite, e, para os 

mais arrojados, é uma convocação para rever os parâmetros e o paradigma 

norteador das relações inter-humanas. Não se pode mais aceitar a tese de que 

o outro é o inferno, o outro é opositor, o outro é o causador de tantos e tantos 

danos e desencontros da vida de alguém. Buscando superar a cultura do 

descarte, do individualismo consumista, da competição, o Papa Francisco 

sublinha a urgência de uma cultura do encontro, do diálogo respeitoso às 

diferenças, da passagem da desconfiança e do ódio para um estilo de vida de 

contato, de pontes, do prazer de reconhecer o outro em seu direito de ser ele 

próprio e de ser diferente. Citando Vinícius de Moraes, “a vida é a arte do 

encontro, embora haja tanto desencontro da vida”, na Carta Encíclica, Fratelli 

tutti, o Papa Francisco sublinha:  
 
Já várias vezes convidei a fazer crescer uma cultura do encontro 
que supere as dialéticas que colocam um contra o outro. É um 
estilo de vida que tende a formar aquele poliedro que tem muitas 
faces, muitos lados, mas todos compõem uma unidade rica de 
matizes, porque “o todo é superior à parte”. O poliedro representa 
uma sociedade onde as diferenças convivem integrando-se, 
enriquecendo-se e iluminando-se reciprocamente, embora isso 
envolva discussões e desconfianças. Na realidade, de todos se 
pode aprender alguma coisa, ninguém é inútil, ninguém é 
supérfluo. Isto implica incluir as periferias. Quem vive nelas tem 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  81 

outro ponto de vista, vê aspetos da realidade que não se 
descobrem a partir dos centros de poder onde se tomam as 
decisões mais determinantes (2020, n. 215). 

 

 O percurso a ser construído não é um processo fácil e breve. Trata-se de 

um longo caminho a percorrer na busca por paz e fraternidade (PAPA 

FRANCISCO, 2020, n. 228). Não se trata de perseguir um percurso simples e 

homogêneo. Consiste em “perseguir”, efetiva e progressivamente, o sonho de 

uma sociedade pacífica, de acordo com os pilares da verdade como 

fundamento, da justiça como norma, do amor como motor, da liberdade como 

clima, como já afirmava o Papa João XXIII, na Carta Encíclica, Pacem in Terris 

(1963). Trata-se, pois, de um trabalho de conjunto, de comunhão e de 

envolvimento irrecusável, cujo propósito e cujo objetivo precisam ser 

comuns, isto é, tudo precisa dirigir-se e direcionar-se para a busca e 

realização do bem comum. E para a direção de comunidades e sociedades 

pacíficas um dos critérios fundamentais é a primazia da dignidade da pessoa 

humana sobre a economia de mercado e o respeito pelo bem comum, tendo 

consciência que tal percurso é exigente, desafiador e longo, e, por sua vez, 

exigente de muita persistência e perseverança. Seja a Campanha da 

Fraternidade de 2021 mais uma das excepcionais possibilidade e 

oportunidade de animação, entusiasmo, engajamento, responsabilidade e 

compromisso pela construção de uma fraternidade universal, afinal de 

contas, todos somos irmãos, isto é, Fratelli tutti.  
 

Referências 
 
ARISTOTE. Métaphysique. Paris: Vrin, 2000. 
 
BÍBLIA SAGRADA. 2. ed. Brasília: Edições CNBB, 2019. 
 
BINGEMER, M. C. L. Santidade: chamado à humanidade. Reflexões sobre a Exortação 
Apostólica Gaudete et Exsultate. São Paulo: Paulinas, 2019. 
 
BOFF, C. O livro do sentido. Volume II: qual é, afinal, o sentido da vida? (parte teórico-
construtiva). Petrópolis: Vozes, 2018. 
 
BOFF, C. O livro do sentido. Volume I: crise e busca de sentido hoje (parte crítico-analítica). 
São Paulo: Paulus, 2014. 
 
BORTOLINI, J. Roteiros homiléticos. Anos A, B, C, Festas e solenidades. São Paulo: Paulus, 
2006. 
 



82  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

BUBER, M. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 1982. 
 
COMBLIN, J. O provisório e o definitivo. São Paulo: Herder, 1968. 
 
CONFERÊNCIA EPISCOPAL LATINO-AMERICANA. Documento de Aparecida. Texto 
conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe. Brasília: 
Edições da CNBB; São Paulo: Paulus; Paulinas, 2007 (DAp). 
 
CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Iniciação à vida cristã: itinerário para 
formar discípulos missionários. Documento 107. Brasília: Edições da CNBB, 2017 (CNBB). 
 
DEMMER, K. Opção fundamental. In: COMPAGNONI, F.; PIANA, G.; PRIVITERA, S. Dicionário 
de teologia moral. São Paulo: Paulus, 1997. p. 872-879. 
 
FABRIS, R.; MAGGIONI, B. Os Evangelhos (II). 2. ed. São Paulo: Loyola, 1995. 
 
GALILEA, S.; PAOLI, A. Anúncio de esperança. Reflexões homiléticas. Anos A, B, C. São Paulo: 
Paulinas, 1986. 
 
GUIMARÃES, Dom I. R. Correspondência com Irene. Meditações de um cristão sobre a paz e 
a não violência. Caxias do Sul: EDUCS, 2019. 
 
GUTIÉRREZ, G. Beber no próprio poço: itinerário espiritual de um povo. Petrópolis: Vozes, 
1984. 
 
GUTIÉRREZ, G. O Deus da vida. São Paulo: Loyola, 1990. 
 
PAPA JOÃO XXIII. Carta Encíclica Pacem in Terris. São Paulo: Paulinas, 2004. 
 
KANT, I. Fundamentação da metafísica dos costumes. São Paulo: Discurso Editorial; 
Barcarolla, 2009. 
 
LIBANIO, J. B. A arte de formar-se. São Paulo: Loyola, 2001. 
 
MARTINI, C. M.. Diálogos noturnos em Jerusalém: sobre o risco da fé. São Paulo: Paulus, 
2008. 
 
MARTINI, C. M. Reencontrando a si mesmo: há um momento em que devemos parar a 
procurar. São Paulo: Paulinas, 1998. 
 
MENDONÇA, J. T. Elogia da sede. São Paulo: Paulinas, 2018. 
 
NOUWEN, H. J. M. Crescer: os três movimentos da vida espiritual. São Paulo: Paulinas, 2000. 
 
OLIVEIRA, J. Negação e poder: do desafio do niilismo ao perigo da tecnologia. Caxias do Sul: 
EDUCS, 2018. 
 
PAGOLA, J. A. Jesus. Aproximação histórica. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 2011. 
 
PAPA FRANCISCO. Evangelli Gaudiu: sobre o anúnico do Evangelho no mundo atual. São 
Paulo: Loyola; Paulus, 2013 (EG). 
 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  83 

PAPA FRANCISCO. Carta Encíclica Fratelli Tutti. Sobre a fraternidade e a amizade social. 
Roma, 2020. Site: 
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. Acesso em: 19 out. 2020. 
 
PLATONE. Tutti gli Scritti. A cura di Giovanni Reale. 6. ed. Milano: Rusconi, 1997. 

http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


84  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

DIÁLOGO: A BASE DA TRANSFORMAÇÃO PARA A FRATERNIDADE 
 

Ana Beatriz Caetano Vieira* 
Mariana Rodrigues de Oliveira**  

Rafaela Araújo Machado*** 
 
Introdução 
 

Segundo Holanda (2010), diálogo é um substantivo masculino que 

apresenta algumas definições: “fala entre duas ou mais pessoas; conversação, 

colóquio”; “obra literária ou científica em forma dialogada”; “troca ou 

discussão de ideias, de opiniões, de conceitos, com vista à solução de 

problemas, ao entendimento ou à harmonia; comunicação”. A partir dessa 

definição, podemos inferir que o diálogo é o elemento essencial para 

estabelecer uma convivência mais humana, fraterna, ética e respeitosa, tanto 

no ambiente escolar quanto no convívio entre a sociedade.  

Sabe-se que boa parte dos problemas da sociedade e dos indivíduos 

advém da falta de diálogo. As guerras, os acirramentos partidários, a 

violência, as disputas religiosas e políticas, as inimizades e as crises 

familiares são consequências da incapacidade de se estabelecer um diálogo. 

Assim, o diálogo é uma peça fundamental para a sociedade, e sua importância 

está sendo, cada vez mais, discutida em todo o mundo. Sua relevância é 

inquestionável, e, inclusive, foi inserido como tema na Campanha da 

Fraternidade de 2021, tendo como ponto fundamental a afirmação do Papa 

Francisco: “O diálogo nos permitirá construir um mundo de fraternidade e de 

paz”.  

A partir de observações que ressaltam a importância do diálogo para se 

estabelecer relações mais fraternas, foi criada a Campanha da Fraternidade 

Ecumênica (CFE) de 2021 a qual terá como tema “Fraternidade e diálogo: 

compromisso de amor”. Já o lema da campanha será o trecho da carta de 

Paulo aos Efésios: “Cristo é a nossa paz: do que era dividido fez uma unidade” 

(Ef 2, 14a). Esta será a quinta CFE e tem como objetivo geral “convidar as 

comunidades de fé e pessoas de boa vontade para pensar, avaliar e identificar 
                                                           
* Estudante de Medicina na Universidade Católica de Brasília.  
E-mail: anabeatrizcaetanov@gmail.com 
** Estudante de Medicina na Universidade Católica de Brasília.  
E-mail: marianaroliveira98@gmail.com 
*** Estudante de Medicina na Universidade Católica de Brasília.  
E-mail: rafaelamacha99@gmail.com 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  85 

caminhos para superar as polarizações e as violências através do diálogo 

amoroso, testemunhando a unidade na diversidade”. 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Disponível em: https://www.cnbb.org.br/escolhido-o-cartaz-da-campanha-da-fraternidade-
ecumenica-de-2021-fraternidade-e-dialogo-compromisso-de-amor/. Acesso em: 5 out. 2020. 

 

 O cartaz tem como objetivo principal destacar como vivemos em um 

mudo com uma população muito diversa e a importância da aceitação dessa 

diversidade para alcançarmos uma sociedade mais fraterna. Através do 

diálogo e da diversidade, o cartaz nos leva a pensar, avaliar e identificar 

caminhos para a superação das polarizações e das violências que marcam o 

mundo atual. 

 Além disso, outro ponto fundamental é o uso do diálogo no ambiente 

escolar, pois a escola possui como função desenvolver a habilidade de 

https://www.cnbb.org.br/escolhido-o-cartaz-da-campanha-da-fraternidade-ecumenica-de-2021-fraternidade-e-dialogo-compromisso-de-amor/
https://www.cnbb.org.br/escolhido-o-cartaz-da-campanha-da-fraternidade-ecumenica-de-2021-fraternidade-e-dialogo-compromisso-de-amor/


86  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

dialogar entre alunos e, por meio disso, deve ocorrer uma confraternização 

de etnias, de religiões e de culturas. Desse modo, o isolamento entre os 

grupos pode ser evitado e uma união entre diferentes membros pode ser 

criada. Logo e  importante enfatizar que, na perspectiva de Dewey (1978), a 

escola apenas será possível de existir em um ambiente em que ocorra o 

diálogo, a escuta dos alunos e o respeito à diversidade cultural. 

 Ainda sobre o diálogo no ambiente escolar, o professor é um forte 

aliado e tem um papel de destaque nessa construção, já que é o responsável 

por mediar e ajudar o aluno a desenvolver um diálogo coeso e, a partir desta 

educação dialógica, ambos consigam criar relações mais fraternas. Segundo 

Alarca o, 
 
é que nesta relação de diálogo e  preciso ajudar desenvolver nos 
alunos, futuros cidadãos, a capacidade de trabalho autônomo e 
colaborativo, mas também o espírito crítico que não se desenvolve 
através de monólogos expositivos. O desenvolvimento do espírito 
crítico faz-se no diálogo, no confronto de ideias e da prática, na 
capacidade de se ouvir o outro, mas também de ouvir a si próprio 
e de autocriticar. E tudo isto so   e  possível num ambiente humano 
de compreensiva aceitação. O que não equivale, não pode 
equivaler, a permissiva perda de autoridade do professor e da 
escola (ALARCÃO, 2005, p. 32). 

 

Vale ressaltar que o diálogo envolvendo a educação não se restringe 

somente aos(às) educadores(as)e educandos(as), mas a todas as pessoas 

envolvidas nesse processo educativo, como familiares, colegas de trabalho, 

entre outros. Desse modo, essa educação permite que as pessoas 

humanizem-se e possam conscientizar-se acerca da sociedade e, por meio 

disso, possam compreender a realidade de forma crítica, melhorar seus 

relacionamentos e criar um ambiente mais fraterno. 

Assim, nota-se que o diálogo não pode deixar de ser exercido em 

hipótese alguma, tanto no ambiente escolar quanto na sociedade. Ele torna-se 

a essência de saber conduzir todo o processo educacional, e é responsável 

por estabelecer um ambiente em comunidade mais ético, fraterno e 

acolhedor. 

O exercício de dialogar aumenta a visão de mundo do cidadão e seus 

horizontes. Ademais, permite aumentar a compreensão do sujeito a respeito 

da sociedade e sua consciência histórica e política. Dessa forma, o diálogo 

ocupa papel central na transformação do sujeito, tanto no aspecto individual 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  87 

quanto no coletivo. É por meio dele que a sociedade pode se tornar mais 

igualitária, que as pessoas podem aprender e buscar como exercer seu papel 

na comunidade. Em outras palavras, é por meio dele que conseguiremos 

promover o bem comum e um mundo mais fraterno. 
 
1 Narração de experiência 
 

 O diálogo é uma ferramenta de transformação social que se dá por meio 

do aprendizado. O suporte educacional, por meio do reconhecimento das 

diversidades e da utilização do diálogo como elemento principal, permite a 

criação de relação de confiança entre o professor e o aluno, além do 

comprometimento com o estudo e a busca por conhecimento. Conforme 

mencionado por Redin (2010) no Dicionário Paulo Freire, 
 
Esta perspectiva de educação na relação com o mundo e os outros 
exige consciência do inacabamento, o reconhecimento de sermos 
historicamente condicionados, a busca de autonomia, o sentir-se 
existencialmente solidário, a humildade, tolerância e a não 
desistência da luta pelos direitos das pessoas. (REDIN, 2010, p. 
138). 

 

A educação na infância das pessoas é uma fase importante e deve ser 

feita tendo o diálogo como aliado. A importância do professor sempre foi 

guardada, não por uma história própria, mas sim pela emoção transmitida 

pela minha mãe. Tudo começou aos seus sete anos de idade, quando se 

deparou com a situação de precisar estudar na cidade, enquanto seus pais e 

irmãos iriam continuar a morar na zona rural e, então, naquele dia, ela 

mudou-se para casa de sua tia. No primeiro dia de aula, preenchida pelo 

sentimento de saudade, uma surpresa boa apareceu: a professora Marta, 

marcante e tão querida – a educadora – transformou a vida da sua aluna na 

primeira série com o seu jeito de ensinar.  

A aluna era caracterizada por insegurança e dificuldades de aprender, 

por morar longe dos seus pais tão nova e não ter frequentado a escola ainda 

naquela idade, devido às dificuldades da época. Assim, seu primeiro contato 

com a escola foi com um aprendizado embasado no diálogo e na 

compreensão das suas particularidades como indivíduo. Marta era uma 

professora aderida à educação dialógica, respeitando a autonomia e a 

construção da aluna a partir do seu contexto, seguindo o exemplo de um bom 



88  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

educador, uma vez que, de acordo com Freire (2015, p. 58), “o inacabado de 

que nos tornamos conscientes nos faz seres éticos. O respeito a  autonomia e a  

dignidade de cada um e  um imperativo ético e não um favor que podemos ou 

não conceder uns aos outros”. 

Com muito carinho e paciência, a professora ensinou-lhe o alfabeto 

várias vezes, de diversas formas, encantando com sua forma de alfabetizar. 

Despertou o interesse e estimulou a busca por saber por meio do diálogo; 

acessou da maneira mais adequada a individualidade da sua aluna. Para 

Freire, ensinar exige entendimento da realidade:  
 
A nossa capacidade de aprender, de que decorre a de ensinar, 
sugere ou, mais do que isso, implica a nossa habilidade de 
apreender a substantividade do objeto aprendido. A memorização 
mecânica do perfil do objeto não é aprendizado verdadeiro do 
objeto ou do conteúdo. Neste caso, o aprendiz funciona muito 
mais como paciente da transferência do objeto ou do conteúdo do 
que como sujeito crítico, epistemologicamente curioso, que 
constrói o conhecimento do objeto ou participa da sua construção 
(FREIRE, 2015, p. 28). 

 

A cada dia ela abria a lousa, antes tampada, de forma instigante, e assim 

uma letra nova surgia. Dessa forma, a professora contava uma história sobre 

a letra ali estampada, com muita criatividade e alegria, o que fazia sua aluna 

aprender de forma leve e acessível, através da curiosidade e imersão no 

contexto vivenciado, utilizando-o a favor do conhecimento e da distração dos 

problemas pessoais vivenciados. Pois,  
 
há uma relação entre a alegria necessária à atividade educativa e a 
esperança. A esperança de que professor e alunos juntos podemos 
aprender, ensinar, inquietar-nos, produzir e juntos igualmente 
resistir aos obstáculos à nossa alegria. Na verdade, do ponto de 
vista da natureza humana, a esperança não é algo que a ela se 
justaponha. A esperança faz parte da natureza humana (FREIRE, 
2015, p. 29). 

 

Resultado da relação criada a partir do aprendizado pelo diálogo, a 

professora e a aluna mantêm contato, além do imenso carinho entre elas 

permanecer. A aluna é imensamente grata pela passagem dessa mestra em 

sua vida; pelos únicos ensinamentos guardados na memória, com grande 

admiração, respeito e o desenvolvimento do sentimento de fraternidade, 

aprendido com essa experiência.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  89 

Assim, observa-se que um professor marcante usa o diálogo como 

caminho para a transformação, por meio da união, abraçando as diferenças 

sociais e as diferentes realidades, em busca de um mesmo objetivo: a 

aprendizagem. 
 
2 Fundamentação teórica 
 

Como já mencionado, sabe-se que o diálogo é a base para a 

transformação de muitas situações na vida das pessoas, dentre elas, serve 

como um meio para um mundo fraterno, o que é defendido, inclusive, pela 

atual Campanha da Fraternidade. 

Um dos autores mais marcantes neste assunto é Freire (1987), que 

utilizou uma metodologia de aprendizado, de ensinamentos e de crescimento 

interpessoal com base no diálogo. Freire (1987) é, atualmente, muito notado 

por sua influência na Pedagogia; foi um professor de Língua Portuguesa, 

sendo considerado um dos mais importantes educadores brasileiros.  

Além de afirmar que o diálogo é algo inerente à condição humana, uma 

vez que a comunicação é essencial a todos; em sua trajetória, Freire enfatiza a 

necessidade de modificação no processo de ensino e aprendizagem dos 

alunos. Este processo não deve ser baseado no ensino tradicional, como 

Freire (1987) menciona por “educação bancária”, no qual o professor é o 

detentor do conhecimento, o provedor de toda a palavra, de tudo aquilo que é 

certo e “deposita” as informações nos alunos, tornando-os “alienados”, em 

relação à realidade em que vivem.  

Freire (1987) acreditava que o ensino e a aprendizagem seriam mais 

efetivos se fossem baseados no diálogo: o debate, o respeito, a compreensão, 

dentre outros fatores seriam a base para um ensino com qualidade. Com esta 

forma de ensinar, outro ponto essencial é que, para ele o professor na o e  o 

u nico sujeito desse processo educativo, o aluno e  também sujeito importante, 

uma vez que o ato de ensinar e de aprender da -se nessa relação de busca, de 

inquietação, de construção e de reconstrução do conhecimento. Ou seja, 

entende-se que o aprendizado baseia-se em professores e alunos vistos como 

igualmente importantes, em que ambos transmitem conhecimento de forma 

mútua, com a finalidade de construção e transformação conjuntas em 

detrimento do ensino de detentores do conhecimento, de memorização, de 

depósito de informações, de ausência de reflexão crítica, dentre outros 

aspectos.  



90  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

[...] o educador já não é o que apenas educa, mas o que, enquanto 
educa, é educado, em diálogo com o educando que, ao ser 
educado, também educa. Ambos, assim, se tornam sujeitos do 
processo em que crescem junto e em que os “argumentos de 
autoridade” já, não valem (FREIRE, 1987, p. 39). 

 

Além da possibilidade de o conhecimento ser muito maior por meio do 

diálogo, esse processo de aprendizado sugerido por Freire (1987) 

proporciona um crescimento interpessoal, já que o diálogo, segundo Freire, 

não existe sem a reflexão. Neste crescimento interior de cada indivíduo, as 

pessoas desenvolvem habilidades de comunicação, de escutar, de posicionar-

se, além dele ser visto como libertador: com possibilidades de críticas, maior 

entendimento da realidade e maior construção social. Assim, Freire (1987) 

destaca a importância que a relação dialógica tem no mundo. Por isso, a 

educação levaria à revolução e a uma sociedade com melhores 

relacionamentos pautados no diálogo.  

Desse modo, para ele o diálogo é uma relação horizontal, em que os 

indivíduos aprendem juntos, uma vez que ninguém tem poder maior sobre o 

outro, e, esse diálogo está baseado nos elementos constitutivos do diálogo, ou 

seja, os aspectos necessários à existência do mesmo. São eles: amor, fé, 

confiança, humildade, esperança e criticidade. E, ainda, os elementos que não 

são constitutivos do diálogo, mas que aparecem na sua ocorrência e, dessa 

forma, estão relacionados à sua existência; são eles: a práxis e a pronúncia. 

Assim, a partir do diálogo, se estabelece uma relação de empatia e 

fraternidade entre os sujeitos.  

Demais disso, o fato social, proposto por Durkheim (1989 apud VARES, 

2011), parte do pressuposto de que todo o modo de agir, de sentir e de 

pensar está condicionado aos seres humanos, em que muitos aspectos e 

atitudes são impostos às pessoas. Acredita-se que os indivíduos são 

condicionados a agirem de determinada maneira, com base naquilo que 

presenciam e que aprendem em sociedade, ou seja, sua consciência 

individual é coagida pela consciência coletiva. Dessa forma, seguindo este 

raciocínio, se uma criança é ensinada com base em imposições e com 

ausência de diálogo, provavelmente, irá reproduzir aquilo que aprendeu para 

a sociedade, uma vez que foi indiretamente imposto a ela ter 

comportamentos típicos. Ao contrário, se outra criança é ensinada com 

diálogo, com possibilidades de mudanças, de entendimento de valores, 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  91 

entendendo que o processo de aprendizado possa ser feito de maneira mais 

amena, esta provavelmente reproduzirá outro tipo de comportamento para a 

sociedade em relação à primeira citada. Assim, o processo de educação em si 

já é um fato social, porém, o diálogo pode ou não estar presente, e, se estiver, 

será a base para um ambiente com potencial transformador. 

Além disso, segundo o sociólogo Bauman (2004), atualmente vivemos 

os chamados “tempos líquidos”. O comportamento da modernidade 

caracteriza-se pelo enfraquecimento das relações humanas; estas deixam de 

ser sólidas, e os laços que interligam as pessoas são cada vez mais frágeis e 

temporários. As pessoas estão perdendo o contato “face a face”, deixando de 

expressar sentimentos e emoções; os conflitos estão cada vez mais comuns e 

as relações interpessoais em menor quantidade e qualidade; é isso que 

Bauman procura entender: 
 
[...] a misteriosa fragilidade dos vínculos humanos, o sentimento 
de insegurança que ela inspira e os desejos conflitantes 
(estimulados por tal sentimento) de apertar os laços e, ao mesmo 
tempo, mantê-los frouxos, é o que este livro busca esclarecer, 
registrar e apreender (BAUMAN, 2004, p. 8). 

 

Acredita-se que, com essa intensa globalização de todos os setores da 

sociedade, a diluição dos tempos pode ser associada a um surgimento maior 

de relações superficiais, breves, incertas e, na maioria das vezes, podemos 

atribuir essa perspectiva à ausência de exercício do diálogo, à ausência de 

relações efetivas entre as pessoas e, consequentemente, prejuízo do 

desenvolvimento de valores básicos nos seres humanos, dentre eles, a 

fraternidade. 

Como se percebe, o diálogo fez parte da experiência relatada neste 

capítulo, fazendo toda a diferença para a pessoa mencionada e nota-se um 

sinergismo no que foi afirmado pelos teóricos e no que foi sentido na 

experiência relatada. Ou seja, essa forma de aprendizado proporcionou 

muitos benefícios que vão além do simples fato de saber o conteúdo e de 

memorização, mas sendo direcionada à gratidão, ao desenvolvimento de um 

ser mais fraterno, ao crescimento pessoal, à possibilidade de trocas mútuas, 

dentre outros.  
 



92  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

3 Proposição  
 

 Com base em todas as situações mencionadas, evidencia-se a 

importância do diálogo em todos os aspectos da vida humana, sobretudo 

para superar as diversas situações às quais as pessoas são submetidas. O 

exercício do diálogo deve ser exercido pelos indivíduos com papel de 

protagonismo, no qual todos são capazes de pensar, tendo em vista, 

principalmente, uma modificação da realidade. Além disso, o diálogo deve ser 

visto como algo positivo na vida humana, já que é base para a transformação.  

Esse aspecto se aplica à educação, na qual, professores e alunos devem 

colocar em prática o exercício do diálogo por meio de relações mútuas de 

troca, empatia, humildade e respeito, a fim de que se tenha um meio mais 

fraterno, mais saudável e de melhor convivência. Ademais, ao se colocar em 

prática o diálogo, estaremos diante de aspectos mencionados pelos autores: 

Freire, que apoia veemente uma educação baseada no diálogo; Durkheim 

(1989), que aborda o fato social, pois precisamos ter a coragem de alterar 

aquilo que é condicionado, e, por meio do diálogo e de um pensamento 

crítico, podemos nos tornar indivíduos capazes de educar e sermos educados 

de maneira distinta da “tradicional” e do padrão; e, por meio do diálogo, há 

uma possibilidade de resgate das relações sólidas, em detrimento das 

relações líquidas e superficiais, mencionadas por Bauman (2004). 

Como estratégias, para a aplicabilidade do diálogo no âmbito 

educacional, tem-se: professores e instituição de ensino, como um todo, 

permitirem que os alunos enfatizem pontos positivos e negativos e vice 

versa; desenvolvam a capacidade de escutar o outro; aceitar as diversas 

opiniões e diferenças; abordar sobre diversos assuntos, para que se tenha 

uma visão geral da realidade, sem alienações.  

Para que o diálogo seja implementado da melhor forma possível, é 

imprescindível observar de maneira cautelosa o clima desenvolvido no 

ambiente escolar. A escola deve estar comprometida em proporcionar um 

clima humano, e tico e solida rio, que contribuirá para a efetivação de uma 

relação mais harmoniosa e respeitosa, uma vez que os alunos devem se sentir 

acolhidos e membros efetivos da comunidade escolar. 

Outro ponto fundamental é a participação constante dos alunos na 

implementação efetiva do diálogo em sala de aula. É de suma importância 

que os alunos sintam que fazem parte desse processo e que a opinião deles é 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  93 

essencial, pois eles devem se sentir responsáveis e incluídos durante toda a 

organização.  

Além disso, mais um aspecto imprescindível é o envolvimento da gestão 

escolar com a aprendizagem dos alunos, que deve estar comprometida com a 

promoção humana do aluno. Para isso, precisa criar e estimular um clima de 

respeito e de interesse pelo trabalho do professor, pois, como sujeito desse 

processo, necessita ser ouvido, ser reconhecido nesse espaço de construção 

do conhecimento. E  importante ressaltar que o gestor precisa também 

expressar interesse pela vida dos alunos, ou seja, deve dialogar sobre a vida 

deles, seus sonhos e suas aspirações. Tais atitudes estreitarão as relações e 

demonstrarão respeito e afeto pelo aluno. 

De maneira mais específica, para a Educação Infantil, na qual a criança 

está criando a base de si própria, devem ser instituídas rodas de conversa nas 

quais todos tenham voz e possam compartilhar informações, lembranças e, 

além de mais brincadeiras, para que os pequenos libertem-se e vivam 

verdadeiramente em detrimento de conteúdos e memorizações 

desnecessárias. As crianças podem ser incentivadas a adquirir mais 

liberdade, para se sentirem mais independentes, como servir a própria 

refeição, ir ao sanitário sozinhas, dentre outros aspectos.  

O desenvolvimento da fraternidade associado à busca por mudanças na 

pedagogia é assunto em pauta, quando se trata do sistema educacional 

brasileiro, já que as escolas e, assim, a relação dos educadores com alunos, 

têm um papel na sociedade, isto é, a busca pela justiça e igualdade. Apesar de 

a escola não ser a única responsável pela transformação da sociedade, um 

professor pode coordenar a ação educativa e tornar o aluno participativo na 

busca por aprendizado, sendo a sala de aula embasada no diálogo, como 

transformação do sujeito. 

Assim, as mudanças positivas na sociedade e na educação são 

simultâneas. O educador, de acordo com Freire (1987), deve se preocupar em 

discutir a educação brasileira e buscar meios para melhorar, com 

compromisso de todos os envolvidos, tendo em vista uma educação 

libertadora, em que o educando seja sujeito de seu desenvolvimento próprio, 

com a orientação do educador.  

A educação é entendida como responsável na formação dos indivíduos 

como seres críticos e cidadãos promovedores de um bem comum e 

transformação da sociedade. Na educação, amor e coragem devem ser 



94  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

expressas no diálogo. Para Freire (1987), cada sujeito tem o direito de dizer 

sua palavra e seu papel no processo de transformação. Assim, é importante 

nas discussões buscar compreender as diversas realidades, a partir da 

realidade tanto de quem ensina quanto de quem aprende.  

Portanto, uma educação transformadora, em que todos são 

protagonistas, sendo capazes de promover mudanças por meio do consenso 

entre diferentes classes sociais e pelo somatório das experiências vivenciadas 

por todos. É importante a compreensão da educação como transformação 

social em busca da fraternidade, em que o sujeito não é um mero depósito de 

conteúdos, mas construtor da realidade que vive e, assim, pode 

problematizar as relações, buscar mudanças positivas e integrá-las na 

sociedade.  

Além disso, para uma educação transformadora é necessário o 

desenvolvimento da relação entre professor e aluno, em que o educador deve 

reconhecer condições sociais, culturais e econômicas dos seus alunos. Isso 

permite ao aluno buscar o saber com significado, para conhecer e alimentar o 

diálogo com o educador. Também é importante, de acordo com Freire (1987), 

o esclarecimento do educador no papel do professor em ajudar o educando a 

descobrir que entre as dificuldades existem prazer e alegria.  

Dessa maneira, a pedagogia de Freire (1987) é a experiência de que o 

papel do professor não se limita em ensinar o conteúdo, mas também o aluno 

aprender o que é certo, sendo a escola um espaço de transformação. Assim, o 

educador, ao ensinar, pode se transformar em uma construção própria do 

educando, enquanto participante do diálogo formado em sala de aula, a partir 

da busca por conhecimento e de reflexão crítica.  
 
4 Considerações finais  
 

O diálogo é essencial para que uma convivência humana, fraterna e 

ética possa ser realizada, sendo defendido inclusive pela Campanha da 

Fraternidade de 2020. Por meio do seu uso no ambiente escolar, as 

particularidades de cada indivíduo podem ser compreendidas, alunos e 

professores podem ser igualmente incluídos no processo de ensino, com a 

presença de trocas mútuas em detrimento de um ensino de memorização, no 

qual o professor é o detentor do conhecimento. Conforme a ideologia, 

filosofia e perspectiva de diversos autores, pode-se fazer uma análise sobre a 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  95 

importância do diálogo: Freire (1987) e o processo de ensino e 

aprendizagem, que exige escuta, diálogo e empatia; Durkeim (1989) e o fato 

social, que poderia ser modificado se houvesse diálogo; Bauman (2004) e 

tempos líquidos e relações superficiais, os quais poderiam ser mais “sólidos” 

na presença do diálogo. Diante da importância do diálogo e da sua 

possibilidade de transformação, é necessária sua aplicabilidade em educação, 

a fim de que os indivíduos possam ser protagonistas de uma realidade mais 

fraterna. 
 

Referências  

ALA CA O, I. Professores reflexivos em uma escola reflexiva. 4. ed. Sa o Paulo: Cortez, 
2005. 
 
BAUMAN, Z. Amor líquido: sobre a fragilidade dos laços humanos. Tra. de Carlos Alberto 
Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar, 2004 
 
BASILIO, M. P. Tempos líquidos. Sociologias, Porto Alegre, n. 23, p. 438-449, abr. 2010. 
Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-
45222010000100016&lng=en&nrm=iso>. Acesso em: 5 out. 2020. 
http://dx.doi.org/10.1590/S1517-45222010000100016.  
 
COSTA, J. C. V. da. Palavras para ler, entender e sentir Paulo Freire. Educ. rev., Belo 
Horizonte , v. 29, n. 2, p. 279-285, June 2013 . Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-
46982013000200012&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 1º. mar. 2021. 
https://doi.org/10.1590/S0102-46982013000200012. 
 
DEWEY, J. Vida e e         Trad. e pref. de An  sio S. Teixeira. 10. ed. Sa o Paulo: 
Melhoramentos, 1978. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessa rios a  pra tica educativa. Rio de 
 aneiro Sa o Paulo: Paz e Terra, 2015. 
 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.  
 
GALLI, E. F.; BRAGA, F. M. O diálogo em Paulo Freire: concepções e avanços para 
transformação social. Quaestio – Revista de Estudos em Educação, v. 19, n. 1, 11 maio 2017. 
Disponível em: 
http://periodicos.uniso.br/ojs/index.php/quaestio/article/view/2522/2659. Acesso em: 31 
jul. 2020. 
 
HOLANDA, A. B. de. Dicionário Aurélio: da língua portuguesa. 8. ed. São Paulo: Positivo, 
2010. Disponível em: https://www.dicio.com.br/dialogo/. Acesso em: 5 out. 2020. 
 
MENEZES, M. G. de; SANTIAGO, M. E. Contribuição do pensamento de Paulo Freire para o 
paradigma curricular crítico-emancipatório. Pro-Posições [on-line]. 2014, v. 25, n. 3, p. 45-
62. ISSN 1980-6248. http://dx.doi.org/10.1590/0103-7307201407503. 

http://dx.doi.org/10.1590/S1517-45222010000100016
https://doi.org/10.1590/S0102-46982013000200012
http://periodicos.uniso.br/ojs/index.php/quaestio/article/view/2522/2659
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=MENEZES,+MARILIA+GABRIELA+DE
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=SANTIAGO,+MARIA+ELIETE
http://dx.doi.org/10.1590/0103-7307201407503


96  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 
VARES, S. F. de. Sociologismo e individualismo em Émile Durkheim. Cad. CRH, Salvador , v. 
24, n. 62, p. 435-446, ago. 2011. https://doi.org/10.1590/S0103-49792011000200013. 
Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-
49792011000200013&lng=en&nrm=iso>. Acesso em: 5 out. 2020.  
 
VASCONCELOS, M. L. M. C.; BRITO, R. H. P. Conceitos de educação em Paulo Freire: 
glossário. Petrópolis, RJ: Vozes, 2006.  
 
REDIN, E. Educação e infância. In: STRECK, D. R.; REDIN, E.; ZITKOSKI, J. J. (org.). Dicionário 
Paulo Freire. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2010. 
 

https://doi.org/10.1590/S0103-49792011000200013


Diálogo na perspectiva da fraternidade  97 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Bloco II 
 

DIÁLOGO E FRATERNIDADE NA EDUCAÇÃO BÁSICA 

 
 

 

 

 



98  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

DIÁLOGO VIRTUAL NUMA PERSPECTIVA ACOLHEDORA, MEDIADORA E 
EDUCADORA 

 
Lucicleide Araújo* 

Luiz Síveres** 
 
Introdução  
 

Diante da necessidade de um olhar mais cuidadoso com o outro, 

provocada pela crise sanitarista, no final da segunda década do século XXI, o 

Tu tem se colocado em evidência sobre o Eu, levando a humanidade a uma 

reflexão de que este só é, em existência, no momento em que se confina para 

fazer permanecer o Tu em vida. Esta crise planetária de ordem jamais 

imaginada, interpretada a partir do princípio “hologramático” (MORIN, 

2007), tem primado pelo todo em razão da condição humana da vida, pelo 

cuidado com a parte para a reconstituição do todo em sua plenitude máxima, 

na esperança de uma restauração da humanidade em um gesto sublime de 

amor e fraternidade com a vida. 

Esta é a nova dinâmica, a do Eu se confinar, de se voltar para dentro de 

si para o Tu existir, porque a existência do Tu só acontece na medida em que 

o Eu se coloca em relação com aquele. Por isso, mais do que nunca o Tu neste 

contexto esteve sendo tão bem cuidado e observado pelo Eu, pois ambos, 

ameaçados à própria sorte de vida, passam a compreender que para o Eu 

existir há a necessidade da ação do Tu e vice-versa. Um não vive sem o outro. 

Ambos são complementares e interdependentes. Por isso a existência de um 

fortalece o existir do outro.  

Nesta compreensão humana do cuidado de uns com os outros, numa 

ética esperançosa, na tentativa de tornar possível o impossível, é que a 

complexidade instaura sua nova desordem (crise sanitarista) para uma nova 

ordem. E, diante dela, o altruísmo tem prevalecido sobre o egoísmo, a 

antropoética sobre a ética, o dialógico sobre o monológico, a consciência 

sobre a moral, e o princípio do diálogo concebido na virtualidade – a porta de 

acesso ao outro – para a comunicação, a abertura, o cuidado, numa relação de 

presença acolhedora, mediadora e educadora.  

                                                           
* Doutora em Educação pela Universidade Católica de Brasília.  
E-mail: lucicleide.ead@gmail.com 
** Pós-Doutor em Educação e Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo:  
E-mail: luiz.siveres@gmail.com 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  99 

Segundo Freire (1996, p. 135), torna-se cada vez mais urgente a 

necessidade de ampliação dos espaços educativos para o exercício do 

ensinar, que “exige disponibilidade para o diálogo”, mesmo exercido para 

além do contato imediato, no espaço da virtualidade, como medida 

provisória, neste tempo de confinamento social.  

Na esfera educacional, para o enfrentamento dessa crise, desses tempos 

incertos, professores tiveram de se reinventar, para darem continuidade às 

suas atividades, a partir de sua casa, que se transformou em home office. 

Celulares, computadores, até algum tempo, proibidos de ser utilizados em 

espaços escolares, passam a ser meio, suporte para o restabelecimento da 

presença e do diálogo entre professores e estudantes. As telas dessas 

tecnologias tornaram-se, em tempos pandêmicos, as portas, as janelas, a casa, 

o lugar do encontro para o acesso ao conhecimento. Portas de entrada para o 

emergir de uma revolução educacional e de relações intersubjetivas, para a 

apropriação, construção e produção de conhecimentos no espaço da 

virtualidade.  

O ensino on-line/remoto foi a “opção” mais utilizada para a superação 

do distanciamento social. E o diálogo no espaço da virtualidade foi a chave 

para o dinamismo do processo educativo, baseado na “presença, na 

proximidade e na partida” (SÍVERES, 2015). Tal pedagogia tem como 

pressuposto o diálogo entre os sujeitos da educação e o encontro como 

possibilidade de aprendizagem. 

Diante desse contexto, um novo mundo se instaura, uma nova educação 

começa a ser reinscrita, novos espaços e tempos para o contínuo diálogo 

educativo ressurgem. O que antes parecia impossível passa a ser o horizonte 

a ser seguido e a se buscar, mediado por pessoas fazendo o uso das 

tecnologias e tendo-as como suporte – ainda que muitos sejam os excluídos 

dessa realidade –, para dar sequência à sua própria história e a do outro, em 

novos espaços e tempos que emergiram numa desordem que gerou uma nova 

ordem para a produção do conhecimento, por meio do diálogo. E agora 

também concebido, no espaço da virtualidade. O que era resistência passa a 

ser a solução, mesmo que, temporariamente. Acontecendo desse modo uma 

revolução em relação à utilização de recursos tecnológicos na educação, para 

mediação dos processos de ensino e aprendizagem, tornando-se “comum” a 

todos, mesmo sem a formação necessária, a prática pedagógica remota.  



100  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Como assegura Morin (2007b), diante da crise emergem os problemas, 

mas também dela as possíveis soluções. Ou seja, “um bastão sempre tem duas 

extremidades” (NICOLESCU, 1999, p. 33). Se por um lado a crise sanitarista 

separou os sujeitos do ensino e da aprendizagem, do contato imediato uns 

com os outros e do diálogo intersubjetivo face a face, por outro lado, no 

entremeio entre o isolamento das pessoas e o vírus (Covid-19), abriram-se 

novos caminhos e espaços para a disponibilidade dos sujeitos da práxis 

pedagógica para o acontecimento do diálogo virtual, suportado por 

computadores, mediados por pessoas desejosas e ávidas por saborear o 

conhecimento, mesmo estando cada um em diferentes lugares, porém 

interligados à rede, por objetivos comuns. E a vontade poética de um fazer 

que impulsiona professores e estudantes a seguirem em frente e a não 

desistirem de conhecerem, reescrevendo juntos uma nova história sócio-

histórico-cultural da humanidade, por meio de uma nova educação, para 

além de processos puramente cognitivos e em espaços tradicionalmente 

constituídos pelos muros que os circundam. Enfim, a escola sai literalmente 

do seu espaço físico para o da cibercultura.  

Diante desse contexto pandêmico e que pode emergir em quaisquer 

épocas da vida, pela própria incerteza do viver, pairou a seguinte 

inquietação: É possível estabelecer um diálogo fraterno e profundo entre 

sujeitos (educadores e educandos) sem se estar face a face? Que sentimentos 

e aprendizados emergem da experiência do diálogo no espaço da 

virtualidade? O diálogo poderia se caracterizar como uma dinâmica 

acolhedora, mediadora e educadora? 

O objetivo desta experiência é apresentar uma proposta de diálogo 

virtual numa perspectiva de presença acolhedora, mediadora e educadora, 

capaz de possibilitar espaços para o encontro, desencontros e reencontros, 

permeados, sobretudo por gestos de fraternidade e de “compaixão” 

(FEURESTEIN, 2014). Tal perspectiva se faz, ainda, mais necessária, em 

contextos de isolamento social e de distanciamento pessoal. 

Inicialmente, discorreremos sobre a narrativa da experiência do diálogo 

virtual vivenciada por professores orientadores e estudantes, em relação à 

produção de projetos de pesquisa, em uma disciplina do programa de 

mestrado e doutorado, de uma instituição particular de ensino, cujo 

acompanhamento dos projetos se deu por meio de reuniões on-line entre a 

professora orientadora e estudantes.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  101 

Em seguida, teceremos sobre os fundamentos teóricos do diálogo, 

lançando luzes no intuito de iluminar a experiência relatada, com ênfase no 

diálogo virtual, como um dos processos emergentes em tempos de crise e 

isolamento social e de distanciamento pessoal, a partir de uma perspectiva 

baseada em uma presença acolhedora segundo Buber (2001) e Síveres 

(2015), mediadora segundo Vigotski (2007, 2008) e Feuerstein (2014), e 

educadora segundo Morin (2007), Síveres (2015) e Araújo (2015). 

Por último apontaremos a experiência relatada como uma proposta 

para a área da educação, mesmo após a superação da crise sanitarista 

provocada pela Covid-19. A experiência vivenciada é uma das vias capazes de 

dar respostas positivas aos processos formativos dos estudantes de cursos de 

pós-graduação. Ainda que, distantes fisicamente, os estudantes ao serem 

acolhidos e apoiados em seu processo de produção, a partir de uma presença 

acolhedora, mediadora e educadora, se sentem mais dispostos e seguros a 

seguirem suas trilhas de aprendizagem, rumo à construção de 

conhecimentos, mesmo o diálogo ocorrendo e tendo por suporte, para a 

mediação, os recursos tecnológicos. 
 
1 Narrativa da experiência do diálogo virtual  
 

A pandemia no século XXI atingiu todas as instâncias da vida social. No 

âmbito educacional para manterem a presença, a proximidade e a 

continuidade aos estudos, os professores e os estudantes tiveram de utilizar 

os recursos tecnológicos. As videoconferências se destacaram no momento 

pandêmico, como um dos recursos mais utilizados, por permitir entre os 

envolvidos, na dinâmica educativa, a visibilidade e a escuta um do outro, a 

percepção das atitudes, dos gestos e da comunicação entre professores e 

estudantes, em processo de construção de conhecimentos pela pesquisa.  

Ver a imagem uns dos outros, por meio das telas de computadores, 

trouxe um bem-estar para os que estavam do outro lado da tela sendo 

orientados. O sentimento de poder estar sendo vistos, de poder ver e olhar no 

olho um do outro, foi fundamental para um diálogo com a presentificação 

virtual. O ato de ver o outro, de estar junto, virtualmente, como assegura 

Valente (2003), já é um ponto crucial para se estabelecer o encontro e o início 

do processo de dialogicidade. Este foi um dos princípios fundamentais para a 

ocorrência de processos educativos harmônicos, solidários e mais produtivos.  



102  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Apontando-se para este sentido, o relato trata de uma experiência 

vivenciada por professores e estudantes, por meio de um processo de 

orientação de projetos de pesquisa, solicitado pelo professor da disciplina, 

como trabalho final. A orientação de projetos de pesquisa e os encontros 

semanais da disciplina aconteceram por meio do recurso de 

videoconferência. 

Participaram da experiência de orientação on-line de projetos de 

pesquisa estudantes de uma disciplina de Formação e Trabalho Docente, do 

curso de Pós-Graduação em Educação, de uma instituição de ensino privada 

do Distrito Federal. Um dos autores é o professor da turma, e a outra autora 

estudante do pós-doutorado, que ajudou no processo de orientação dos 

artigos propostos como trabalho final da disciplina, numa presença 

acolhedora, mediadora e educadora. As manifestações dos participantes 

foram conseguidas por meio das gravações dos encontros on-line e mediante 

um questionário com perguntas abertas e que foi enviado por e-mail aos que 

se dispuseram a participar da pesquisa. Para este contexto, consideramos 

três manifestações que serão identificadas ao longo do texto, pela palavra 

Estudante e precedida por letras alfabéticas maiúsculas A, B e C, em negrito. 
 
2 A experiência do diálogo no espaço da virtualidade 
 

No encontro educativo, estar-se pleno em um diálogo requer 

presentificação, respeito e acolhida, pois “a presença do outro demanda o 

acolhimento e a disposição da parte de quem acolhe para entrar numa 

relação [...]” (SÍVERES, 2015, p. 84). A sensação do acolhimento é a essência 

para o início do exercício do diálogo, como assim assegura Buber (2001, p. 

15), ao dizer que “diálogo é plenitude” e “relação é reciprocidade” (p. 60).  

Sendo assim, em um processo educativo dialógico, a assertiva proferida 

por Buber (2001, p. 44), “não tenho ensinamentos a transmitir... Tomo aquele 

que me ouve pela mão e o levo até a janela. Abro-a e aponto para fora. Não 

tenho ensinamento algum, mas conduzo um diálogo”, ajuda-nos a 

compreender, sobretudo a importância da sensibilidade do(a) professor(a) 

mediador(a), para perceber e ouvir o estudante, acolhendo seus desejos 

inerentes para então impulsioná-lo a encontrar-se com seu objeto de 

conhecimento, pelo processo de um diálogo amoroso, compreensivo, 

humanizado, com presença acolhedora.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  103 

2.1 Presença acolhedora  

Na experiência aqui retratada e vivida por meio do diálogo virtual, com 

o objetivo de dar prosseguimento aos estudos, aos projetos iniciados pelos 

sujeitos aprendizes, em uma disciplina em nível de pós-graduação, a 

presença viva, respeitosa e qualificada do professor(a)-orientador(a) faz a 

diferença, porque o(a) orientando(a) se sente acolhido(a) e seguro(a) por 

saber que conta com alguém para ajudá-lo(a) a se desenvolver e a desfazer os 

nós que, porventura, ocorrem no processo de produção da pesquisa, com 

mais segurança e autoria. A presença do(a) orientador(a) e orientando(a)(s) 

como sujeitos abertos, dispostos ao diálogo é fundamental para que ambos 

cresçam e se desenvolvam juntos.  

Um processo de construção de conhecimentos vivido por meio da 

presença construtiva mediada pelo diálogo, mesmo que por meio da 

virtualidade, configurada pela tela de computador deve ser construído e 

constituído numa relação de fraternidade e amorosidade. E o conhecimento a 

ser apreendido, como diz Síveres (2015), deve ser desenvolvido como um 

presente, pois à medida que o desembrulhamos ele vai sendo revelado, 

desvelado e saboreado; “quanto mais se dialoga sobre os saberes, mas os 

saboreamos”. E este é o presente a se ganhar quando há a presença 

acolhedora do educador, o encontro é degustado e o conhecimento é 

saboreado em um processo evolutivo de partilha e compartilhamento. 

Neste sentido, o acolhimento do outro, o saber ouvir suas angústias, 

dúvidas e inquietações é próprio daquele que se dispõe a entrar em processo 

de relação e de mediação, para que o sujeito da aprendizagem possa ascender 

e evoluir em termos de percepção e compreensão da realidade e do objeto da 

pesquisa a que se propôs conhecer em profundidade. O acolhimento, a 

aceitação e a legitimação do outro é o primeiro passo para a manutenção do 

processo relacional e da construção de conhecimentos significativos, ainda 

que virtualmente. A relevância desse procedimento pode ser constatada nas 

seguintes manifestações: 
 
Ser orientada virtualmente é algo novo para mim, portanto está 
sendo uma experiência prazerosa e significativa, pois temos mais 
liberdade para expressar nossos anseios, esclarecer nossas 
dúvidas e dialogar com nossos professores, a comunicação é 
muito clara e real, a aprendizagem é de qualidade (Estudante A). 
 



104  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

[...] nas aulas online como é um momento diferente em que 
estamos todos confinados, se torna até um conforto quando 
vemos nossos colegas nas turmas (Estudante B). 
 

Acredito que o uso maior do e-mail e também de apps como o 
meet e o zoom muito contribuem para que possamos continuar, 
mesmo do outro lado da tela, vendo os professores e colegas e 
interagindo com eles, tirando dúvidas e estudando (Estudante C). 

 

Segundo os depoimentos dos estudantes participantes da experiência, a 

presença ativa do orientador(a) fortalece a proximidade e esta acontece 

inicialmente pela presença acolhedora. E a mediação, como proposto por 

Vigotski (2007) possibilita o encontro, possibilita a abertura para novos 

olhares sobre o objeto de conhecimento. Abrem-se portas para se ver melhor, 

ora com proximidade e distanciamento para que o processo de aprender e 

conhecer mantenha seu dinamismo sempre em processo de construção, 

desconstrução e reconstrução. 

Neste sentido, a importância do(a) professor(a) aberto para o diálogo e 

da consciência deste processo numa dinâmica acolhedora é fundamental para 

ajudar o estudante a se deslocar de seu lugar em que se encontra, em termos 

de conhecimento, para outro. A experiência do(a) professor(a) que já 

vivenciou o processo da pesquisa também é fundamental para que, mediante 

suas experiências e sabedoria, possa conduzir o estudante a perceber onde 

precisa melhorar, reconhecendo sempre o processo como reconstrutivo e 

renovador, capaz de o fazer seguir sempre em frente, aprendendo e se 

desenvolvendo a cada processo, em interação e cooperação, pelo processo 

dialógico (enquanto relação) e de dialogicidade (enquanto pressuposto 

pedagógico).  

Neste processo de formação, é mister dizer que os estudantes 

necessitam de acompanhamento de profissionais com uma presença 

mediadora mais experiente para ajudá-los a percorrer os processos de 

pesquisa com mais consciência, estabelecendo conexões não percebidas, bem 

como a superar etapas mais rapidamente, confrontando-as com novas 

possibilidades de caminhos e novas vias epistemológicas, a partir de uma 

presença viva, acolhedora e, sobretudo, mediadora. 
 
2.2 Presença mediadora  

A relação dialógica propulsionada pelo diálogo é o antídoto capaz de 

dar vida e de significar a experiência educativa. No entanto, o papel do(a) 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  105 

professor(a) mediador(a), por meio de suas experiências já vividas muito 

contribui para o sujeito aprendiz avançar. Tal perspectiva pode ser 

apreendida da seguinte manifestação: 
 
Essa experiência do diálogo virtual está sendo uma experiência 
nova, porém, uma experiência bem significativa e que está 
surtindo efeito na minha aprendizagem e no desenvolvimento do 
meu trabalho. Estamos conseguindo alcançar os nossos objetivos, 
que é tirar dúvidas, aprender, corrigir, avaliar e redefinir o nosso 
trabalho. Então, esse diálogo virtual está favorecendo uma 
aproximação com menos timidez. Ou seja, ao mesmo tempo em 
que se está distante, está-se presente, mas de forma mais 
espontânea. Porque de repente se a gente estivesse no grupo 
presencial eu não teria coragem de falar sobre todas as minhas 
ansiedades e dúvidas. Então, está sendo um distanciamento muito 
próximo de forma virtual. Está sendo mais próximo do que se 
tivesse na presença (Estudante A). 

 

O depoimento acima da Estudante A, quanto aos seus sentimentos e 

aprendizados, deixa clara a importância da presença mediadora do(a) 

professor(a) e o avanço do aprendiz, após cada encontro de orientação 

realizado e vivido.  

A vivência da experiência de aprendizagem pela pesquisa, tendo como 

produto final a produção de artigos só evolui quando o estudante, sob a 

“mediação” (VIGOTSKI, 2007) do(a) professor(a), juntos assumem seus 

papéis relacionais no processo de ensino e aprendizagem, o de orientar 

(professor(a)) e o de estar sendo orientado (estudante).  

Numa concepção vigotskiana (2007), construir conhecimento implica 

ação partilhada, constituída por meio de um processo de mediação entre 

sujeitos que, dispostos a apreenderem e a aprenderem, entram em presença 

e em processo de relações intersubjetivas, reconhecendo o outro e as suas 

ideias, legitimando-as, uma vez que o processo do conhecer é 

multirreferencial, e a realidade, multidimensional. Sendo assim, a leitura de um 

mesmo objeto pode apresentar suas múltiplas facetas, por diferentes óticas. 

Nesta perspectiva, a interação nos processos de ensino e aprendizagem, 

por meio da orientação de projetos de pesquisa segundo Vigotski (2007) e 

Feurestein (2014), torna-se condição indispensável para que a aprendizagem 

significativa ocorra. Fortalecida pelo diálogo, a partir de uma perspectiva 

mediadora, pela cooperação estabelecida pelas trocas de conhecimento e 

acrescida por meio de uma relação, não somente pelo social, mas entre o 



106  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

individual e o social, possibilita que o sujeito vá se constituindo e se 

revelando e a modificabilidade cerebral aconteça, e ele evolua 

significativamente. 

Nessa configuração, em concordância com Síveres (2015) mediante 

citação de Freire, (2005, p. 91) ao dizer que “o diálogo é uma exigência 

existencial. E se ele é o encontro em que se solidarizam o refletir e o agir de 

seus sujeitos endereçados ao mundo a ser transformado e humanizado, não 

pode reduzir-se a um ato de depositar ideias de um sujeito no outro [...]”. 

Sendo assim, o diálogo não pode ser produto da razão, mas do 

entrelaçamento entre a emoção e a razão, tensionado pelo confronto entre 

processos que envolvem a subjetividade individual e a social, produtores dos 

sujeitos da práxis, em modos constantes de aprendizagem e 

desenvolvimento. O aprendizado acontece – ainda que não esgotado na 

relação entre os sujeitos da práxis pedagógica (professor e estudantes), mas 

quando ambos se envolvem, movidos pelo objeto a se conhecer, no caso desta 

experiência, pela pesquisa, leitura, reflexão, pelo registro, pela relação 

dialógica virtual, com movimentos inesperados e tipicamente recursivos. 

Uma espera, tanto por parte do(a) professor(a) quanto por parte dos 

estudantes, ao mesmo tempo. Em um movimento constante de fluxos e de 

ação, com vistas a se atingir processos de transformação e ascensão, no que 

se refere ao processo de aprender. E tudo isso em um ato de fé esperançoso, 

de se atingir até mesmo o “inédito viável” (F EI E, 2005, p. 108), que 

possibilita transformação, pela participação ativa do sujeito em constante 

relação dialógica entre o conhecimento subjetivo singular já apreendido e 

aprendido, em conexão com “outros”, mediados pela palavra e por uma 

presença educadora. 
 
2.3 A presença educadora  
 

Se em tempos de pandemia e tão incertos nos retiram a possibilidade 

de estabelecermos a relação dialogal face a face, numa presença física, a 

palavra jamais pode nos ser retirada, pois, mesmo sem ver o rosto do outro, 

ainda é possível estar presente, tornarmo-nos presença, mesmo estando 

todos em um encontro no espaço da virtualidade. A palavra é um dos meios 

majoritários para o sujeito se colocar em relação. Quando o sujeito diz, se 

inicia a trama da trança a ser tecida pelos fios do diálogo a se fiar. Este 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  107 

processo pode ser considerado a dialogicidade no processo pedagógico, 

mediante uma presença educadora.  

Tecer uma trama, interagindo com o outro pelo processo dialogal é 

estar disposto a se revelar para o outro e se colocar em relação; mostrar-se 

para se revestir de novos processos e concepções; esvaziar-se para se encher 

novamente. Nessa trama de circularidade e recursividade constante, 

professores e estudantes se completam e se complementam, pois os saberes 

trocados e vivenciados em presença deslocam os sujeitos para outros níveis 

de compreensão e percepção da realidade, tornando-os plenos no processo 

de ensinar e aprender. Sendo assim, pelas trocas subjetivas ocorrentes entre 

professores e estudantes, ambos evoluem e se desenvolvem, cada qual de 

acordo com seu nível de realidade, em relação ao conhecimento. 

A construção de espaços para a manutenção de diálogos, cuja presença 

do(a) professor(a) se mantenha ativa e educadora, é um processo ético de 

valorização do si mesmo e do outro enquanto presença e enquanto sujeitos 

do conhecimento. Neste processo dialógico concebido na virtualidade, ver a 

face do outro é uma manifestação de amor, de fraternidade e de 

autoafirmação, que experimentamos quando nos relacionamos. A presença, 

ainda que virtualizada do outro, fortalecida e presentificada pela tela do 

computador, confirma o quão é necessária a presença do outro para que o Eu 

avance, visto que o Eu e o Outro se desenvolvem em relação. O outro 

impulsiona o Tu a ser e, sendo o Tu, vai se refazendo, vai se encontrando 

consigo mesmo e, assim segue, caminha desenvolve-se, reiniciando-se novos 

ciclos de renovações constantes e sucessivas. Assim, o Eu só se fortalece e se 

desenvolve na presença do Tu e vice-versa. Isso pode ser percebido na 

seguinte afirmação: 
 
Com esta experiência tenho aprendido que a tecnologia nos 
aproxima; mesmo não estando presentes face a face, podemos 
estar juntos, próximos uns dos outros virtualmente; é uma forma 
de atendimento acessível, provando que o ensino não tem 
barreiras para acontecer, e o aprendizado é possível, sim, 
virtualmente (Estudante A).  
Acredito que nesse momento de pandemia se torna até 
confortante vermos nossos colegas e professores mesmo que pelo 
computador, então é possível sim um diálogo, quando o professor 
consegue estabelecer além de ministrar os objetivos da aula 
conseguem também estabelecer um momento de convivência, de 
tranquilidade (Estudante B).  



108  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Acredito que o uso maior do e-mail e também de apps como o 
meet e o zoom muito contribuem para que possamos continuar 
mesmo do outro lado da tela vendo os professores e colegas e 

interagindo com eles, tirando dúvidas e estudando (Estudante C). 

 

Pelos depoimentos das estudantes A, B e C, constata-se a importância 

da presença do outro mesmo que pelo computador. A importância do Eu 

(professor mediador) para potencializar o Tu (estudante) e vice-versa, bem 

como a construção de um espaço agradável de convivência e de 

tranquilidade, em tempos de afastamento social, só demonstra que para o 

processo de aprender não há barreiras.  

Nesta relação de presentificação entre ambos, juntos professores e 

estudantes se edificam, se fortalecem e ressurgem renovados e mais 

evoluídos. O diálogo nesse processo é alimento para as duas almas (eu e tu; 

professores e estudantes) que se encontram para se edificarem. Juntos 

amenizam incertezas, dúvidas, fortalecem vínculos, revigoram o desejo para 

prosseguirem, mesmo distantes fisicamente. 

Em quaisquer espaços, há a presença educadora, há vida. A energia e os 

sujeitos, presentes na relação pedagógica, movidos pelo diálogo sobre os 

projetos de pesquisa, se revigoram, se fortalecem, se energizam e se 

recolocam em interação. O diálogo em relação, com objetivos definidos não 

consiste em silenciar o outro, ou de colocá-lo em uma redoma de vidro, mas 

de alimentá-lo de ânimo para que ambos, sujeitos do ensino e da 

aprendizagem, sejam capazes de ascenderem, em níveis de percepção e 

conhecimento da realidade. Este é o sentido do diálogo, o de ajudar o outro a 

avançar, a caminhar, a se desenvolver e até mesmo a transcender, por meio 

de gestos de ternura, de compaixão e de fraternidade.  

A aprendizagem construída na convivência educadora com o outro 

permite aos sujeitos irem além do que lhes é permitido ver e perceber, o que 

pressupõe buscar um conhecimento complexo e transdisciplinar, no intuito 

de formar pessoas capazes de pensar além do visível, e não somente de fazer 

a leitura da realidade sob o olhar da inteligência cega, sob um único foco, uma 

única visão. E o exercício dessa postura pressupõe a presença do “terceiro 

incluído” (NICOLESCU, 1999), do sujeito que se põe em relação, que se 

assume, no sentido de: reconstruir novos olhares sob um mesmo objeto de 

conhecimento; perceber outros níveis de realidade e, assim, transpor-se para 

outros níveis de conhecimento; e, enfim, transcender. E esse é um dos 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  109 

grandes desafios a serem enfrentados nos espaços socioeducativos e 

formativos, quando se deseja uma aprendizagem em processo permanente de 

experiências de ciclos de desenvolvimento, em forma de espiral, em um 

movimento de afastamento e de aproximação, de aprendizagem e de 

desenvolvimento. 

Em uma linguagem metafórica, podemos comparar o ser humano com a 

imagem de uma ostra, pois a ostra é um molusco que possui uma substância 

capaz de transformar um grão de areia em uma pérola preciosa. Porém, ela 

só a produz quando é incomodada, quando um intruso (a areia) invade seu 

hábitat. Assim somos nós também: enquanto humanos, só produzimos 

quando somos tomados pela curiosidade, quando refletimos sobre as 

informações, e não somente quando a reproduzimos. Sobretudo quando 

somos desafiados e incomodados (ALVES, 2014). 

Por isso a importância do(a) professor(a) numa perspectiva da 

presença acolhedora, mediadora e educadora, no processo construtivo de 

conhecimento, para ajudar o estudante na produção da preciosa e complexa 

pérola do saber, propiciando as circunstâncias necessárias e favoráveis para 

o sujeito transcender e evoluir emocional e intelectualmente. No sentido, de 

levá-lo a atingir a sua “zona de desenvolvimento proximal” (VIGOTSKI, 2007), 

de potencializá-lo, a fim de que o(a) estudante em formação, ao se sentir 

incomodado(a), curioso(a), estimulado(a) e desperto(a), possa atuar em 

busca do conhecimento pertinente e com sentido, inesgotável e com 

possibilidades de propiciar aprendizagens em forma de “rizomas” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011), abrindo-se para novos campos de saberes e 

aprofundamentos ao longo de seus processos constitutivos de vida e de 

conhecimento, pela inter-relação entre ciência e experiência.  

Morin (2007a) elucida-nos na compreensão de que a apreensão por 

parte do sujeito da informação, por si só, não possibilita transformação, mas 

é um ponto importantíssimo para que a informação seja transformada em 

conhecimento, e o conhecimento, organizado e refletido com base nas 

informações, possa se transformar em sabedoria.  

Possibilitar a passagem do nível de informação para um conhecimento 

“significativo” (AUSUBEL, 2003), “pertinente” (MORIN, 2007a), e que leve o 

sujeito à sabedoria, é o grande desafio tanto para nós professores quanto 

para os estudantes em relação aos processos construtivos de conhecimento, 

em contextos educativos movidos pela pesquisa. Uma vez que requer 



110  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

criatividade, autoria docente e discente, novas posturas e atitudes frente aos 

processos de conhecimento, no sentido de propiciar as circunstâncias 

favoráveis para que o processo de elaboração e de reelaboração das 

informações aconteçam, por meio do envolvimento dos sujeitos aprendentes 

em experiências transdisciplinares e exitosas. Assim como esta, perpassada 

pela pesquisa, pelas observações, pelos registros da experiência e em contato 

constante com diversificadas linguagens e em espaços e tempos 

diferenciados. Tudo isso para despertar atitudes que possibilitem aos 

estudantes participarem ativamente no desenvolvimento de seus projetos de 

pesquisa, a fim de que não fiquem apenas na informação, mas a ultrapasse, 

chegando a níveis de sabedoria e reconstrução dos seus conhecimentos, 

transdisciplinarmente. 

Para Vigotski (2008), o aprender é um ato profundamente humano. 

Relaciona-se à própria evolução da espécie, por ser um processo de natureza 

essencialmente social e cultural, promotor das mais diferentes formas de 

desenvolvimento. Na interação e na interconexão com outros, o sujeito 

apreende e aprende, internaliza saberes, a partir do momento que os 

significa, para então socializá-los. Nesse processo de internalização da 

informação, de generalização do conhecimento pertinente e sua socialização, 

por meio do processo da pesquisa, o sujeito vai se desenvolvendo, uma vez 

que, para o autor, o desenvolvimento não é algo predeterminado, tampouco 

resultado da maturação do organismo; basta apenas aguardar o tempo para 

seu afloramento, mas, antes, o desenvolvimento é resultado da qualidade das 

relações dialógicas concebidas pelo sujeito, durante seu viver/conviver. Por 

isso, asseguram Maturana e Varela (2001) que se conhece para viver, e vive-

se para conhecer. 

A linguagem, a escrita, o sistema de números, as tecnologias são 

compreendidas como um sistema de instrumentos, os quais foram criados 

pela sociedade ao longo de sua História. À medida que os sujeitos se 

apropriam desses signos e os internalizam, mudanças são provocadas neles, 

que, ao serem transformados, modificam a sociedade, que os modifica, em um 

círculo contínuo de recursividade.  

Por isso, na educação, a relação do estudante com o conhecimento 

necessita, indiscutivelmente, da presença acolhedora, da ação mediadora e de 

uma ética educadora comprometida, pelo(a) professor(a), com o processo do 

aprender, a fim de que o aprendiz apreenda os signos (os conteúdos), 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  111 

signifique-os sob a orientação do professor e, dessa forma, ele possa pensar o 

mundo em um processo ocorrente, no decurso de seu desenvolvimento, em 

contato com a cultura produzida pela humanidade e com as relações sociais, 

que permitirão a aprendizagem, fruto da ação educadora. 

Nessa relação, o papel do(a) professor(a) é fundamental para a criação 

de espaços interativos dialógicos, que possibilitem o constante envolvimento 

dos sujeitos da aprendizagem, para o enriquecimento do seu repertório 

cultural, na relação com os “outros”. Assim ocorre a ampliação dos 

conhecimentos pelas múltiplas percepções sobre a realidade, que lhes 

servirão de orientadores no processo de apropriação da cultura e do 

desenvolvimento que se dá, simultânea e indissociavelmente, de fora (mundo 

exterior) para dentro (mundo interior) e de dentro (mundo interior) para 

fora (mundo exterior), nos espaços relacionais, nos quais a subjetividade se 

faz presente pelo diálogo, ainda que virtualmente, como uma experiência de 

fraternidade e de expressão da potencialidade. Uma verdadeira prática 

apoiada nos princípios do conceito de Educar, que consiste em mais que 

ensinar, exige cuidado, respeito e amorosidade, pois uma presença 

educadora potencializa os processos de aprendizagem, cuidando sempre 

para que os estudantes, após terem sido orientados, possam ir além; possam 

transcender seus níveis de percepção e compreensão da realidade, motivados 

e encorajados a seguirem em frente, rumo à construção de um conhecimento 

significativo e com autoria, ao acreditarem em si mesmos e no seu potencial 

transformador.  

Quando o estudante consegue produzir, sente-se feliz, orgulhoso e 

empoderado. E estes sentimentos só confirmam que o saber dignifica o ser, 

fazendo-o compreender que o conhecer, o criar, o desafiar-se é próprio de 

quem acredita no seu poder interior, em sua própria capacidade de 

transcender, de projetar e de colocar em ação o pensamento e a imaginação. 

Fontes por onde fluem: a força capaz de mobilizar o sujeito para pensar, 

sentir e agir, colocando a energia necessária, para transformar o pensamento 

em ação concreta e com alegria, e a confiança de que a experiência de 

produzir algo com autoria, seja um livro, um texto, ou qualquer outro tipo de 

produto, traz bem-estar e satisfação pessoal a quem produziu, bem como 

para quem conduziu o processo educativo com uma verdadeira presença 

educadora. E este é o sentido desta presença, a de possibilitar aos estudantes 

evoluírem, de ensinar de tal forma que o aprendido jamais seja esquecido e 



112  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

sirva de ponto de ancoragem para novos aprendizados, em um ciclo de 

permanentes e constantes transformações e renovações, pois este é o 

verdadeiro papel do(a) professor(a), o de possibilitar que a aprendizagem 

aconteça, que o potencial resplandeça e que o coração se encha de alegria e se 

renove de conhecimentos capazes de ressignificar e de gerar nova vida.  

Este sentido educativo de presença acolhedora, mediadora e educadora 

reconfigura os processos de ensino, pois coloca foco no sujeito da 

aprendizagem, devolvendo-lhe a força e a energia capaz de fazê-lo voltar-se 

para dentro de si e acreditar que algo é possível de ser feito e de ser 

ressignificado, por acreditar no gênio criador e restaurador que habita em 

cada ser.  

Assim, ser autor da própria história é ter confiança em si mesmo e 

acreditar na força do humano, que prepara o campo para o acolhimento. 

Media para potencializar os processos e educa na esperança do outro 

ascender e evoluir. Uma presença educadora ensina a pensar bem, a fazer 

perguntas, a ser um sujeito questionador. Sendo assim, mais vale uma 

pergunta do que uma resposta. A pergunta mobiliza processos, impulsiona o 

sujeito a buscas constantes, a estados de pensamentos e produção, a resposta 

os encerra. Uma presença educadora envolve os estudantes, tornando-os 

sujeitos interativos, coparticipantes ativos no processo de ensino e 

aprendizagem. Protagonistas do próprio processo construtivo do 

conhecimento, desvelando e revelando o verdadeiro sentido do educar. 
 
3 O diálogo virtual como uma experiência de fraternidade e de 

expressão da  potencialidade 
 

A experiência vivenciada por meio de uma escuta sensível e um diálogo, 

sem se estar face a face, nos permitiu confirmar também a constatação, 

segundo Castells (2003, p. 193), de que, por meio das Tecnologias Digitais de 

Informação e Comunicação, surge “um espaço híbrido, feito de lugares em 

fluxos: um espaço de lugares interconectados”. Um lugar na virtualidade 

onde é possível estar-se também junto e exercer a “relação dialógica”, 

segundo Buber (2001), com presença acolhedora, bem como mediadora e 

educadora, marcada, sobretudo por uma convivência inter-relacional e de 

fraternidade, na perspectiva de “encontro”, mesmo sem se estar fisicamente 

presente. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  113 

A internet, neste sentido, torna possível a configuração de múltiplos 

espaços para os processos de ensino e aprendizagem, para além dos 

tradicionalmente configurados. Os espaços das casas tornaram-se lugares de 

pontos de interconexão e de relações intersubjetivas, em tempos síncronos 

(real), mesmo que cada sujeito esteja em pontos diferentes na rede.  

A “vontade poética” (NICOLESCU, 1999), nesse processo de diálogo 

educativo na virtualidade, urgiu como a mola propulsora para um fazer 

acontecer. Sendo assim, o diálogo virtual emerge como um movimento 

articulador para professores e estudantes darem continuidade aos estudos, 

de se comunicarem e de se relacionarem, aprendendo e se desenvolvendo, 

mesmo estando em distintos espaços e fisicamente distantes.  

Pela experiência do diálogo virtual foi possível perceber a importância 

de cada uma das partes (de cada um dos estudantes com seus 

conhecimentos) para a constituição da sabedoria do todo (da turma) e o todo 

como resultado das sabedorias de cada uma de suas partes. Tanto a presença 

do(a) professor(a) orientador(a) quanto a do(a) estudante/orientando, 

tornou-se uma dimensão essencial do relacionamento humano, que não 

necessariamente precisa ser física e biológica. 

A pandemia a se instaurar na humanidade, em quaisquer épocas da 

vida, pode até impedir, temporariamente, o contato e o convívio entre as 

pessoas, mas jamais entre elas, a impossibilidade do encontro, do 

envolvimento e de se saborear o conhecimento e dele se apropriar na 

presença de si mesmo e do outro, em um diálogo pleno. Ou seja, para além de 

ações cujos objetivos se configuram puramente, de modo cognitivo.  

Neste sentido, saber conduzir um diálogo é, portanto, uma arte, pois a 

condução de um diálogo em processos educativos vai além de propiciar 

espaços para trocas de informações e cumprimento de conteúdos. Conduzir 

um diálogo, principalmente, no espaço da virtualidade, é ser capaz de, em 

primeiro lugar, saber ouvir o outro e possibilitar-lhe o encontro com seu 

objeto desejoso de conhecimento, visto que dialogar é uma ação educativa 

que possibilita o movimento para o acontecimento da interação e do 

encontro do sujeito consigo mesmo, com o outro e com a vida. 

Dialogar é, portanto, ação, encontro, relação. É um processo educativo 

mediado pela palavra, que possibilita no entremeio da relação dialógica entre 

professores e estudantes a escuta, o sentimento, o pensamento e a ação, em 



114  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

interação mútua, como em uma espécie de dança circular e recursiva, em 

uma ação continuada de constante inter-relação.  

O exercício do diálogo em espaços formativos pode possibilitar a 

abertura da consciência para o exercício de uma escuta sensível e de 

alteridade por parte de professores e dos estudantes, para, então, ambos 

entrarem em um permanente modo de relação pedagógico-dialógica.  

Em um diálogo pleno, a preocupação não está em transmitir 

ensinamentos, mas o de potencializar ações e a abertura de novas 

possibilidades para os sujeitos aprendizes se voltarem para si mesmos, no 

sentido de ouvirem o eu interior atentamente, para conseguirem pensar com 

consciência sobre o próprio pensamento. Tendo em vista, saber o que 

querem dizer por meio da escrita, analisando o que anseiam retratar para, 

então, irem ao encontro do que pensam e dizem, pelo processo de uma escuta 

sobre si mesmo, em um estado pleno, e, ao mesmo tempo, estando na 

presença do outro, numa verdadeira relação de reciprocidade.  

Ao entrar neste estado de plenitude pelo diálogo, é importante 

considerar que o encontro só acontece quando o Eu (neste caso, o(a) 

professor(a)/orientador(a)) entra em relação com o Tu (estudante/ 

orientando(a)) por objetivos comuns e compartilhados. É neste sentido que 

estamos compreendendo o diálogo tanto na presença física quanto na 

virtualidade. Ou seja, como uma possibilidade de relação, de entrega e de 

partilha, bem como de cuidado com o outro e de trocas intersubjetivas de 

conhecimentos, cujos sujeitos da relação aprendem e se desenvolvem juntos, 

pela presença acolhedora, mediadora e educadora para o exercício do diálogo 

em forma de uma espiral, ascendente-evolutiva, de circularidade e 

recursividade, fraterno e como possibilidade de expressão da potencialidade 

humana. 

O diálogo virtual por meio do uso de videoconferências pode ser um 

caminho, uma via, uma estratégia didático-transdisciplinar (ARAÚJO, 2015) a 

ser utilizada para além de aulas presenciais, a fim de dar suporte aos 

estudantes que, porventura, apresentem dúvidas e dificuldades em dar 

prosseguimento aos seus estudos autonomamente. 

Por meio desse prolongamento do espaço da sala de aula para o 

encontro no espaço da virtualidade, há a necessidade de uma escuta sensível 

por parte do(a) professor(a), para fortalecer o vínculo e possibilitar aos 

estudantes a seguirem seus estudos, tendo-o(a) como mediador(a) e em um 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  115 

outro espaço, para além do momento presencial, concebido no espaço da 

cibercultura.  

A disponibildade do(a) professor(a), para se fazer presença, manter o 

vínculo e estar junto virtualmente com o(a) estudante, mostra a importância 

do olhar sensível do(a) professor(a), de sua afetividade com o outro e seu 

compromisso com o processo e o desenvolvimento dos seus aprendizes, no 

percurso dos processos que envolvem o ensino e a aprendizagem e não 

somente dando feedback, no final do percurso educativo. O acompanhamento 

do desenvolvimento do(a) estudante, no decurso do processo de 

aprendizagem é fundamental e é uma postura muitas vezes negligenciada, em 

função das muitas atividades e funções assumidas por professores. No 

entanto, é importante considerar que o ensino só acontece quando o 

estudante aprende e se desenvolve. Sendo assim, urge repensar a dinâmica 

de acompanhamento da aprendizagem dos estudantes também por meio de 

processos dialógicos concebidos, nos espaços da virtualidade, como 

complementares aos momentos de ensino presenciais. 

Esta postura do(a) professor(a), ao se preocupar com possibilitar que a 

aprendizagem e o desenvolvimento ocorram e haja deslocamentos, “partida”, 

como assegura Síveres (2015), traduz a vontade poética de que a 

aprendizagem de fato aconteça, por uma presença ativa e educadora. Esta é 

uma concepção de educação que extrapola os muros circundados das salas de 

aula, por meio de um olhar transdisciplinar, para além da formação para o 

conteúdo formal. Uma vez que a compreensão da formação do 

sujeito/aprendiz a se conceber e a se disseminar deve estar pautada para 

uma educação para a vida e não somente para dar conta de apreender o 

conteúdo disciplinar, ainda que esta intencionalidade subjacente seja um dos 

pilares a serem almejados. Nesse sentido, concordamos com esta estudante:  
 
De que há, sim, a possibilidade de um diálogo virtual para além do 
contato pessoal, tanto por meio de fóruns do moodle, por meio de 
grupos de whatsapp, por email e, principalmente, por meio de 
aplicativos em que podemos ver e ouvir as pessoas por meio de 
vídeo, tais como o meet e zoom [...]. Ou seja, através desses 
mecanismos, mesmo com a distância física, é possível fazer com 
que o diálogo exista (Estudante C). 

 

O diálogo, quer presencial, quer virtual, exercido nos processos de 

ensino e aprendizagem, na perspectiva proposta por Buber (2001), de 



116  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

“relação de reciprocidade”, de “presença, proximidade e partida”, segundo 

Síveres (2015), pode atuar, portanto, como uma estratégia didática e 

transdisciplinar (ARAÚJO, 2011, 2015). Um percurso pedagógico capaz de: 

impulsionar o processo de relação, de entrada na intimidade conceitual e de 

pensamento do outro sobre certa realidade e sobre quais 

multirreferencialidades está apoiado. Permite quebrar o gelo do silêncio e 

devolver a palavra; dar voz aos sujeitos e resgatar o verdadeiro sentido da 

existência, o de compartilhar saberes e conhecimentos em vida, estando um 

para o outro em uma presença acolhedora, mediadora e educadora.  
 
4 Considerações finais 
 

A educação que considera o diálogo como premissa, requer por parte do 

docente abertura, pertencimento, fraternidade e humanidade para o olhar 

perceptivo do outro. Haja vista que, nesse processo educativo dialógico, tanto 

professores quanto estudantes são em existência somente quando entram em 

relação. Neste sentido, ambos são necessários um para o outro e 

complementares. Assumem entre si papéis de interdependência. Um não vive 

sem o outro na relação que envolve o ensino e a aprendizagem. Ambos 

aprendem e se desenvolvem na interação com o outro. Ou seja, estando em 

plena relação, quando interagem, inter-relacionam-se, numa relação 

permeada e concebida em clima de amorosidade, cumplicidade e com paixão 

pelo que estão fazendo e exercitando, no processo da práxis pedagógica.  

Neste sentido, a consciência do exercício do diálogo, seja presencial, 

seja virtual é uma das vias pelas quais é possível o viver, o pensar, o sentir e o 

agir coletivamente, superando contradições, sem anular a essência 

construída individual ou grupalmente, mas ampliando ainda mais as 

possibilidades de seu exercício, em diferentes espaços e tempos para 

comunicação e a interação com o diverso. A relação dialógica possibilita 

processos circunstanciais para o sujeito agir, exercer sua autoria nesse 

processo, que envolve o ouvir, o pensamento, a leitura, a interpretação, para 

então produzir conhecimentos.  

Sendo assim, como educadores, buscamos atuar no sentido de 

promover o encontro entre o sujeito da aprendizagem e seu objeto de 

conhecimento; estabelecer a mediação entre a cultura subjetivo-individual 

deste com a cultura social e científica; aproximá-las, para dar novos sentidos 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  117 

subjetivos; promover espaços de construção de outras zonas de sentido para 

o sujeito ascender em níveis de percepção, conhecimento e consciência sobre 

a realidade. Tudo isso faz parte do papel do(a) professor(a) orientador(a), ou 

seja, daquele que, propiciando espaço para acolhimento e relacionamento, 

conduz seu estudante a buscar o encontro com o objeto de desejo pela 

palavra, configurado em novos tempos e espaços para a produção de 

conhecimento, por meio do diálogo virtual, mediante uma presença 

acolhedora, mediadora, educadora e transformadora. 

Enfim, ao contrário do que se previa, a orientação por meio de 

videoconferência, sem estar-se face a face, proporcionou aos sujeitos que 

vivenciaram essa experiência segurança e vitalidade para prosseguirem seu 

percurso educativo, por meio de um processo em que houve consciência 

sobre a relevância e a necessidade de uma presença acolhedora, mediadora e 

educadora. Os sujeitos envolvidos na vivência dessa experiência, a de serem 

orientados no espaço da virtualidade, tiveram a sensação de terem sido 

tocados, fortemente, no mais profundo da alma e de terem sido acolhidos, em 

um gesto de humildade e fraternidade com suas angústias e seus desejos, em 

relação aos processos que envolvem a pesquisa. Separados fisicamente, 

porém, juntos em objetivos comuns, professores e estudantes puderam 

construir uma educação mais dialógica e transdisciplinar, numa interligação 

profunda, simbiótica entre o mundo físico e digital, para um eterno diálogo, 

além do face a face e numa perspectiva acolhedora, mediadora e educadora. 
 
 
Referências 
 
ALVES, R. Ostra feliz não faz pérola. 2. ed. Planeta do Brasil, 2014. 
 
ARAÚJO, L. Estratégias didático-transdisciplinares: a prática e a teorização. Curitiba: 
Appris, 2015. 
 
ARAÚJO, L. Didática transdisciplinar: um pensar complexo sobre a prática docente. 
Brasília-DF: Ex Libris, 2011. 
 
AUSUBEL, D. Aquisição e retenção de conhecimentos: uma perspectiva cognitiva. Lisboa: 
Editora Plátano, 2003. Disponível em: 
http://www.uel.br/pos/ecb/pages/arquivos/Ausubel_2000_Aquisicao%20e%20retencao%
20de%20conhecimentos.pdf. Acesso em: 29 jun. 2016. 
 
BUBER, M. Eu e tu. São Paulo: Centauro, 2001.  
 

http://www.uel.br/pos/ecb/pages/arquivos/Ausubel_2000_Aquisicao%20e%20retencao%20de%20conhecimentos.pdf
http://www.uel.br/pos/ecb/pages/arquivos/Ausubel_2000_Aquisicao%20e%20retencao%20de%20conhecimentos.pdf


118  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2. 2. ed. São Paulo: 
Editora 34, 2011. 
 
FEUERSTEIN, R. Além da inteligência: aprendizagem mediada e a capacidade de mudança 
do cérebro. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 3. ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996.  

 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. 
 
MATURANA, H.; VARELA, F. A árvore do conhecimento: as bases biológicas da 
compreensão humana. São Paulo: Palas Athena, 2001. 

 
MORIN, E. Introdução ao pensamento complexo. Porto Alegre: Sulina, 2007.  

 
NICOLESCU, B. O manifesto da transdisciplinaridade. São Paulo: Triom, 1999.  

 
SÍVERES, L. Encontros e diálogos: pedagogia da presença, proximidade e partida. Brasília: 
Líber Livro, 2015. 
 
VALENTE, J. A. Criando ambientes de aprendizagem via rede telemática: experiências na 
formação de professores para o uso da informática na educação. In: VALENTE, J. A. (org.). 
Formação de educadores para o uso da informática na escola. Campinas, SP: 
Unicamp/Nied, 2003. p. 1-19.  
 
VIGOTSKI, L. S. A formação social da mente: o desenvolvimento dos processos psicológicos 
superiores. São Paulo: Martins Fontes, 2007.  
 
VIGOTSKI , L. S. Pensamento e linguagem. São Paulo: Martins Fontes, 2008.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  119 

O DIÁLOGO E A FRATERNIDADE NA EDUCAÇÃO ESPECIAL:  
A PROMOÇÃO DA CIDADANIA  

 
Rita de Cássia de Almeida Rezende* 

Marilene Nogueira da Silva** 

Flávia Cristina Paniago*** 

 
Introdução 
 

Na Secretaria de Estado de Educação do Distrito Federal (SEEDF), a EJA 

Interventiva é uma interface da modalidade de ensino da Educação de Jovens 

e Adultos (EJA). Sua característica é possibilitar o atendimento de alunos com 

15 anos ou mais que não se adaptaram a classes comuns de ensino e que 

apresentam laudo de Transtorno Global do Desenvolvimento (TGD), 

Transtorno do Espectro Autista (TEA) ou Deficiência Intelectual (DI), 

associado ou não a outras deficiências. 

Outras deficiências, além das citadas, podem ser encaminhadas às 

turmas de EJA Interventiva, desde que seja feito estudo de caso para tal 

ingresso. Geralmente, há a EJA I para os alunos que ainda não foram 

alfabetizados e a EJA II para os alunos que já sabem ler. Vale ressaltar que a 

maioria dos estudantes atendidos nessa modalidade de ensino vem de 

classes especiais, que são turmas específicas para alunos com deficiência 

dentro das escolas de ensino regular. Mas há também alunos que saem de 

turmas regulares devido à defasagem idade/série; que apresentam algum 

laudo de necessidade especial e que precisam dar continuidade a seus 

estudos na EJA. 

Os estudantes matriculados na EJA Interventiva poderão permanecer 

no 1º segmento até quatro anos consecutivos e no 2º segmento por seis anos 

consecutivos. Após esse tempo, eles são submetidos a um estudo de caso, 

para definir se iriam para o 3º segmento da EJA, diurno, ou para o Ensino 

Médio regular. De acordo com a Resolução n. 1/2017 – CEDF, se, no final 

desse tempo não for evidenciada aprendizagem, será concedida a certificação 

                                                           
* Mestra em Educação pela Universidade Católica de Brasília. E-mail: ritinhademaria@gmail.com 
** Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Católica de Brasília. E-mail: 
marilene_nogueira@yahoo.com.br 
*** Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Católica de Brasília. E-
mail: flavia.cristina@edu.se.df.gov.br 



120  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

de terminalidade do Ensino Fundamental, com histórico escolar apontando 

as competências e habilidades que o aluno apresenta. 

Atualmente, no Distrito Federal, há a oferta da EJA Interventiva em mais 

de 16 estabelecimentos de ensino, cujo objetivo de trabalho é proporcionar a 

inclusão dos estudantes com os laudos previstos em situação de defasagem. 

Esses estudantes recebem apoio no Atendimento Educacional Especializado 

(AEE), com prioridade de serem acompanhados no mesmo turno em que 

estudam. As diretrizes da Política Nacional de Educação Especial, na 

perspectiva da Educação Inclusiva, reforçam essa demanda quando citam:  
 

A educação especial é uma modalidade de ensino que perpassa 
todos os níveis e modalidades, realiza o atendimento educacional 
especializado, disponibiliza os serviços e recursos próprios desse 
atendimento e orienta os alunos e seus professores quanto a sua 

utilização nas turmas comuns do ensino regular (BRASIL, 2008, p. 16). 
 

 Com base na afirmativa apresentada nas diretrizes da Política Nacional 

de Educação Especial, será apresentado um relato de experiência na EJA 

Interventiva II, que teve início no ano de 2016, em uma escola localizada em 

Ceilândia. A professora, apesar de ter formação para trabalhar com alunos 

que apresentassem TGD, TEA e DI, sentiu-se, em princípio, insegura e até 

mesmo incapaz de atender a doze alunos, a maioria com mais de 20 anos, 

todos com necessidades educacionais especiais, entre elas: TGD, TEA, DI, 

cadeirantes e baixa visão (BV). Apesar de ter a parte técnica da formação, a 

professora sabia que precisava de muito mais, para contribuir efetivamente 

com a formação e o desenvolvimento desses estudantes.  

Diante da realidade atual, é necessário perceber que a formação do 

professor meramente técnica não mais encontra espaço na sociedade atual, 

que é dinâmica, ágil e exigente. Sendo assim, cabe a decisão de se manter na 

inércia e não contribuir com o aprendizado ou intervir de forma ativa, para 

beneficiar o desenvolvimento dos alunos (ZABALA, 1998). 

Assim, a sala de aula exige muito mais. O professor, hoje, vive em um 

contexto sociocultural completamente ativo, crítico e exigente. Ele precisa 

desenvolver novas competências, para atender a novas expectativas do fazer 

pedagógico, pois, como afirma Zabala (1998), há a necessidade de construir 

um processo de significados para a aprendizagem do aluno. 

Dessa forma, atualmente, o professor precisa aliar a teoria e a prática, 

ver o conhecimento epistemológico e, principalmente, o ontológico da 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  121 

realidade educacional de seus alunos, bem como precisa estar “presente” no 

fazer pedagógico, pois não cabe mais a descontextualização entre a formação 

do professor e a escola, ou seja, entre currículo e sua prática educacional. 

Ainda sobre o papel do professor, é importante ressaltar que sua 

postura tem grande influência sobre a formação do estudante. Por isso, ele 

precisa ensinar saberes de diferentes áreas, devendo diminuir a distância 

entre a realidade e o sonho do aluno. O professor não deve ser educador-

bancário, antidialógico e conteudista, mas, sim, deve ser o educador-

educando que prima pelo diálogo e pela problematização do conteúdo 

(FREIRE, 1994). 

Com essa nova perspectiva de educar e, diante do desafio, o trabalho da 

professora, que será mencionado no relato, firmou-se sobre as palavras de 

Síveres (2015), que afirmam que o processo educativo não deve se basear, 

exclusivamente, na transmissão de conhecimento, mas nas possibilidades de 

realização pessoal e de transformação social. Sendo assim, pensando na 

inclusão desses alunos, na transformação pessoal e social e no que a 

professora poderia ajudá-los a fazer, ela resolveu centrar sua didática na 

interação e no diálogo, pois cada um é único em sua essência e formação, por 

isso não há um único caminho, mas sim muitos caminhos que precisam ser 

trilhados e desvendados para o aprendizado (GOMES, 2014). 

Com base nisso, o relato a seguir pretende mostrar como a relação 

dialógica entre professor e aluno da Educação de Jovens e Adultos na 

modalidade EJA Interventiva da SEEDF pode interferir positivamente na 

formação do estudante em sua integralidade. Serão correlacionados o relato 

com as abordagens teóricas de autores que abordam a questão do diálogo. 

Também será apresentada uma relação entre o diálogo e a promoção da 

fraternidade. Para finalizar, haverá a exposição de como o diálogo e a 

promoção da fraternidade podem contribuir com a formação integral do ser 

humano.  
 
1 Relato de experiência 
 

Em 2016, ao começar as aulas na EJA Interventiva II, a professora 

percebeu que, apesar de todas as dificuldades de aprendizagem ou motora 

que cada aluno apresentava, eles almejavam muito mais para o futuro. Nas 

conversas que eles tinham entre si, falavam de sonhos, de desejos, de 



122  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

profissões, tudo muito parecido com os outros alunos, sem deficiências, na 

mesma faixa etária. 

Essa constatação vai ao encontro do que Vygotsky (1997, p. 12) afirma 

em seus estudos sobre a defectologia, que é necessário quebrar o paradigma 

de que o sujeito com deficiência é aquele que não sabe e não aprende, pois “a 

criança cujo desenvolvimento está complicado por um defeito não é 

simplesmente menos desenvolvida que seus pares normais, mas se 

desenvolve de outro modo”. 

Ou seja, o aluno com deficiência precisa desenvolver sua autonomia 

plena, possibilitando a compreensão das experiências com as diferenças 

humanas e culturais. Para isso o professor precisa ter, no seu planejamento, a 

sensibilidade para que possa refletir constantemente a sua própria prática 

pedagógica. 

A partir da reflexão sobre o apresentado por Vygotsky, a professora 

passou a ter a percepção de que seus alunos eram como os outros e que 

deveriam receber o melhor para sua formação como um todo. Para alcançar 

essa formação na integralidade, a didática utilizada teve como foco o diálogo, 

a interação e o desenvolvimento de outros saberes. 

Começando pelo ponto pedagógico, foi diagnosticado que os alunos 

liam, conseguiam opinar sobre assuntos diversos, mas faltavam-lhes, 

principalmente, os pontos referentes a questões gramaticais; contudo, toda a 

dinâmica da sala de aula mostrava que seria necessária uma nova abordagem 

para a formação desses alunos, pois, fixar-se, apenas em pontos gramaticais 

seria muito pouco para contribuir com eles. Nas palavras de Buber (2020, p. 

35), pode-se perceber a necessidade de muito mais que apenas conteúdo. Ou 

seja, “o educador deve selecionar, seguindo seu melhor julgamento e sua 

melhor consciência, os valores que devem ser aprendidos pelos alunos por 

meio das relações Eu-Tu”. 

Como apresenta Santos (2007), em sua teoria da ecologia dos saberes, é 

necessário que haja diálogo entre o conhecimento científico e o 

conhecimento humanístico, pois só assim o ser humano torna-se visível. 

Diante dessas reflexões, a professora optou por valorizar o conhecimento 

humano dos seus alunos. 

Para colocar em prática sua didática dialogal e interacional e, diante do 

perfil de jovens com dificuldades especialmente pedagógicas, ela decidiu que 

precisava conhecer melhor toda a trajetória dos seus alunos; para tanto, o 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  123 

caminho seria estabelecer a interação entre todos da sala de aula e ressaltar o 

diálogo. 

Assim, com base no que Freire (1996) afirma, de que o diálogo é uma 

exigência existencial e, conforme Vasconcelos (2016, p. 69) apresenta, que 

“[...] o diálogo como dialógico seria a expressão da própria condição humana 

que busca a plena realização do encontro com o outro”, o diálogo foi 

escolhido como o processo norteador de todas as aulas. 

Para Gadamer (2007, p. 245), “a capacidade do diálogo é atributo 

natural do homem”. Sendo assim, surgiu a dúvida: ele também seria viável 

com os alunos especiais? Para elucidar essa hesitação, a conversa, a interação 

e o diálogo foram introduzidos de forma intensa em sala de aula. Outro passo 

tomado, para auxiliar na interação e adentrar mais profundamente no 

diálogo, foi o convite feito aos pais para uma conversa individual com a 

professora, com o intuito de conhecer melhor o lado ontológico dos alunos.  

As conversas com os pais ou responsáveis trouxeram detalhes muito 

significativos sobre a vida dos discentes. Nelas foi possível a percepção dos 

problemas de aprendizagem, da trajetória escolar que os alunos haviam 

vivido, dos problemas familiares, das dores do preconceito e da exclusão, 

além das dúvidas e dos anseios sobre o futuro. A partir do conhecimento 

desse histórico familiar e de vivência, a professora intensificou o diálogo com 

os estudantes. 
 
2 A prática 
 

O ponto principal das aulas eram as atividades que contribuíssem com a 

interação de todos. As conversas ocorriam de forma coletiva, em rodas de 

leitura ou individualmente. Com isso, foi interessante perceber que a 

conversa com os alunos acontecia normalmente com comentários sobre os 

assuntos em jornais, relatos pessoais, experiências vividas e sonhos, muitos 

sonhos. Provando, mais uma vez, que Freire (1996) e Gadamer (2007) 

estavam certos, o ser humano é dialógico, independentemente de existir ou 

não necessidade especial de aprendizagem.  

A partir das conversas, um estudante, em específico, chamou a atenção 

da professora. A1 tinha 18 anos, era muito reservado, mais afastado dos 

outros alunos e só interagia, realmente, nas conversas individuais. Ele era o 

exemplo de que o laudo de especial coloca os discentes em descrédito social e 



124  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

escolar, ele se sentia inferiorizado por causa de sua DI e usava a expressão 

“devo ser burro mesmo” em várias situações em sala de aula. 

A atenção se voltou para A1, quando ele relatou que não queria ficar ali 

na EJA Interventiva, e que queria ser igual aos outros, referindo-se aos alunos 

do ensino regular. Mais uma vez, a professora se envolveu de 

questionamentos: Por que ele não poderia ser considerado como os “outros”? 

Por que ele estava se sentindo diferente? Todos não são diferentes em suas 

especificidades? A conclusão a que ela chegou foi a de que esse estudante era 

invisível para a escola dita regular e até mesmo para a sociedade. Ele estava 

matriculado, portava documentos pessoais, mas, como pessoa, não tinha suas 

potencialidades valorizadas e nem desenvolvidas em sua totalidade 

(BOURDIEU; CHAMPAGNE, 2007). 

Diante do que estava sendo vivenciado, e do crescimento que cada 

aluno ia apresentando, os diálogos se tornaram mais frequentes. A 

preocupação era conversar sobre temas da atualidade, assuntos que eles 

queriam conhecer e, claro, sobre sonhos e desejos que eles tinham. Os 

momentos de diálogo também proporcionaram condições de desenvolver o 

potencial humano de cada um, pois o foco era o aproveitamento das 

potencialidades humanas que apresentavam (VASCONCELOS, 2018). O 

diálogo era a oportunidade de eles terem voz, de terem opinião, de terem 

visibilidade e de se encontrarem enquanto seres pensantes e capazes. 

Por meio do diálogo, a relação com o outro possibilitou estreitar as 

relações de interação, desenvolver as reflexões sobre suas dificuldades, mas 

também sobre suas qualidades e encontrar a fraternidade. Vale ressaltar que 

aqui a fraternidade é entendida como a união entre as pessoas, com base no 

respeito, na dignidade e igualdade de direitos entre todos os seres humanos; 

como apresentado por Buber (2020), a educação dialogal leva em conta a 

relação interativa entre professor e aluno, em que o professor estimula as 

capacidades, os interesses e as necessidades do aluno, daí a teoria EU-TU é 

vista em prática.  

Com o aluno A1, as conversas ainda continuavam mais intimistas, mas 

cada vez mais frequentes. Com isso, aos poucos, o aluno A1 foi se abrindo e 

deixando visíveis as “dores” que o convívio, principalmente, na escola, tinha 

deixado, isto é, marcas discriminatórias e opressoras em seu interior. 

Por ser diagnosticado com DI e ser muito tímido, A1 muitas vezes foi 

tachado como desinteressado; essa visão foi sendo passada de professor para 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  125 

professor. Sendo assim, A1 constantemente passou a ser visto sempre como 

desinteressado, e sem apoio dos seus professores. A1 reprovou algumas 

séries e o 8º ano por três vezes. Até que convocaram sua mãe e sugeriram a 

transferência dele para a EJA Interventiva. Afinal, como ele ouviu: “não tinha 

mais jeito para ele”. 

Por um semestre, através de várias conversas, situações de escuta ativa 

e reflexiva, o laço de fraternidade foi sendo construído. As conversas sobre as 

potencialidades e sobre as qualidades começaram a refletir no processo 

pedagógico do A1. Sua participação na sala de aula e nas atividades foi, 

gradativamente, aumentando. 

Aos poucos, A1 foi reconstruindo o conceito sobre si mesmo e, no final 

do semestre, era um aluno diferente, mais confiante, certo de que não 

dominava Matemática, mas que era melhor em Ciências e em Inglês. Muitas 

afirmativas da exclusão foram esquecidas, mas a parte mais difícil de ser 

desconstruída foi a de que não havia mais jeito para ele. Esta afirmação foi 

dita dentro de uma escola, por professores que deveriam incentivá-lo e, na 

verdade, quase o desestimularam por completo. 

Nesse sentido, vale apontar que a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional – LDB (2016) em seu Título II, Dos princípios e Fins da Educação 

Básica, no art. 2º, a educação “tem por finalidade o pleno desenvolvimento do 

educando, seu preparo para o exercício da cidadania e sua qualificação para o 

trabalho”. E mais, as Diretrizes Operacionais da Educação de Jovens e Adultos 

da Rede Pública de Ensino do Distrito Federal nos indica que essa 

modalidade tem 
 
[...] a função social de assegurar a escolarização dos sujeitos que, 
historicamente, foram excluídos do direito à educação. Assim, 
deve-se cuidar para não reproduzir na escola as práticas 
excludentes da sociedade, pois seu papel é a formação de sujeitos 
capazes de intervir, de forma reflexiva, crítica, problematizadora, 
democrática e emancipatória, com voz, vez e decisão, na solução e 
superação dos problemas e desafios impostos à sua sobrevivência 
e existência (DISTRITO FEDERAL, 2020, p. 13). 

 

Diante de seus avanços tanto no pedagógico como na interação de 

modo geral, depois de um Conselho de Classe proposto pela professora, foi 

decidido que A1 teria condições de ir para o Ensino Médio e contar com o 

acompanhamento do AEE garantido por lei. 



126  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

A reunião para comunicá-lo sobre a decisão dos professores foi feita em 

parceria com a mãe e com as professoras do AEE. A proposta era de que ele 

poderia ser promovido para o Ensino Médio, mas para isso ele deveria fazer 

as atividades da sala, e também alguns trabalhos a mais; se aprovado, ele iria 

para o Ensino Médio. Assim, ele estava sendo valorizado em seu 

desenvolvimento, em suas potencialidades. Como Freire afirma que o diálogo 

é fonte de liberdade e de autonomia, A1 aceitou o desafio. 

O discurso de Buber feito na Conferência Nacional de Professores em 

Tel Aviv, em 1939, exemplifica bem o que pode ser vivenciado com essa 

experiência: 
 
A educação digna desse nome é essencialmente a educação do 
caráter. Isso porque o educador genuíno não meramente 
considera as funções individuais do aluno, a quem pretende 
ensinar apenas a saber ou a ser capaz de certas coisas definidas; 
mas a sua preocupação é sempre com a pessoa como um todo, 
tanto na realidade em que vive diante de si quanto nas possibilidades, 
naquilo que se pode tornar-se [...] (BUBER, 2003, p. 39). 
 

Em uma roda de conversa, A1 contou aos outros alunos sobre a 

possibilidade de ser promovido para o Ensino Médio. Os laços de amizade, 

fraternidade e de alegria fizeram com que os outros estudantes o 

incentivassem muito. Para eles, não havia “diferenças” ou “diagnóstico”, para 

eles todos são capazes. Foi emocionante para a professora ver o entusiasmo 

de todos, observar que estavam orgulhosos pelo amigo e por ele sentir-se 

capaz e ser responsável por seu futuro. 

Esse foi um exemplo de fraternidade único, em que o laço de amizade e 

de respeito os fazia torcer pelo amigo, pelo fato de ser possível uma vitória, 

por alguém acreditar que ele é capaz, por acreditar que também eles podem 

mudar, como apresentou Vygotsky (2007), pelo simples fato de poder ser o 

sujeito cultural que interfere no meio social. 

O princípio da fraternidade está presente no art. 1o, incisos II e III, da 

Constituição Federal (1988): “[...] assegurar o exercício dos direitos sociais e 

individuais, a liberdade, a segurança, o bem-estar, o desenvolvimento, a 

igualdade e a justiça como valores supremos de uma sociedade fraterna, 

pluralista e sem preconceitos [...]”, e esse princípio foi colocado em prática 

nessa experiência de vida e de docência. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  127 

“Sociedade fraterna” (CF, 88) remete-nos a ver ações sociais com a 

colaboração de todos e o envolvimento sociocultural, com o objetivo da 

dignidade humana. Essa “dignificação” humana foi colocada em prática com o 

aluno A1, a fraternidade foi vivenciada na inclusão, no exercício do direito 

social do aluno, na igualdade e no respeito à diversidade. 

A fraternidade promoveu a mais fecunda relação social para a 

consolidação dos relacionamentos sociais, afinal, como já foi apresentado há 

tempo pela sociologia, o ser humano é um ser social e precisa da interação 

com o outro para se desenvolver. 

No início de 2017, A1 era aluno do 1º ano do Ensino Médio. A relação de 

diálogo com a turma continuou e, muitas vezes, ele vinha contar para os 

colegas sobre as dificuldades e as alegrias da nova série. Os colegas sentiam 

orgulho da sua promoção, e essa promoção tornou-se incentivo para os 

demais. 

Com o passar do tempo, no final de 2019, A1 era um dos formandos do 

Ensino Médio. Sorridente, aproximou-se da mesa dos professores para 

receber o diploma. Nas cadeiras, estava a família, orgulhosa e muito feliz com 

a conquista do primogênito. 

O fato de acreditar no potencial de A1 e vê-lo como um ser pensante e 

capaz de aprender, de acordo com suas potencialidades, fez com que uma 

pessoa fosse reconhecida por meio de seu diálogo com o mundo e com a sua 

própria vida. Um ser humano com suas necessidades especiais foi incluso. 

Inclusão em que, de acordo com a definição de Buber (2020, p. 124), “há uma 

relação entre duas pessoas [...] um evento experimentado por elas em 

comum, do qual ao menos uma delas participa ativamente e [...] sem perder 

nada da realidade sentida de sua atividade, ao mesmo tempo vive o evento 

comum através do ponto de vista do outro”.  
 
3 Fundamentação teórica e proposição para a área da educação 
 

Buber (2020, p. 21) afirma que é o educador quem julgará o que for de 

melhor quanto a consciência e valores a serem ensinados aos alunos. E todo 

esse processo deve ser permeado pelo diálogo por meio da relação Eu-Tu, 

que é o “encontro entre iguais que reconhecem um ao outro como tal”.  

Sendo assim, o professor não deve ensinar apenas conhecimentos 

cognitivos, mas também valores que contribuirão para que o aluno seja capaz 



128  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

de exercer a alteridade e o protagonismo. Essa visão também é definida no 

trabalho de Müller (2002), em que o autor afirma que o professor deve se 

preocupar com o cognitivo, mas também com o conteúdo emocional e afetivo, 

que ajudará na aprendizagem e em sua formação como um todo. 

O diálogo, como afirma Freire (1996), é a base da vida do ser humano e 

da educação. Na escola, o discurso do professor é o mais poderoso meio para 

comunicar-se com os estudantes, e esse discurso deve ter intencionalidades e 

valores, bem como deve ser polissêmico, para alcançar o indivíduo que veio 

de contextos diferentes. Reforçando o que Freire apresenta, as palavras de 

Buber (2020) que intitulam o professor-construtor como aquele que 

contribui para a formação cognitiva e de vida dos alunos. 

Buber aponta que 
 
[...] (o) (professor) pode ajudar a sentir que algo está faltando 
para que se cresça, em direção à clareza da consciência e à força 
do desejo. Ele pode despertar nos jovens a coragem de enfrentar a 
vida de novo. Ele pode trazer, para diante de seus alunos, a 
imagem de um caráter grandioso, que nega qualquer resposta 
para a vida e para o mundo, mas que aceita a responsabilidade por 
tudo de essencial com que se defrontar [...] (BUBER, 2020, p. 137). 

 

Buscando compreender o que Buber nos leva a refletir com essa 

passagem, devemos levar em conta a perspectiva do aprendizado de cada 

aluno e o objetivo a ser alcançado pelo professor, isso está diretamente ligado 

à empatia. Desta maneira, a empatia deve ser construída pelo professor 

através da percepção que o aluno tem de determinado tema ou conteúdo. 

Conhecer e compreender o contexto dos alunos é o primeiro passo para 

contextualizar os conteúdos, de forma que os educandos identifiquem a 

importância do conteúdo a ser estudado. Sendo assim, a fraternidade pode 

ser colocada em prática. 

Outro ponto importante a ser considerado pelo professor é a adequação 

da linguagem, é inserir não somente a linguagem verbal, mas outras 

ferramentas de ensino e aprendizagem como as mídias e os games, visando 

uma dinamização no processo da aprendizagem e proporcionar uma base 

educativa pautada numa relação de confiança e interação. Cabe ao professor 

tomar para si os desafios para a construção da linguagem baseada no diálogo, 

a partir de uma quebra de paradigmas e de uma transformação na maneira 

de fazer educação. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  129 

Portanto, tem profunda relevância que o diálogo seja desenvolvido nas 

escolas, pois a relação de diálogo entre professores e alunos pode minimizar 

questões de conflitos dentro da escola; em alguns momentos a escola pode 

propiciar o diálogo por meio da roda de conversa, onde quando os 

integrantes trazem o tema que é relevante para eles, em determinado 

momento. A forma de interação entre professor e alunos constitui uma 

dimensão importante para potencializar outros níveis de aprendizagem.  

Numa relação de diálogo, o professor precisa ter um envolvimento 

pleno, pois o diálogo é mais que uma conversa, é um envolvimento com o 

outro, tem que ser uma experiência que possa determinar melhoria para o 

processo educativo; o diálogo é algo que se constrói no dia a dia ampliando o 

processo dialogal. 

Como nos mostra Gadotti (1975), para haver diálogo é necessário que 

haja envolvimento com outra pessoa. Isso significa estar presente para o 

outro, permitindo o envolvimento e, quando há envolvimento, há uma 

relação dialógica (GADOTTI, 1975, p. 52). Ou seja, para Gadotti, entrar numa 

relação de diálogo não é simples, às vezes pode ser até contraditório, pois 

envolve sentimento e vários fatores entre os envolvidos; essas contradições 

são necessárias para criar um ambiente de equilíbrio, que possa potencializar 

a aprendizagem de forma significativa. 
 
4 Considerações finais 
 

À luz do relato da experiência aqui exposta, podemos perceber a 

relevância e a importância de uma prática pedagógico-dialógica, interativa e 

voltada para um novo olhar acerca da inclusão da pessoa com deficiência. A 

partir da experiência que a docente teve com seus estudantes da EJA 

interventiva, portadores de alguma necessidade especial, nos faz pensar e 

refletir sobre qual é nosso papel como docentes, levando-nos a perceber que 

não basta só a boa vontade, precisamos buscar uma ação mais fraterna e 

dialógica para proporcionarmos a diferença em nosso fazer pedagógico, 

precisamos também estar preparados e abertos para o novo, a fim de 

desvelar caminhos pelas diferenças que encontramos em sala de aula. Dessa 

forma, percebemos o quanto o olhar atento do professor para os seus 

estudantes e a promoção do diálogo são capaz de transformar vidas. 



130  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Chegamos ao consenso de que uma escola inclusiva vai bem além de 

garantir um espaço adequado para todos. A escola inclusiva precisa 

fortalecer, em todos os sujeitos inseridos, atitudes de aceitação das 

diferenças individuais e de valorização à vida e à diversidade humana, além 

de enfatizar a importância do pertencimento, da amorosidade, das relações 

de convivência, bem como criar um ambiente de cooperação e de 

contribuição, a fim de tornar a sociedade mais justa e igualitária. 

Desta forma, o diálogo entre a equipe gestora e os professores poderia 

ser um processo de suma importância para a inclusão destes alunos, pois, de 

acordo com Mantoan (2006, p. 15) “[...] a inclusão implica uma mudança de 

perspectiva educacional, porque não atinge apenas os alunos com deficiência 

e os que apresentam dificuldades de aprender, mas todos os demais, para que 

obtenham sucesso na corrente educativa geral”. Portanto, esse processo não 

se caracteriza em questões teóricas, uma vez que deve envolver muito mais 

que isso, visto que as questões socioemocionais estão atreladas a esse 

contexto. Incluir é entender, dialogar, valorizar, trocar experiências, transpor 

as barreiras existentes, lutar pela exclusão que ainda é viva na sociedade; é 

buscar autonomia para si e para o outro; é um encontro com o outro; é a 

fraternidade colocada em prática e, portanto, 
 

[...] a palavra viva é diálogo existencial. Expressa e elabora o 
mundo, em comunicação e colaboração. O diálogo autêntico – 
reconhecimento do outro e reconhecimento de si, no outro – é 
decisão e compromisso de colaborar na construção do mundo 
comum. Não há consciências vazias; por isto os homens não se 
humanizam, senão humanizando o mundo (FREIRE, 1994, p. 14). 

 

Neste sentido é preciso compreender que a singularidade e a 

diversidade de cada aluno é única e que o diálogo é uma maneira de se 

apropriar das habilidades e das necessidades de cada um, sendo o diálogo um 

“encontro entre os homens, mediatizados pelo mundo, para designá-lo. [...] o 

diálogo é, pois, uma exigência existencial” (FREIRE, 1994, p. 109). 
 

Referências  

BAUMAN, Z. O mal-estar da pós-modernidade. São Paulo: Ed. Zahar, 1998. 
 
BOURDIEU, P.; CHAMPAGNE, P. Os excluídos do interior. In: NOGUEIRA, M. A; CATANI, A. 
(org.). Pierre Bourdieu: escritos de educação. 16. ed. Petrópolis: Vozes, 2015. p. 243-255. 
 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  131 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm. Acesso 
em: 10 ago. 2018. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Lei de Diretrizes e Bases. Brasília, DF: MEC, 1996. 
 
BRASIL. Política Nacional de Educação Especial na Perspectiva da Educação Inclusiva. 
Brasília: SEESP/MEC, 2008. 
 
BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação de Jovens e Adultos (Parecer 
CNE/CEB 11/2000 e Resolução CNE/CEB 1/2017). Brasília, 2017. 
 
BUBER, M. Eu e tu. 8. ed. São Paulo: Centauro, 2011. 
 
BUBER, M. (2003). El caminho del ser humano y otos escritos (C. Diaz, Trad.). Madrid: 
Fundación Emmanuel Mounier. (Original publicado em 1936). 
 
BUBER, M. O diálogo como a inclusão do outro. In: GUILHERME, Alexandre; MORGAN, W. J. 
Filosofia, diálogo e educação: nove filósofos europeus modernos. Brasília: Cátedra Unesco 
de Juventude, Educação e Sociedade; Universidade Católica de Brasília, 2020. p. 15-42. 
 
DICIONÁRIO Houais. Etimologia de fraternidade. Disponível em: 
https://houaiss.uol.com.br/pub/apps/www/v3-3/html/index.php#0. Acesso em: 20 maio 
2020. Alexandre Guilherme; W. John Morgan, 2020. 
 
DISTRITO FEDERAL. Conselho de Educação do Distrito Federal. Resolução n.1/2017. 
Brasília, 2017. 
 
DISTRITO FEDERAL. Diretrizes Operacionais da Educação de Jovens e Adultos da Rede 
Pública de Ensino do Distrito Federal. Brasília: 2020.  
 
FREIRE, P. Extensão ou comunicação? 7. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 25. ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994. 
 
GADAMER, H. Verdade e método I: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 10. 
ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. v. 2. 
 
GADOTTI, M.; FREIRE, P.; GUIMARÃES, S. Pedagogia: diálogo e conflito. 4. ed. São Paulo: 
Cortez, 1995. 
 
GADOTTI, M. Comunicação docente: ensaio de caracterização da relação educadora. São 
Paulo: Edições Loyola, 1975. 
 
GOMES, M. M. O orientador educacional, o mediador escolar e a inclusão: um caminho 
em construção. Rio de Janeiro: Wak Editora, 2014.  
 



132  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

GUILHERME, A.; MORGAN W. J. Filosofia, Diálogo e Educação: nove filósofos europeus 
modernos. Brasília: Cátedra de Juventude, Educação e Sociedade; Universidade Católica de 
Brasília, 2020. 
 
MANTOAN, M. T. E. et al. Integração de pessoas com deficiência. São Paulo: Editora 
Memnon, 1997. 
 
MÜLLER, L. de S. A interação professor-aluno no processo educativo. INTEGRAÇÃO ensino-
pesquisa-extensão, ano VIII, n. 31, nov. 2002. 
 
OLIVEIRA, A. da R. (org.) Exclusão: um olhar para além da aparência. Chapecó, SC: Argos, 
2016. 
 
SANTOS, B. de S. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia de 
saberes, Novos estud. – CEBRAP n. 79 São Paulo nov. 2007. Disponível em: 
http://dx.doi.org/10.1590/S0101-33002007000300004. Acesso em: 20 maio 2020. 
 
SÍVERES, L.; VASCONCELOS, I. C. de O. de (org.). Diálogo: um processo educativo. Brasília: 
Cidade Gráfica Editora, 2018. 
 
SÍVERES, L. Encontros e diálogos: pedagogia da presença, proximidade e partida. Brasília: 
Liber Livro, 2015. 
 
SÍVERES, L. (org.). Diálogo: um princípio pedagógico. Brasília: Liber Livro, 2016. 
 
VASCONCELOS, I. C. de O. de. O diálogo: drama e contradrama da educação. In: SÍVERES, Luiz 
(org.). Diálogo: um princípio pedagógico. Brasília: Liber Livro, 2016. 
 
VIGOTSKY, L. S. A formação social da mente: o desenvolvimento dos processos psicológicos 
superiores. 7. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 
 
ZABALA, A. A prática educativa: como ensina. Trad. de Ernani F. da F. Rosa. Porto Alegre: 
ArtMed, 1998. 
 
ZOIA, A. Todos iguais, todos desiguais. In: ALMEIDA, D. B. de (org.). Educação: diversidade e 
inclusão em debate. Goiânia: Descubra, 2006. p. 13-25. 

http://dx.doi.org/10.1590/S0101-33002007000300004


Diálogo na perspectiva da fraternidade  133 

DIÁLOGO, FRATERNIDADE E PROTAGONISMO:  
ENSINO E APRENDIZAGEM DE SURDOS 

 
Queila Pahim da Silva* 

Raquel Lima Alves** 
 

Introdução  
 

 Considerando o último levantamento do Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE), realizado em 2010, sobre o quantitativo de 

pessoas surdas, havia no Brasil cerca de 10 milhões de brasileiros com algum 

tipo de perda auditiva, o que representava 5% da população (IBGE, 2010). 

Como este censo foi realizado há mais de 10 anos, acredita-se que este 

número seja bem maior, atualmente.  

 Segundo a estatística de educação básica realizada pelo Instituto 

Nacional de Estudos e Pesquisa Educacionais Anísio Teixeira (Inep), em 2018 

havia 65.612 pessoas, com alguma perda auditiva, matriculadas na educação 

básica brasileira e por causa da crescente demanda dessas matrículas na rede 

pública de ensino, do reconhecimento e da regulamentação da Língua 

Brasileira de Sinais (Libras), como primeira língua dos surdos1 brasileiros 

(BRASIL, 2002, 2005) e da oficialização da educação bilíngue para este grupo 

sociocultural, de acordo com o Decreto n. 5.626/2005, considera-se também 

que há muitas crianças surdas matriculadas na rede pública de educação 

básica, no Estado de Goiás. 

 No propósito de analisar a experiência de uma das autoras deste 

trabalho com uma aluna Surda, em uma escola da rede pública de ensino de 

Goiás, foi construído este capítulo, que pretende mostrar a importância do 

diálogo na comunicação entre surdos e ouvintes, através da Libras e à luz de 

Buber (2001) e de seus preceitos da filosofia do diálogo, estabelecida na 

relação Eu-Tu e Eu-Isso, num contexto em que a fraternidade se faz presente. 

 Assim, este trabalho constitui-se de introdução; marco teórico 

abordando três tópicos: 1) normalidade; diversidade; alteridade e identidade 

no contexto dos surdos; 2) a relação Eu-Isso e Eu-Tu na educação de surdos; 
                                                           
* Doutoranda em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB). E-mail: quepahim@gmail.com  
** Mestra em Psicologia pela Universidade Católica de Brasília (UCB). E-mail: raryan.raquel@gmail.com  
1 A palavra “Surda” grafada com “S” maiúsculo se difere de “surda(o)” por representar aqueles que 
lutam por seus direitos políticos, linguísticos e culturais e participam da comunidade surda, sendo 
usuários da Língua Brasileira de Sinais (Libras). Os surdos com “s” correspondem àqueles que não 
participam da comunidade surda e optam por não ter a Libras como primeira língua. 

mailto:quepahim@gmail.com
mailto:raryan.raquel@gmail.com


134  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

3) a aprendizagem com significado: uma troca entre surdos e ouvintes, em 

que será descrita a experiência vivenciada por uma das autoras deste relato. 

Considerações finais e referências consultadas concluem o artigo. 
 
1 Normalidade, diversidade, alteridade e identidade no contexto dos 

Surdos  
 

O conceito de normalidade dos indivíduos com o significado de não 

possuir defeitos ou problemas físicos ou mentais, surgiu dos valores da classe 

média, na primeira metade do século XIX, a fim de determinar o padrão do 

ser humano pelo corpo, e implica a escolha arbitrária de uma identidade 

específica, colocando as demais à margem da sociedade (SILVA, 2000).  

Conforme apontam Bentes e Hayashi (2016), a característica marcante 

dessa atitude é a de tornar o “outro normal”, de acordo com o padrão de 

perfeição do corpo, que sempre existiu nas sociedades, mas que, após o 

surgimento da indústria da moda, foi por ela estabelecido e tem sido 

amplamente difundido pelos meios de comunicação. 

A concepção dos surdos, como anormais, incompletos, incapazes, 

deficientes e até ineducáveis, remonta aos tempos aristotélicos, em que se 

acreditava que a razão e o conhecimento advinham da audição e da 

comunicação através da fala. Logo os surdos por não falarem não pensavam 

e, por isso, não eram humanos (SACKS, 1998). Eles eram (e, muitas vezes, 

ainda são) taxados pela sociedade ouvinte-majoritária e pelo discurso 

“medicalizado” pela deficiência, como aqueles a quem falta a audição. É o “eu” 

ouvinte querendo normalizar o “outro” surdo, porque só um pode estar certo. 

O termo diversidade originou-se a partir de teses iluministas de 

igualdade de todos perante a lei, que deram origem à Revolução Americana 

em 1776 e à Revolução Francesa em 1789, no século XVIII, e se fortaleceu no 

século XX, com os princípios burgueses de igualdade, liberdade e 

solidariedade, que abafavam as desigualdades de classe, gênero e raça 

existentes nas sociedades capitalistas da pós-modernidade (BENTES; 

HAYASHI, 2016).  

Para Davis (2013), os princípios da normalidade foram substituídos 

pela diversidade, percebidos na máxima de que todos são iguais, apesar das 

diferenças de raça, classe ou gênero. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  135 

Como mostra Skilar (2003), o “outro” nessa concepção, passa a ser 

aceito num processo de dominação velada pelo discurso de reconhecimento e 

da valorização das diferenças entre as pessoas. Segundo o autor, esse 

processo coloca a normalidade como um ideal a ser atingido, mas de forma 

camuflada, fazendo, na prática, com que as pessoas se tornem hostis ao 

diferente. Tal preceito, como mostra Sassaki (1997), influenciou o campo 

educacional com o surgimento das escolas especiais, que colocam o ensino à 

pessoa com deficiência no assentimento do diferente, que precisa ser ajudado 

para sua suposta “normalização”.  

Martins (2016) ressalta que, com o passar dos anos, os surdos foram 

considerados pessoas com deficiência e, por isso, foram computados nesse 

tipo de educação, que começou a caminhar em prol da educação bilíngue de 

Libras/ Português escrita, a partir do reconhecimento da Libras como língua 

identitária das comunidades surdas brasileiras, através da Lei n. 10.436/ 

2002. 

O terceiro conceito diz respeito à alteridade como não autossuficiência 

da identidade do indivíduo, uma vez que o “eu” não possui existência isolada, 

havendo sempre a dependência do outro para a construção do “eu” que é 

incompleto. A presença do outro nessa compreensão é necessária não apenas 

para a existência e constituição do outro, mas, principalmente, para a 

constituição da intersubjetividade (COELHO JÚNIOR; FIGUEIREDO, 2004). 

Evidenciam-se dois filósofos que consideraram a alteridade como 

elemento central em suas teorizações: Martin Buber, com a obra Eu e Tu, de 

2001 e Mikhail Baktin, com a obra Para uma filosofia do ato responsável, de 

1924. Neste trabalho, iremos considerar os conceitos da obra de Buber 

(2001) que serão brevemente apresentados no próximo tópico do marco 

teórico. 

Referindo-se aos surdos, Strobel (2008) em sua obra sobre As imagens 

do outro sobre a cultura surda, discute sobre a formação da cultura como 

identificação do indivíduo, através de vários elementos, como a língua, e 

explica que há a cultura e o povo surdo, constituído por sujeitos surdos com 

costumes, história, tradições em comum, e pertencentes às mesmas 

peculiaridades, ou seja, que têm sua concepção de mundo através da visão. 

Nos termos da alteridade, é preciso envolvimento, verdade e encontro 

entre os ouvintes e os surdos, numa relação capaz de compreendê-lo na 



136  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

plenitude de sua dignidade, sua cultura, seus direitos e, sobretudo, sua 

diferença.  

A identidade surda diz respeito à experiência do ser e do estar sendo 

surdo pelo próprio surdo. É a identificação do sujeito surdo como um ser 

completo, que faz parte do povo surdo, com cultura e língua própria (PERLIN, 

2003).  
 
2 A relação Eu-Isso e Eu-Tu na educação de Surdos 
 

A história da educação de surdos é marcada por diferentes 

metodologias e correntes filosóficas, desde o reconhecimento de sua 

capacidade de aprendizado. Da Idade Antiga à Média, as pessoas surdas 

foram consideradas inaptas à educação e ao convívio social. Na Idade 

Moderna, houve a instauração da primeira metodologia de educação para 

esse público, a oralização, que consistia em desenvolver a leitura labial e 

vocalização da fala, independentemente se a estrutura fisiológica dos surdos 

comportava ou não esse tipo de sistema. O surdo, neste contexto, era 

enquadrado no modelo clínico da surdez como deficiência, e que precisava 

ser integrado na comunidade dos ouvintes, através da reabilitação para a 

normalidade (GOLDFELD, 2002).  

Já na Idade Moderna, foi introduzido outro método de educação de 

surdos, também conhecido por ser uma filosofia educacional: a comunicação 

total (CICCONE, 1990). Este modelo defendia a utilização de qualquer recurso 

linguístico, como a língua de sinais, linguagem oral, leitura labial, adaptação 

de aparelhos e/ou códigos e alfabetos manuais. 

Como aponta Lacerda (1998), na década de 80, contrapondo-se ao 

modelo oralista e à comunicação total, inicia-se a proposta do bilinguismo, 

que entende o canal visual-gestual como fundamental e importante para a 

aquisição de linguagem da pessoa surda e defende a necessidade de 

precedência da língua de sinais, em relação à língua oral. Este modelo é, até 

hoje, amplamente defendido pelos próprios surdos e por estudiosos da 

educação desse público educacional. 

No intuito de trazer reflexões ao histórico da educação de surdos, à luz 

dos preceitos do diálogo verdadeiro de Buber (1878-1965), apresentamos, 

inicialmente, aspectos relevantes de sua biografia, a fim de conhecermos a 

gênese de sua temática. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  137 

Conforme indicam Guilherme e Morgan (2020), Buber foi um filósofo 

judeu, considerado um dos grandes pensadores da educação do século XX e 

engajado, tanto em nível intelectual quanto prático, com a educação, filosofia, 

teologia e paz, durante toda sua vida. Viveu sob o nazismo na Alemanha e às 

guerras pela constituição do Estado de Israel (1948), estando comprometido 

com a conciliação entre judeus e alemães, após a Segunda Guerra Mundial. 

Foi também professor de História da Religião e da Ética Judaicas em 

Frankfurt, Alemanha, onde se tornou um dos mais importantes teólogos e 

filósofos em língua alemã de sua geração. 

Sua obra Eu e Tu (2001) traz ensinamentos sobre a importância do 

diálogo e da cooperação, para estabelecer a verdade e para as relações 

humanas. Para Buber (2001) é preciso que haja o encontro entre as pessoas e 

o transcendental estabelecido na relação “Eu-Tu”, “Eu-Isso”, através de uma 

mescla das três palavras, que são interpretadas como o estado individual do 

Ser e a atitude em relação ao Outro, ao Mundo e a Deus, não sendo possível 

haver um “Eu” pleno sem o “Tu” ou sem o “Isso”. 

No contexto do histórico da educação de Surdos é possível perceber 

que, somente após o entendimento da surdez como identidade de um grupo 

sociolinguístico que utiliza as línguas de sinais para se comunicar e não que 

precisa aprender a língua dos ouvintes de forma oralizada, é que o diálogo 

entre minoria e maioria linguística passou a ser estabelecido. 

Segundo os pressupostos buberianos (2001), para haver diálogo, 

interação e troca entre os seres, é preciso que eles reconheçam que um – o 

“Eu” – só existe porque há o outro – o “Tu”. O que significa, no contexto da 

educação de Surdos, não apenas respeitar, mas aprender sobre a 

identidade surda, mediante a comunicação em sua língua de instrução, 

que, no Brasil, é a Língua Brasileira de Sinais (Libras), reconhecida 

oficialmente como língua identitária dessa população, através da Lei 

n.10.436, de 24 de abril de 2002, e regulamentada pelo Decreto n.5.626, de 

22 de dezembro de 2005. 

A fim de conhecermos a exemplificação do diálogo, conforme 

proposto por Buber e que promoveu também a fraternidade entre os 

envolvidos, será apresentada em seguida a experiência bem-sucedida de 

interação entre uma professora e estudantes ouvintes com uma aluna 

Surda da mesma classe. 
 



138  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

3 Aprendizagem significativa: uma troca entre uma aluna Surda e 
alunos ouvintes  

 

A experiência vivenciada por uma das autoras deste capítulo ocorreu 

em 2019, numa escola pública da rede estadual de educação de Valparaíso de 

Goiás, onde a autora atuava como professora de Língua Inglesa, de turma do 

2º ano do Ensino Médio. Larousse (2002, p. 25) defende que “a experiência é 

em primeiro lugar um encontro ou uma relação com algo que se experimenta, 

que se prova”.  

O que foi vivenciado por essa professora se assemelha, em sua 

concepção, ao que Larossa (2002) entende por experiência e ainda 

possibilitou o diálogo entre ela, uma aluna Surda e os demais estudantes, 

revelando a importância da fraternidade neste contexto. Além disso, 

promoveu profundas reflexões e transformação pessoal da mesma, assim 

como conceituado por Larossa (2002, p. 26): “É experiência aquilo que ‘nos 

passa’, ou que nos toca, ou que nos acontece, e ao nos passar nos forma e nos 

transforma. Somente o sujeito da experiência está, portanto, aberto à sua própria 

transformação”. 

Ao iniciar o ano letivo de 2019, a referida professora decidiu 

complementar sua carga horária com seis aulas de Língua Inglesa, em três 

turmas do 2º ano do Ensino Médio. Além do desafio de lecionar uma língua 

estrangeira, para a qual ainda não se considerava totalmente apta, descobriu 

que, numa das turmas, teria uma aluna Surda, e esta seria sua primeira 

experiência no atendimento a este público. 

O primeiro semestre letivo foi bastante conturbado por uma série de 

situações ocorridas na escola e que prejudicaram bastante o processo de 

ensino e aprendizagem, como a greve dos professores no início do ano, 

seguida do assassinato do coordenador pedagógico em abril, o que abalou a 

estrutura psicológica tanto de professores quanto de alunos. Somente em 

agosto, no retorno das férias, após passar por um longo período de luto, de 

renascimento e ressignificação, foi que a escola conseguiu retomar os 

trabalhos. 

Foi neste momento que esta professora voltou a fazer os mesmos 

questionamentos que já a intrigavam no início do ano. O que deveria fazer 

para conseguir se comunicar com essa aluna? Que tipo de material seria mais 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  139 

eficaz para utilizar com ela? Como fazer as adaptações necessárias? Como 

ensinar inglês para uma surda? 

Os defensores do ensino numa visão holística acreditam que para 

ensinar inglês é preciso garantir que o aluno desenvolva quatro habilidades 

principais: a fala, a leitura, a escrita e a compreensão auditiva (speaking, 

reading, writing and listening). Percebendo que não seria possível 

desenvolver atividades de speaking e listening na forma tradicional com esta 

aluna, a professora buscou se informar sobre as possibilidades de trabalho. 

Aproximou-se da intérprete, cujo trabalho era traduzir e interpretar para a 

aluna durante as aulas; buscou conhecer melhor sobre a realidade da 

estudante, considerando seu contexto familiar, histórico escolar, lugares 

onde estudou nos anos anteriores e qual nível de conhecimento ela possuía 

em sua primeira língua (L1), a Libras e, em Língua Portuguesa, sua segunda 

língua (L2), ciente de que para esta aluna o inglês seria sua terceira língua 

(L3). 

A presença da intérprete traduzindo toda a aula em Libras chamou a 

atenção da professora regente, que passou a refletir sobre a relevância desta 

língua, para garantir a comunicação, o diálogo e a compreensão do conteúdo 

por parte da aluna. Motivada pelo desafio de querer dialogar com a aluna, a 

professora se matriculou num curso de Libras e buscou colocar seus novos 

conhecimentos em prática, através da interação em sala de aula. Uma das 

modificações foi a utilização constante do projetor, a fim de garantir aulas 

mais visuais com imagens e textos, o que foi aprovado por todos os alunos. 

Numa roda de conversa promovida em sala de aula sobre a temática da 

campanha “setembro amarelo” e a valorização da vida, a professora 

questionou os alunos sobre a motivação de sua vida. Cada aluno deveria 

expor seus motivos e sintetizar tudo em uma palavra. Dentre as palavras 

apresentadas estavam: família, amor, amizade, dinheiro, sonhos, 

fraternidade, compreensão, felicidade, solidariedade, conhecimentos. A aluna 

Surda destacou a palavra amizade e fez uma emocionante declaração em 

Libras para sua melhor amiga, dizendo que ela era como uma verdadeira 

irmã. Também disse que se surpreendeu quando essa amiga lhe pediu que a 

ensinasse a língua de sinais, só para que pudessem se comunicar melhor. 

Neste momento, a professora reforçou que também iniciou o curso de Libras 

com esse mesmo objetivo e questionou quantos mais gostariam de aprender 

esta nova língua. Toda a turma manifestou interesse e uma das alunas 



140  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

sugeriu que fossem destinados 20 minutos da aula de inglês para que a 

estudante Surda e a intérprete ensinassem 20 palavras em Libras por aula. 

Apesar de serem apenas 20 minutos às quintas-feiras, este momento 

era um dos mais esperados na aula de inglês. A turma sugeria as palavras que 

eram colocadas no quadro em português e inglês e, em seguida, a aluna Surda 

mostrava como sinalizá-las em Libras. De acordo com Miccoli (2005, p. 31) 

“uma língua é usada para, entre muitas outras coisas, comunicar ideias e 

sentimentos, permitindo aos seus falantes participação social e cultural”. 

Pode-se afirmar que essa atividade possibilitou o estudo de três línguas 

consecutivas aos alunos e também maior participação social e elevação 

cultural. 

Corroborando o que afirma Larossa (2002), estes momentos 

possivelmente representaram diferentes sentimentos para cada um dos 

participantes, mas, para a professora regente, vista como sujeito desta 

experiência, foi um momento único que possibilitou importantes reflexões 

sobre sua prática, além de propiciar uma aprendizagem mais significativa 

para todos os alunos, em sua concepção, assim como explicitado:  
 

O acontecimento é comum, mas a experiência é para cada qual 
sua, singular e de alguma maneira impossível de ser repetida. O 
saber da experiência é um saber que não pode separar-se do 
indivíduo concreto em quem encarna. Não está, como o 
conhecimento científico, fora de nós, mas somente tem sentido no 
modo como configura uma personalidade, um caráter, uma 
sensibilidade ou, em definitivo, uma forma humana singular de 
estar no mundo, que é por sua vez uma ética (um modo de 
conduzir-se) e uma estética (um estilo). Por isso, também o saber 
da experiência não pode beneficiar-se de qualquer alforria, quer 
dizer, ninguém pode aprender da experiência de outro, a menos 
que essa experiência seja de algum modo revivida e tornada 
própria (LAROSSA, 2002, p. 27). 
 

Essa experiência marcou a professora, que se viu fazendo uma série de 

reflexões sobre a importância do diálogo, o fato dele só ser possível quando 

as pessoas se comunicam através da mesma língua, a alegria de ter 

possibilitado maior integração, inclusão e comunicação de sua aluna surda 

com os demais. Como afirma Ferreira (2016), um profissional reflexivo deve 

ser capaz de adaptar, readaptar, pensar na própria prática; perceber o que 

funciona e o que não funciona; lançar mão de novas estratégias, sempre 

almejando o máximo de aproveitamento pelos aprendizes. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  141 

Saber que um profissional reflexivo também contribui para formar 

alunos capazes de refletir sobre sua própria prática como aprendizes 

motivou ainda mais essa professora a continuar atuando desta forma. 

Além disso, possibilitar que a aluna Surda aprendesse inglês se 

comunicando com a professora, e com os colegas utilizando sua língua 

materna de forma ativa, útil e protagonista pode ser visto como um exemplo 

de metodologia ativa, pois, neste método, a aluna se envolveu no processo de 

aprendizado, superando as aulas expositivo-tradicionais, nas quais, muitas 

vezes, há pouca interação no processo de ensinar. Ademais, a aluna Surda se 

percebeu importante, pois pôde ensinar Libras aos demais, tendo seus 

conhecimentos prévios valorizados, o que contribuiu para a construção de 

sua própria jornada educacional. 

Outra reflexão importante feita por essa professora, partindo dessa 

experiência, foi o quanto a fraternidade demonstrada nas atitudes de alguns 

alunos e da aluna Surda contribuiu para o resultado positivo desta ação. De 

acordo com Piffer (2011), a fraternidade é uma condição fundamental para 

orientar as ações e as relações humanas, envolvendo tudo e todos em uma 

verdadeira teia de transações fraternas, universais e puras. 

Ao observar aspectos interdisciplinares no campo da educação, 

percebe-se que a fraternidade perpassa (ao menos deveria) os fundamentos 

educativos, como interação entre alunos, professores, pais, gestores escolares 

e demais servidores da escola; formação da cidadania e a significação de 

dados da realidade e na experiência vivida. Assim, foi possível experimentar a 

fraternidade promovida pelos diálogo entre uma surda e ouvintes: alunos, 

professora e intérprete. 

Foi percebido, também, que nesta atitude fraternal de diálogo, os alunos 

e a professora tiveram o desejo de aprender a Libras, com a finalidade de 

transformar a realidade, o que, segundo a pedagogia freireana, é a 

conscientização no sentido de ultrapassar a tomada de conhecimento da 

realidade (FREIRE, 2013). Aprender com a aluna Surda tornou a 

aprendizagem mais significativa para todos os envolvidos.  
 
4 Considerações finais  
 

Após a análise da experiência relatada, percebe-se que o objetivo deste 

artigo foi alcançado, uma vez que destacou a importância do diálogo na 



142  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

comunicação entre surdos e ouvintes à luz de Buber (2001) e de sua filosofia 

percebida na relação Eu-Tu e Eu-Isso. Através da valorização da língua 

materna da aluna Surda, houve a dialogicidade no processo educativo, 

conforme apresentado por Freire (2013), como uma relação horizontal, que 

respeita os indivíduos não somente enquanto indivíduos, mas enquanto 

expressões de uma prática social, que traduz a essência da educação como 

prática da liberdade.  

Tanto a Libras quanto a presença da intérprete e sua articulação com os 

recursos imagéticos foram essenciais no processo de ensino e aprendizagem 

da aluna Surda, dos alunos ouvintes e da professora, num contexto onde a 

fraternidade se fez presente, oportunizando o protagonismo da aluna. 

Todos os ouvintes envolvidos perceberam, através desta experiência, 

que pessoas surdas têm as mesmas possibilidades de desenvolvimento que 

uma ouvinte e se comunicam, expressam e interagem, desde que tenham 

acesso à sua língua de instrução, a Libras. 

Partindo desta experiência, sugere-se que, em contextos escolares, a 

fraternidade seja mais trabalhada despertando a solidariedade e uma visão 

fraternal do próximo, atitudes que se traduzem na expressão de cuidado, 

respeito e reconhecimento do valor do outro. Uma forma de demonstrar 

respeito com uma pessoa surda é aprender sua língua, a fim de garantir 

maior eficácia no diálogo que se estabelece com ela. 

Um trabalho pedagógico na perspectiva da fraternidade visa promover 

maior igualdade entre os alunos; fortalecer a dinâmica relacional e superar as 

relações exclusivistas, que reduzem alunos surdos a alunos sem capacidade 

de desenvolvimento e interação. Para que isso aconteça, o diálogo 

consolidado da forma como defende Buber (2001) é indispensável.  
 

Referências  
 
BENTES, J. A. de O.; HAYASHI, M. C. P. I. Normalidade, diversidade e alteridade na história do 
Instituto Nacional de Surdos. Rev. Bras. Educ., Rio de Janeiro, v. 21, n. 67, p. 851-874, dez. 
2016. https://doi.org/10.1590/S1413-24782016216744. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-
24782016000400851&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 19 jun. 2020. 
 
BRASIL. Lei n. 10.436, de 24 de abril de 2002. Dispõe sobre a Língua Brasileira de Sinais – 
Libras e dá outras providências. Disponível on-line em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10436.htm. Acesso em: 22 nov. 2019. 
 

https://doi.org/10.1590/S1413-24782016216744


Diálogo na perspectiva da fraternidade  143 

BRASIL. Decreto-Lei n. 5.626, de 22 de dezembro de 2005. Regulamenta a Lei n. 10.436, 
de 24 de abril de 2002, que dispõe sobre a Língua Brasileira de Sinais – Libras, e o art. 18 da 
Lei n. 10.098, de 19 de dezembro de 2000. Brasília, 2000. Disponível em: 2 fev. 2020. 
 
BUBER, M. Eu e Tu. 8. ed. São Paulo: Centauro, 2001. 
 
COELHO JUNIOR, N. E.; FIGUEIREDO, L. C. Figuras da intersubjetividade na constituição 
subjetiva: dimensões da alteridade. Interações, São Paulo, v. 9, n. 17, p. 9-28, jun. 2004.  
Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-
29072004000100002&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 25 jun. 2020. 
 
CICCONE, M. Comunicação total. Rio de Janeiro: Cultura Médica, 1990.  
 
DAVIS, L. J. The end of normal. In: DAVIS, L. J. The end of normal: identity in a biocultural 
era. Ann Arbor-MI: The University of Michigan Press, 2013. p. 1-14. 
 
FERREIRA, R. J. Uma análise da educação musical para surdos: educação inclusiva, ensino 
e aprendizagem. 2016. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Música) – 
Universidade Federal da Paraíba, 2016. 
 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013. 
 
GOLDFELD, M. A criança surda: linguagem e cognição numa perspectiva sociointeracionista. 
2. ed. São Paulo: Plexus, 2002.  
 
GUILHERME, W.; MORGAN, W. J. Filosofia, diálogo e educação: nove filósofos europeus 
modernos. Brasília: Cátedra Unesco de Juventude, Educação e Sociedade; Universidade 
Católica de Brasília, 2020. 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo Demográfico 2010. 
Disponível em: https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/saude/9663-censo-
demografico-2000.html. Acesso em: 10 jan. 2020. 
 
INSTITUTO NACIONAL DE ESTUDOS E PESQUISAS EDUCACIONAIS ANÍSIO TEIXEIRA (Inep). 
Programa Internacional de Avaliação de Estudantes (Pisa). Disponível em: 
http://portal.inep.gov.br/pisa. Acesso em: 25 jan. 2020. 
 
LACERDA, C. B. F. Um pouco da história das diferentes abordagens na educação dos surdos. 
Cad. CEDES, Campinas, v. 19, n. 46, p. 68-80, set. 1998. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-
32621998000300007&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 24 jun. 2020. 
 
LARROSA, J. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira de 
Educação, n. 19, p. 20-28, jan./abr. 2002. 
 
MARTINS, V. R. O. Educação de surdos e proposta bilíngue: ativação de novos saberes sob a 
ótica da filosofia da diferença. Educação & Realidade, v. 41, n. 3, p. 713-729, 2016. 
 
MICCOLI, L. S. Autonomia na aprendizagem de língua estrangeira. In: PAIVA, V. L. M. O. (org.). 
Práticas de ensino e aprendizagem de inglês com foco na autonomia. Belo Horizonte: 
Faculdade de Letras da UFMG, 2005.  
 



144  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

PERLIN, G. T. T. O ser e o estar sendo surdos: alteridade, diferença e identidade. 2003. 451 
f. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 
2003. 
 
PIFFER, C. A importância da fraternidade e sua contribuição para a efetivação dos direitos 
humanos. Revista Interdisciplinar Científica Aplicada, Blumenau, v. 5, n. 01, p. 36-52, tri 
I/ 2011. ISSN 1980-7031. 
 
SACKS, O. Vendo vozes: uma viagem ao mundo dos surdos. São Paulo: Cia. das Letras, 1998. 
 
SASSAKI, R. K. Inclusão: construindo uma sociedade para todos. Rio de Janeiro: WVA, 1997. 
 
SILVA, T. T. A produção social da identidade e da diferença. In: SILVA, T. T. (org.). Identidade 
e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2000. p. 73-102. 
 
STROBEL, K. As imagens do outro sobre a cultura surda. Florianópolis: Ed. da UFSC, 2008.  
 
SKLIAR, C. Sobre a anormalidade e o anormal: notas para um julgamento (voraz) da 
normalidade. In: SKLIAR, C. Pedagogia (improvável) da diferença: e se o outro não 
estivesse aí? Rio de Janeiro: DP&A, 2003. p. 15-19. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  145 

DIÁLOGO, AMOROSIDADE E FRATERNIDADE: O QUE APRENDEMOS COM 
A EXPERIÊNCIA DO HOMESCHOOLING SOB A PERSPECTIVA 

ECOSSISTÊMICA 
 

Idalberto José das Neves Júnior* 
Letícia da Costa e Silva Mourão** 

 
Introdução 
 

O diálogo deveria estar presente nas relações humanizadas, em 

processos educativos de ensino e aprendizagem, como um instrumento de 

comunicação capaz de viabilizar o desenvolvimento das pessoas pelo 

exercício do pensar, do refletir e do agir, pautados na amorosidade e 

fraternidade. Nesse sentido, o diálogo pode ser conceituado pelo 

estabelecimento de uma relação recíproca e inclusiva, entre eu-tu, dando o 

devido valor à influência do indivíduo quanto às capacidades, aos interesses 

e às necessidades em uma perspectiva de inclusão e alteridade (BUBER, 

1929). 

A ausência e/ou insuficiência do diálogo, diante de uma atitude egoísta 

e insensível, prejudica as relações e a convivência entre as pessoas, a 

humanidade e a aprendizagem dos indivíduos. Pessoas altruístas, que se 

preocupam e agem no sentido de ajudar o próximo, são uma exceção, jovens 

vivenciando um vazio existencial, um consumismo exacerbado, em uma 

prática desagregadora, que resulta em uma sociedade doente que pouco 

exerce a empatia e a alteridade. 

Para Lipovetsky (2005) essa juventude faz parte de uma era do vazio 

existencial que é preenchida pela abundância de informações das redes 

sociais, com incapacidade de converter essas informações em conhecimentos, 

pelas dificuldades de processar e interpretar as informações 

disponibilizadas. 

Para Bauman (2001) fatores como a globalização competitiva e o 

consumismo exacerbado modelam desejos e vontades, resultando em 

relações humanas cada vez mais frágeis e voláteis, contribuindo para uma 

sociedade insensível que vive a crise de seus valores éticos e morais. 

                                                           
* Doutor em Educação pela Universidade Católica de Brasília.  
E-mail: idalbertoneves@gmail.com 
** Doutora em Gestão, Ciência Aplicada ao Apoio à Decisão pela Universidade de Coimbra – Portugal. E-
mail: lelscs@yahoo.com.br 



146  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Em complemento às constatações de Lipovetsky (2005) e de Bauman 

(2001), Castoriadis (2006) destaca que a sociedade está à deriva, conformada 

em relação às mudanças sociais e ambientais, porém, cada vez mais 

preocupada com o crescimento econômico visando produção e consumo. 

Essa realidade percebida por Lipovetsky (2005), Bauman (2001) e 

Castoriadis (2006) pode depreender, nas palavras de Bauman (2010), do 

mundo líquido-moderno, em que as ações humanas são construídas na busca 

por felicidade, sucesso e utilidade, sob os preceitos da “descartabilidade”, 

caracterizado no princípio de usar e jogar fora. Por essa inferência, é possível 

desvelar um mundo com a ausência da amorosidade e da fraternidade, que 

favorece a construção de uma sociedade egoísta e repleta de desigualdade social. 

Essa amorosidade não se trata de ser bonzinho, de ser estimulado pela 

posse e em fazer amigos e influenciar pessoas. Amorosidade é a aceitação do 

outro, não importando quem seja esse sujeito, é não ter interesses, é ser 

libertador, é uma aproximação das pessoas de suas virtudes, sob a prática do 

cuidado, do respeito e da confiança. A amorosidade, em sua essência, está 

presente no exercício de um amor incondicional, dar sem esperar receber, é 

um amor desinteressado que pode elevar os seres humanos para uma relação 

saudável, de esperança e de fraternidade. 

Para Amorim e Calloni (2017), ao abordarem o conceito de 

amorosidade em Paulo Freire, destacam que amorosidade é doar-se para o 

outro, ouvi-lo, senti-lo em sua existencialidade, como uma pessoa que ama, 

odeia, despreza, sofre, crê, duvida, se dilacera, se rebela e se acomoda. Esse 

conceito de amorosidade parece ter relação com companheirismo e 

fraternidade.  

As ideias da fraternidade estão imbricadas com os conceitos de 

liberdade e igualdade. Inclusive, fraternidade faz parte da tríade do 

pensamento francês “Liberdade, Igualdade e Fraternidade”. Fraternidade 

pode ser entendida como forma de expressar a dignidade de todos os 

homens, assegurando-os igualdade e plenos direitos. Fraternidade tem 

relação com afeto ou carinho, amor ao próximo e convivência amável entre 

pessoas e comunidades, por meio de relações harmoniosas, caraterizada pela 

relação entre irmãos, à ideia de vínculo entre parentes, uma descendência 

familiar. 

Borges (2011), ao se referir ao tema da fraternidade, faz menção ao 

futuro da humanidade, e à encíclica de Bento XVI, que propõe fraternidade 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  147 

como modelo de resposta e concretização do amor cristão, aliando liberdade 

à justiça, justificando o porquê dessa temática, como apresentado a seguir. 
 
Eles também nascem. E crescem. Também amam e esperam. São 
seres humanos como nós. Também sorriem, mas tristes: a alma 
afunda-se na negrura da impotência, da dor e da tristeza. Tentam 
trabalhar. Sofrem demais. Morrem cedo, demasiado cedo. De 
desnutrição, de falta de água e de higiene e de remédios. De fome. 
Faltou-lhes tudo. Eles são os pobres. Aos milhões, cada vez mais. E 
é uma vergonha para a Humanidade que, quando há possibilidade 
do mínimo para todos, tantos morram ao abandono da fome. E 
Deus a perguntar, como no princípio a Caim: “O que fizeste do teu 
irmão?” Como se pode tolerar que, [no] mesmo tempo [em] que 
aumenta a riqueza mundial seja cada vez maior o fosso entre os 
ricos e os pobres, cujo número, com a crise, não cessa de crescer? 
São homens e mulheres, aos milhões – muitas crianças -, a quem 
foi negada a dignidade humana. Este é que é o problema maior da 
Humanidade, que tem de ter uma solução (BORGES, 2011, p. 92). 

 

Pelo exposto, como forma de enfrentar a situação-problema de 

insensibilidade da sociedade, o vazio existencial, o consumismo desenfreado, 

a pobreza, a ausência da dignidade humana e processos educativos, que 

pouco ensinam a pensar, tem-se o diálogo, a amorosidade e a fraternidade 

como elementos essenciais à evolução da condição humana, pautada por uma 

educação altruísta e libertadora, contribuindo de forma esperançosa, para a 

construção de uma sociedade capaz de transformar essa realidade. 

Essa transformação é dinamizada de forma integrada, participativa e 

dialógica, em uma abordagem do pensamento ecológico-sistêmico na 

educação. Para Moraes, esse pensamento ecossistêmico é 
 
um pensamento ecológico-sistêmico é, portanto, um pensamento 
relacional, dialógico, interligado, indicando que tudo que existe 
coexiste e que nada existe fora de suas conexões e relações. É um 
pensamento que se estende além da ecologia natural, englobando 
a cultura, a sociedade, a mente e o indivíduo. Revela também a 
interdependência existente entre os diferentes domínios na 
natureza, a existência de relações intersistêmicas que acontecem 
entre seres, indivíduos e contextos, docentes e discentes. O 
pensamento ecológico é, portanto, relacional, aberto e traz 
consigo a idéia de movimento, de fluxo energético, de processos 
auto-organizadores, auto-reguladores e autopoiéticos, sinalizando 
a existência de um dinamismo intrínseco que traduz a natureza 
cíclica e fluída desses processos. Ele nos fala de relações entre 
totalidades e partes e das partes entre si. Assim, pensar de modo 
ecossistêmico é pensar de maneira complexa, dialógica e 
transformadora (2004, p. 154). 



148  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 

Essa abordagem do pensamento ecossistêmico parece dar resposta à 

abertura de um campo de possibilidades para o enfrentamento do problema 

em um exercício dialógico, em que a amorosidade e a fraternidade são 

princípios-guia dessa transformação. 

Com isso, pretende-se, por meio do relato da experiência educativa do 

homeschooling ou educação domiciliar, uma modalidade de educação que 

acontece, de forma privada, na casa das famílias, onde crianças e 

adolescentes são formados e orientados pelos adultos, em sua maioria, 

daquele núcleo familiar, a responder a seguinte questão de pesquisa: O que 

aprendemos com a experiência do homeschooling, sob as perspectivas do 

diálogo, da amorosidade e fraternidade? 

O objetivo principal do artigo é indicar pistas que poderiam constituir 

uma proposta para a área da educação, a partir das experiências das famílias 

homeschooling, tendo como elementos constituintes o exercício do diálogo, 

da amorosidade e da fraternidade, visando a contribuição para uma prática 

educativa carregada de sentido e significado. 
 

1 A experiência brasileira do homeschooling 
 

No Brasil, o homeschooling, também conhecido como educação 

domiciliar, é uma forma de escolarização em que crianças ou adolescentes 

são formados por pessoas da família e/ou orientadores. 

“Nela a família se responsabiliza totalmente pela formação acadêmica 

da criança, mobilizando pais ou tutores, diversas estratégias que podem 

seguir ou não um currículo formal” (BARBOSA; EVANGELISTA, 2017, p. 329).  

A escolha das famílias pelo homeschooling é justificada, por vezes, por 

motivações religiosas, flexibilidade de horário, currículo diferenciado, valores 

das famílias e convicções, prosseguir ou retrosseguir com os estudos, de 

acordo com as necessidades, além de ser um meio de preservar as crianças 

quanto ao bullying e assédio moral, ou até mesmo, a crença de que o estudo 

domiciliar é melhor que a educação nas escolas (SÃO JOSÉ, 2014; SEMIS, 

2019; CURY, 2019; BARBOSA, 2013; BARBOSA; EVANGELISTA, 2017; 

NOVAES et al., 2017). 

As estatísticas no Brasil evidenciam a existência de 7.500 famílias 

praticando o homeschooling, 15.000 estudantes entre 4 e 17 anos, 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  149 

crescimento de 2.000% entre 2011 e 2018, a uma taxa de aproximadamente 

55% ao ano e está presente nas 27 unidades da Federação brasileira. A 

estimativa é que, até o final de 2020, o Brasil tenha 17.214 famílias na 

modalidade da educação domiciliar, um crescimento significativo quando 

comparados os números de 2011 (ANED, 2020). 

Esses números indicam a expansão dos adeptos ao homeschooling no 

Brasil, apesar da educação domiciliar no Brasil não ser permitida e não ter 

legislação específica a respeito. Em 2019, o Projeto de Lei (PL) n. 2.401 foi 

encaminhado ao Congresso para votação, mas não houve sequência na 

tramitação. O Supremo Tribunal Federal (STF) julgou a matéria e decidiu 

que o homeschooling não deveria ser admitido, até que haja 

regulamentação sobre o tema (ANDRADE, 2017; SEMIS, 2019; AGUIAR, 

2011; COSTA, 2016). 

Pelas estatísticas apresentadas, é possível depreender que, em 

progressão geométrica, as famílias homeschoolers têm exercitado o direito de 

escolha pela liberdade e igualdade de suas convicções e plenos direitos, 

desvelando aspectos de amorosidade e fraternidade. 

Amorosidade, por se caracterizar como prática libertadora, uma busca 

pela aproximação das pessoas de suas virtudes, sob os preceitos do cuidado, 

do respeito e da confiança, em um exercício de amor incondicional pela 

existencialidade do outro. A fraternidade está presente na demonstração de 

carinho e do amor ao próximo, em busca de uma convivência amável em 

sociedade, em que a família, por meio de relações harmoniosas e processos 

educativos, presta sua contribuição para a transformação da realidade da 

sociedade. 

Com relação à abordagem ecossistêmica, é possível que o 

homeschooling favoreça o desenvolvimento do pensamento relacional, 

dialógico e interligado, em que, a partir de uma educação integral e 

contextualizada, o estudante construa sua própria identidade, com liberdade 

e autonomia, em espaços de aprendizagem que são oportunizados à 

pluralidade de enfoques, de olhares e compreensões, prática em que o 

diálogo é reconhecido como condição fundamental da vida e possibilidade de 

vínculo relacional. 



150  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

2 O diálogo pela amorosidade e fraternidade na educação 
 

Buber (1929) descreve a relação eu-tu, como uma relação que inclui o 

outro, um encontro de iguais que reconhecem um no outro como tal, um 

diálogo inclusivo de inúmeras interações entre essas pessoas, e que se 

estabelece sem qualquer tipo de preconcepção, de expectativa ou de 

sistematização sobre o outro.  

Diante dessa concepção, as relações entre eu-tu, sempre que permitidas, 

resultam na diminuição do sentimento de solidão, a sensação de vazio e 

isolamento, pois se permite que a centelha do Eterno, que reside em nós, se 

conecte com a centelha do Divino que está no outro. Esse diálogo, que está 

além da visão da realidade inclusiva entre indivíduos, compreende um 

aspecto espiritual, que se materializa em meio ao desvelamento e à conexão 

de centelhas divinas. 

Nesse mesmo sentido, se desenvolve o ideal de amorosidade, para 

Paulo Freire (1987), onde podem ser vivenciados sentimentos demostrados 

por: consideração, respeito, afeto, carinho, desvelo, compaixão, ternura, 

cuidado, carícia e compreensão. Todos esses atos se afloram ao cuidar o 

outro e, assim, dentro desse cuidado e amor nasce o diálogo. “Não há diálogo 

se não há um profundo amor ao mundo e aos homens” (FREIRE, 1987, p. 79). 

Esse cuidado é uma dimensão da fraternidade que adentra no 

reconhecimento do outro por um ato de amor e comunhão. O conceito de 

fraternidade traz a potencialidade da cidadania entre os homens, quando se 

reconhecem como iguais, irmãos, que fazem parte de uma mesma família 

humana (ANDRADE, 2015). 

Para Buber (1929) o diálogo no processo educativo deve ser carregado 

do desejo de conciliação conosco e com o mundo, em que o professor e aluno, 

eu-tu, desenvolvem uma relação profunda de aceitação, de reciprocidade e de 

vivacidade, o que contribui para a liberdade humana e o libertar da 

personalidade. Com essa definição, percebe-se a presença dos preceitos da 

amorosidade, através da aproximação de pessoas e suas virtudes, vai ao 

encontro com o propósito fundamental da educação: o aprimoramento pautado 

na liberdade das pessoas e em libertar a personalidade (BUBER, 1929). 

Essa educação, segundo Oakeshott (1960), pode ser entendida como 

um tipo de conversa que exercita um campo de possibilidades para o 

desenvolvimento do conhecimento de indivíduos e comunidades.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  151 

Esse autor critica a educação fornecida pelas instituições educacionais 

devido ao excesso de visão utilitária, treinamento vocacional e profissional, 

em detrimento do diálogo. Por isso, Oakeshott (1960) defende a ideia de que 

os processos educativos deveriam ser concebidos através do diálogo, uma 

experiência intrínseca à natureza humana, estabelecido em conhecimentos 

práticos transmitidos e adquiridos de forma natural.  

Com essa espontaneidade, em uma convivência amável e fraterna entre 

os indivíduos, se abre o diálogo que potencializa a construção de uma 

educação transformadora, um diálogo entre eu-tu e dentro de nós mesmos, 

capaz de reconhecer as qualidades, diversidades e relações próprias das 

expressões na natureza humana. Com isso, tem-se um processo educativo 

carregado de sentido e significado, materializado pelos desejos ao invés das 

necessidades, que favorece o desenvolvimento do pensamento relacional, 

que de forma dialógica, estimula a criação e inovação. 

Um pensamento relacional que é concebido por meio da pluralidade de 

fontes e métodos, em uma conduta inteligente que, a partir das relações entre 

os indivíduos, amplia o repertório de possibilidades para o aprimoramento e 

a fixação da aprendizagem. Um aprender que tem o significado de apreciar, 

que consiste em adquirir habilidades de sentir e pensar, onde o aprendiz 

deve escutar e conhecer essas habilidades a partir da perspectiva do outro 

(OAKESHOTT, 1960). 

Dessa forma, é possível depreender, pelas colocações de Buber (1929), 

de Freire (1987), de Andrade (2015) e de Oakeshott (1960), o quão relevante 

é o exercício do diálogo nos processos educativos para a formação e a 

transcendência da natureza humana, que é a demonstração de amorosidade e 

de fraternidade, que respeita, reconhece, cuida e acolhe o outro, em suas 

virtudes, limitações e debilidades, o que pode ser potencializado pela 

abordagem ecossistêmica aplicada à educação.  
 

3 O pensamento ecossistêmico na educação 
 

O pensamento ecossistêmico é nutrido pelos princípios-guia da 

complexidade e da transdisciplinaridade e pode ser conceituado como um 

pensamento relacional e dialógico, em que tudo está conectado e interligado, 

favorecendo a prática do pensar, do refletir e do agir, contribuindo para a 

transformação do ser, do conhecer e do fazer. 



152  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

A complexidade, por meio de sua abordagem, é capaz de alterar a 

situação do pensamento disjuntivo para o integrador, com uma visão do todo, 

de redes, de interconexão, reconhecendo a instabilidade, o inacabado, a 

intersubjetividade do sujeito de uma realidade plural, constituída por 

diferentes conhecimentos (MORAES, 1997).  

A transdisciplinaridade para Nicolescu (1996) é aquilo que se situa 

entre as disciplinas, por meio delas e ainda além, quando compreende o 

mundo cujo imperativo seria da unidade do conhecimento. A 

transdisciplinaridade busca a unidade do conhecimento, mas não pela 

redução do real a uma leitura, a uma única leitura, como a matematização, a 

formalização do conhecimento, que, no pensamento tradicional, quer dizer, 

tudo tinha que chegar àquela leitura única. Essa busca ocorre pelo diálogo 

possível entre as diferentes dimensões da realidade, que são as diferentes 

áreas do conhecimento. Então, por esse motivo, partimos da disciplinaridade, 

sempre reconhecendo as disciplinas como algo extremamente importante, 

para compreender a realidade e, então, chegar à transdisciplinaridade 

(MORAES, 2015).  

Dessa forma, a importância do pensamento ecossistêmico na educação 

está no entendimento de que a realidade contemporânea exige uma 

abordagem multifacetada, do objeto com o sujeito, deste sujeito com o outro 

sujeito e de pluralidade de fontes e métodos, que podem contribuir para o 

engendramento de propostas ao enfrentamento das incertezas presentes nas 

tramas da vida. Com essa abordagem é oportuno destacar que o pensamento 

ecossistêmico 
 

[...] não se realiza sem uma atitude igualmente transdisciplinar 
capaz de reconhecer na multiplicidade do real um desafio 
epistemológico: não existe caminho único para o conhecimento, 
nem verdade absoluta sobre nada. O respeito à alteridade torna-se 
necessário por sermos diversos e complementares, a diferença 
para além da divergência, nos une (CATALÃO et al., 2010, p. 131).  

 

Dessa forma, educar, com a abordagem do pensamento ecossistêmico, 
seria 

[...] configurar um espaço de convivência desejável para que as 
atividades se desenvolvam. É ser capaz de construir um espaço 
amoroso e não competitivo, um local agradável e emocionalmente 
sadio não apenas para si, mas também para os outros, de forma 
que eu e o outro possamos fluir em nosso viver/conviver de 
maneira mais harmoniosa possível (MORAES, 2004, p. 292). 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  153 

Essa possibilidade de viver/conviver com os outros, em um espaço de 

amorosidade e de fraternidade, pode favorecer o desenvolvimento de uma 

educação imbricada com a vida, pode propiciar um espaço de alegria e de 

convivência harmoniosa, subsidiando a proposição de ações inovadoras para 

a transformação da realidade das pessoas. 
 

4 O delineamento da pesquisa 
 

A questão de pesquisa deste trabalho é de abordagem qualitativa 

(BAUER; GASKELL, 2015), que busca evidenciar as experiências das famílias 

praticantes do homeschooling, quanto ao exercício do diálogo, da fraternidade 

e da amorosidade. 

As experiências das quais estamos falando são aquelas que nos passa, o 

que nos acontece e o que nos toca (LAROSSA, 2002), deixando marcas nas 

famílias homeschooling carregadas de sentido e significado. Utilizando o 

critério de acessibilidade, optou-se aplicar o estudo em (5) cinco famílias 

brasileiras praticantes do homeschooling.  

A coleta de dados foi realizada nos meses de setembro e outubro/2019, 

por meio da realização de entrevista semiestruturada, realizada em pesquisa 

de Brito et al. (2020), destacando para este estudo, três questões construídas, 

que abordaram o diálogo como instrumento importante no processo 

educacional, que amplia as relações e estabelece uma diversidade de interações.  

A análise dos dados coletados foi realizada com a utilização de técnicas 

de análise de conteúdo, definindo categorias para a evidenciação dos achados 

da pesquisa. Com relação à análise teórica dos dados, buscou-se a 

interpretação dos dados, a partir da perspectiva do pensamento 

ecossistêmica aplicado à educação. 

Mantendo o sigilo na identificação das famílias entrevistadas, 

atribuiram-se nomes hipotéticos aos entrevistados, preservando a identidade 

desses sujeitos. Dessa forma, precedido da letra “F”, de Família homeschoolers 

e o respectivo número da entrevista, foram definidos os nomes para os 

sujeitos entrevistados: F1, F2, F3, F4 e F5. 
 

5 Descrição e análise dos resultados 
 

Os resultados desta pesquisa foram estruturados com a utilização da 

técnica de análise de conteúdos, que permitiu a identificação de 4 (quatro) 



154  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

categorias para os dados coletados: (5.1) O tempo de experiência com a 

prática do homeschooling; (5.2) O diálogo, a amorosidade e a fraternidade 

como essência do homeschooling; (5.3) O exercício do diálogo no 

homeschooling, na abordagem ecossistêmica; (5.4) A dinâmica dos ambientes 

de aprendizagem do homeschooling na abordagem ecossistêmica. 
 

5.1 O tempo de experiência com a prática do homeschooling 

O tempo médio de experiência das famílias homeschoolers entrevistadas 

com a educação domiciliar é de 12,6 anos, tendo como menor e maior tempo, 

o quantitativo de 2 e 27 anos, respectivamente. 

Os anos de experiência sob o escopo de vivência familiar com a prática 

do homeschooling, corroborado por Larossa (2002), habilitam os 

representantes dessas famílias como de opiniões qualificadas e relevantes 

para o desenvolvimento deste estudo. A Tabela 1 apresenta as estatísticas 

desse tempo de experiência. 
 

Tabela 1 – O tempo de experiência das famílias entrevistadas com o homeschooling 

Família 
Prática com o homeschooling 

(Em anos) 

F1 02 

F2 27 

F3 03 

F4 06 

F5 25 

Mínimo 02 

Máximo 27 

Média 12,6 

Fonte: Elaboração própria, a partir dos dados da pesquisa. 
Legenda: F = Família 
 
 

5.2 O diálogo, a amorosidade e a fraternidade como essências do 
homeschooling 

Em uma primeira análise, as conversas realizadas com as famílias 

homeschoolers evidenciam elementos importantes ao exercício da prática 

educativa domiciliar de crianças e adolescentes, os filhos dessas famílias, sob 

os preceitos do diálogo e da comunhão de pensamentos, de um modo de 

sentir, pensar e agir, que orientam os processos educativos em valores 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  155 

familiares, como a honestidade, o amor próprio, a responsabilidade, a 

humildade e a solidariedade, que formam os “filhos”, por meio de uma 

educação contextualizada, não fragmentada, capaz de atribuir sentido para a 

formação integral de crianças e adolescentes. Entre outros aspectos, a Figura 

1 evidencia as palavras-chave frequentes utilizadas pelas famílias praticantes 

do homeschooling.  
 

Figura 1 – Palavras-chave nas entrevistas 

 

Fonte: Elaboração própria, a partir dos dados da pesquisa. 

 

A partir da Figura 1, com destaque para as palavras-chave criança, 

família, filhos, educação e diálogo, é possível inferir para o exercício de uma 

educação familiar que, em sua essência, favorece o desenvolvimento de 

práticas educativas que priorizam o diálogo, a amorosidade e a fraternidade. 

Um diálogo que se estabelece diante de uma relação inclusiva, que aproxima 

as pessoas de suas virtudes pela amorosidade, um amor esperançoso e 

desinteressado, um doar para o outro, caracterizado pela relação entre 

irmãos, de descendência familiar, que alie a liberdade, a justiça e os ideais de 

fraternidade (BUBER, 1929; FREIRE, 1987; ANDRADE, 2015). 

Esses ideais de liberdade, de justiça e de fraternidade estão presentes 

em possibilidades de uma educação inclusiva, de individualizar a 

aprendizagem, de ter a flexibilidade de avançar nos estudos e de uma 

educação especial para os estudantes que precisam de mais cuidados, e têm 

sido as justificativas das famílias praticantes do homeschooling. A transcrição 



156  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

dos relatos dos entrevistados, que corroboram essa motivação de escolha 

pela educação domiciliar, é apresentada a seguir. 
 

Oferta de uma educação individualizada, respeitando o ritmo, a 
personalidade e as aptidões de cada criança. A observação de que 
o modelo escolar brasileiro está falido (índice de desenvolvimento 
da educação baixíssimo no ranking internacional) (F1). 
Qualidade de ensino, flexibilidade para avançar e individualizar a 
aprendizagem [...] (F2). 
Meus filhos têm múltiplos diagnósticos, a escola ainda não é capaz 
de acolher, incluir verdadeiramente e buscar soluções para a 
educação especial e para crianças que precisem de maior suporte. 
Não foi uma escolha súbita, passamos por sete escolas, muitas 
reuniões, muita exclusão, bullying, negligência (F3). 
[...] não tínhamos como pagar uma escola privada e nem tínhamos 
coragem de colocar nossa filha numa escola pública [...]. 
Conhecemos missionários de várias partes do mundo, dos Estados 
Unidos, Filipinas e Europa, e através deles tivemos contato com o 
homeschooling. [...] Outras questões importantes para a escolha: 
queríamos estar plenamente envolvidos na educação de nossas 
filhas, eu (mesmo tendo apenas Ensino Médio), gostava de 
ensinar, queríamos passar nossos valores as nossas filhas e 
protegê-las de ambientes negativos (palavrões, violência na 
escola) (F5). 

 

Esses relatos evidenciam a preocupação das famílias homeschoolers 

com a formação de seus filhos; a procura por uma educação com qualidade 

que ofereça melhores condições de aprendizagem e a inclusão dos filhos no 

ambiente educacional, em situação em que haja demanda por educação 

especial. Essas razões permitem inferir pela demonstração de carinho, de 

afeto e de amor empreendidos pelas famílias, em um exercício de diálogo, de 

amorosidade e de fraternidade que confirmam os preceitos defendidos por 

Buber (1929), Oakeshott (1960), Freire (1987) e Andrade (2015), pelo 

diálogo inclusivo, do cuidar do outro, de um amor natural do qual nasce o 

diálogo, que coloca as pessoas em condições de igualdade e potencializa a 

cidadania entre os homens. 
 

5.3 O exercício do diálogo no homeschooling na abordagem 

ecossistêmica 

As famílias homeschoolers reconhecem o diálogo como instrumento 

essencial nos processos de ensino e aprendizagem, em práticas cotidianas 

realizadas em uma diversidade de momentos e espaços de aprendizagem, 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  157 

que se estenda às relações familiares, instigando e criando oportunidades de 

conversas, respeitando a diversidade e as dificuldades dos estudantes, em 

uma atitude de abertura e flexibilidade, como apresentado a seguir. 
 

O diálogo é essencial. Sem ele seria impossível praticar a educação 
domiciliar. Ele deve acontecer em todos os momentos e espaços, 
inclusive nas atividades diárias, como durante o ato de preparar 
um alimento, por exemplo (a criança aprende formas de medidas, 
operações matemáticas, propriedades da Química e da Física), ou 
no trajeto para um passeio (conversando sobre o funcionamento e 
as leis de trânsito) (F1). 
Nesses tempos modernos, o diálogo entre famílias acontece 
principalmente por meio das redes sociais. Há também uma 
agenda de encontros semanais, quinzenais e mensais entre os 
diversos grupos de famílias (F1). 
Desde o planejamento, como na escolha de materiais, horário, 
estrutura. O diálogo acontece oficialmente e naturalmente. E 
necessário avaliar-se e escutar o aluno-filho, ser aberto e flexível 
sempre (F2). 
Pratiquei o homeschooling tipo “cooperativo” com famílias de 
estrangeiros em Brasília e no Rio, em uma época sem blogs ou 
muita internet. Tínhamos reuniões regulares e até seminários 
prolongados. A troca e o apoio eram constantes (F2). 
O diálogo se estabelece como processo no homeschooling desde o 
momento inicial, já que é uma decisão familiar, passa pela escolha 
de materiais que melhor se adaptem àquela criança, respeitando 
seus saberes e dificuldades. [..] as crianças educadas em casa não 
vivem apartadas da sociedade, pelo contrário, estão inseridas nela 
e fazem parte de vários grupos sociais (F3). 
As crianças geralmente praticam esporte e/ou fazem cursos livres 
ou de idiomas, têm amigos, frequentam parques, bibliotecas, 
clubes, igrejas e demais ambientes onde há trocas sociais. [...] 
Aliás, cabe ressaltar que muitas vezes a criança homeschooler tem 
até mais contato com o “diferente” do que a escolarizada [...] por 
exemplo; [...] famílias de todas as faixas de renda, [...] religiões, 
crianças de todas as idades e [...] com diagnósticos que exigem um 
pouco mais de estratégias de inclusão eficaz (F3). 
Amplo e diverso. Não se restringe a um determinado professor e 
ao nivelamento por idade. As crianças educadas em casa são 
muito mais socializadas, convivem e conversam com pessoas de 
todas as idades e locais (F4). 
Participamos ativamente de grupos de apoio de famílias 
educadoras, frequentamos parques, igreja, museus, eventos 
sociais. O diálogo não é algo restrito. Além do que o ensino 
personalizado permite de fato ouvir as crianças, enquanto na 
escola isso se mantém restrito e rígido (F4). 
[...] a forma de dialogar das famílias era também a forma de 
dialogar durante os estudos. Famílias que não querem dialogar 
com seus filhos provavelmente não vão querer fazer 
homeschooling (F5). 



158  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 

As transcrições dos relatos apresentados oferecem pistas do exercício 

de um pensamento relacional e dialógico que favorece a prática do pensar, do 

refletir e do agir, o que pode ser caracterizado como pensamento 

ecossistêmico, em que tudo está conectado e interligado, contribuindo para a 

formação do ser do conhecer e do fazer (MORAES, 2004). 

Com essa abordagem ecossistêmica, as falas dos representantes das 

famílias homeschoolers permitem inferir o diálogo como condição 

fundamental da vida, como possibilidade de abertura às ideias e de vínculo 

relacional, mediante a pluralidade de compreensões, de solidariedade, de 

cooperação e do exercício da amorosidade e da fraternidade, confirmando 

pressupostos importantes do pensamento ecossistêmico de Moraes (2004), 

de Buber (1929), Oakeshott (1960), Freire (1987) e Andrade (2015). 
 

5.4 A dinâmica dos ambientes de aprendizagem do homeschooling na 
abordagem ecossistêmica 

 

A abordagem ecossistêmica está presente nas práticas educativas do 

homeschooling que são contextualizadas, não fragmentadas, desenvolvidas na 

conexão entre os saberes e no amor pelo aprender. Os elementos 

constitutivos dessa abordagem, em sua maioria, são encontrados na prática 

do homeschooling, a exemplo do exercício do diálogo, da pluralidade de 

enfoque, dos métodos e das compreensões, da solidariedade e cooperação 

entre as famílias, ocorrendo em uma dinâmica de interações em uma 

diversidade de espaços de aprendizagem. 

Com relação a esses resultados, têm-se o modo em que o diálogo ocorre 

naturalmente nas famílias do homeschooling, em sua diversidade de 

ambientes e meios, proporcionando a integração e a interação entre todos os 

partícipes das práticas de homeschooling, entre eles, as famílias, os 

orientadores, a sociedade, a comunidade local e os interlocutores dos espaços 

de aprendizagem. Também deve ser destacada a curiosidade natural de 

crianças e adolescentes submetidos ao homeschooling, e o campo de 

possibilidades de relacionamento dos homeschoolers com pessoas de todas as 

idades e níveis sociais, além da autonomia e atitude dessas crianças e 

adolescentes, quanto ao próprio progresso acadêmico. Os relatos que 

permitem a apresentação dessas inferências são apresentados a seguir.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  159 

 
A criança desescolarizada interage especialmente nos ambientes 
da vida real. Ela acompanha seus pais (especialmente sua mãe) 
em todo o seu dia a dia, nos momentos em que não está realizando 
um estudo formal. Quando desce para brincar embaixo do prédio, 
dialoga com o porteiro, o zelador, os vizinhos, o entregador de gás, 
o coletor de lixo. Quando vai ao mercado ou à padaria, dialoga com 
os atendentes, faz o cálculo do troco, lê os cartazes e faz o próprio 
pedido (F1). 
Programamos encontros semanais com os amigos homeschoolers 
no parque ecológico (esses encontros duram em média 4 horas). 
As crianças socializam com pessoas de todas as classes sociais e 
idades (não só com crianças iguais a elas). Os irmãos ficam mais 
próximos, se ajudam, brincam e aprendem juntos e não em salas 
separadas (F1). 
A atitude dos filhos de serem responsáveis pelo seu progresso 
acadêmico, a proximidade nossa com eles, as oportunidades de 
passar valores e princípios, que são ainda mais essenciais e 
necessários para a vida do que muitos conteúdos escolares (F2). 
Sou filha de professores, e algo que eles observaram foi o quanto 
as crianças e jovens do homeschooling são naturalmente curiosos 
e de fácil interação com pessoas de todas as idades e níveis sociais. 
O “adulto” como figura de autoridade, não é seu “inimigo”, os seus 
iguais não são “competidores”. O diálogo se torna fonte de troca e 
enriquecimento (F2). 
O principal benefício é a capacidade adaptativa do homeschooling. 
[...] criar um ambiente de aprendizado que potencialize as 
habilidades dos filhos, que respeite seu tempo de aprendizagem e 
se preocupe com que realmente a aprendizagem aconteça, [...] 
poder conectar saberes, dar importância e uso aos interesses, 
talentos e curiosidades da criança [...] A maior beleza do 
homeschooling é a liberdade de escolha e o respeito à criança (F3). 
[...] em sete escolas [...] meus filhos sofreram com [...] situações de 
preconceito, negligência, bullying, violência, exclusão, falta de 
socialização, ansiedade etc. [...] Meus filhos hoje têm amigos 
diversos, entre eles crianças homeschoolers e escolarizadas, 
praticam esporte, não tem mais transtorno de ansiedade e 
depressão [...] Eu posso garantir que hoje eles estão muito mais 
integrados socialmente, desenvolveram habilidades sociais e 
emocionais, capacidade de respeitar as diferenças e também de 
exercer atitudes de empatia e ajuda ao outro (F3). 
Toda habilidade que se exerce socialmente interfere diretamente 
em como essa criança age, interage e internaliza nas suas trocas 
sociais. Então, basicamente, o que tenho visto entre as crianças 
desescolarizadas é uma maior capacidade de conviver e respeitar 
o diferente, porque os grupos de educação domiciliar são muito 
diversos em vários quesitos e porque elas também interagem e 
vivenciam uma abrangência maior de espaços sociais (F3). 
Liberdade de escolher os conteúdos e materiais a serem usados. 
Cultiva o amor por aprender. É muito mais eficaz por ser 
personalizada (F4). 



160  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

A criança educada em casa está inserida na sociedade. Na família 
ela já tem uma qualidade de diálogo muito mais eficiente, pois tem 
contato com pessoas mais novas (desde bebês) até pessoas de 
idade. E isso com naturalidade. Essa criança não precisa de seus 
pares para dialogar, ela aprende a dialogar com todos e de forma 
respeitosa, olho no olho e não digital. [...] O aprendizado acontece 
o tempo todo e as crianças têm sede por aprender (F4). 
Aprendizado individualizado, incentivo à criança pelo amor ao 
conhecimento, autodidatismo, adaptação aos interesses 
individuais da criança [...] minhas filhas cresceram sempre 
fazendo muitas excursões [...] íamos frequentemente ao Teatro 
Municipal, Centro Cultural Banco do Brasil (CCBB), [...] além de 
muitas atividades ao ar livre, trilhas, etc. No homeschooling, tudo e 
oportunidade de aprendizado, não se separa na cabeça da criança, 
“isso e matéria da escola”, “isso e conversa fora da escola” (F5).  

 

Diante desses relatos, é possível enumerar, em grande 

proporcionalidade, pressupostos do pensamento ecossistêmico presentes 

nas práticas do homeschooling, a exemplo do estudante que constrói a 

própria identidade, com liberdade e autonomia, levando-o ao 

autoconhecimento; o exercício do diálogo como condição de vida, os espaços 

de aprendizagem concebidos em uma ecologia libertadora de ideias; a atitude 

de solidariedade, cooperação e alteridade apresentada pelos homeschoolers, 

pautados pela amorosidade e fraternidade, respectivamente de Freire (1987) 

e Andrade (2015), demonstram aderência e alinhamento às perspectivas do 

pensamento ecossistêmico de Moraes (2004). 

Esses pressupostos, aliados ao senso de pertencimento mútuo, de 

aprendizagem colaborativa e de espaços favoráveis à criação de ideias, 

resultam em atitudes que favorecem a complementaridade de processos e de 

abordagens multifacetadas, inter e transdisciplinares, que podem evoluir à 

transcendência das famílias, crianças e adolescentes homeschoolers, podendo 

permitir alcançar um novo estágio evolutivo para esses participantes do 

homeschooling, de ir além de sua realidade anterior, de chegar mais adiante e 

de introduzir algo inovador. 
 
6 Considerações finais 
 

Os resultados deste estudo evidenciaram a presença do diálogo, da 

amorosidade e da fraternidade na experiência do homeschooling, sob a 

perspectiva ecossistêmica. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  161 

O diálogo é reconhecido pelas famílias homeschoolers como 

instrumento essencial aos processos de ensino e aprendizagem, ocorrendo 

em todas as dinâmicas da educação domiciliar, sempre em atitude de 

abertura e flexibilidade. 

A amorosidade é apresentada na prática de atividades dos 

homeschoolers, em atitude de plena aceitação do outro, em sua diversidade e 

limitações, exercitando um amor incondicional, sob a prática do cuidado, do 

respeito e da confiança, que procura uma aproximação das pessoas por suas 

virtudes. 

A fraternidade é desenvolvida no processo de formação dos 

homeschoolers em cidadãos, que se reconhecem como iguais, irmãos, tendo 

relação com o afeto ou carinho, amor ao próximo e convivência amável, tendo 

essa postura permanente em uma educação imbricada com a vida. 

O diálogo, a amorosidade e a fraternidade exercitados na prática do 

homeschooling, sob a perspectiva ecossistêmica, presente na abordagem 

dessa prática, pode permitir a apresentação de pistas que poderiam 

constituir uma proposta para a educação, como segue. 

(a) a educação deve ser contextualizada e não fragmentada; 

(b) o diálogo deve ser a essência das práticas educativas cotidianas;  

(c) a aceitação do outro em sua diversidade deve ser uma atitude 

permanente dos partícipes dos processos de ensino e 

aprendizagem; 

(d) a abertura de ideias deve estar presente nas relações humanas; 

(e) o estímulo à solidariedade e cooperação deve ser um princípio 

educativo; 

(f) a abordagem do pensamento relacional e dialógico deve estar 

contida nas práticas educacionais;  

(g) a formação dos sujeitos aprendentes deve ter pauta na tríade do 

ser, do conhecer e do fazer; 

(h) a pluralidade de métodos e enfoques deve ser uma dimensão a ser 

empreendida; 

(i) os espaços de aprendizagem devem ser diversificados e 

oportunizados a todo momento; 

(j) a liberdade e a autonomia do estudante devem ser estimuladas; 

(k) o estudante deve construir sua própria identidade; 

(l) o autoconhecimento deve ser estimulado; 



162  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

(m)  a amorosidade e a fraternidade devem pautar todas as relações nas 

práticas educativas. 

Com essa proposta é possível demonstrar o quão pode ser exitosa a 

experiência da educação domiciliar e/ou o que podemos replicar e/ou 

adaptar para os processos de ensino e aprendizagem.  
 

Referências 
 
AGUIAR, A. M. A situação jurídica do ensino domiciliar no Brasil. Jus navigandi, jul. 2011 
Disponível em: https://jus.com.br/artigos/19514/a-situacao-juridica-doensino-domiciliar-
no-Brasil. Acesso em: 26 set. 2020. 
 
AMORIM, F. V.; CALLONI, H. Sobre o conceito de amorosidade em Paulo Freire. Conjectura: 
Filos. Educ.. Caixas do Sul, v. 22, n. 2, p. 380-392, maio/ago. 2017. Disponível em: 
http://www.ucs.br/etc/revistas/index.php/conjectura/article/view/4807/pdf. Acesso em: 
26 set. 2020. 
 
ANDRADE, A. P. C. L. de. Educação para a Fraternidade como Meio Construtor da Paz. 
2015. Disponível em: 
http://www.equidade.faced.ufba.br/sites/equidade.oe.faced.ufba.br/files/consideracoes_int
rodutorias_sobre_as_diferencas_entre_os_conceitos_de_fraternidade_e_solidariedade_-
_silvia_morais_e_robinson_tenorio.pdf. Acesso em: 20 ago. 2015. 
 
ANDRADE, É. P. Educação domiciliar: encontrando o Direito. Pro-posições, Campinas, v. 28, 
n. 2, p.172-192, 5 maio 2017. Quadrimestral. Disponível em: http://www.scielo.br/ 
pdf/pp/v28n2/0103-7307-pp-28-2-0172.pdf. Acesso em: 26 set. 2020. 
 
ASSOCIAÇÃO NACIONAL de Educação Domiciliar (Aned). Educação domiciliar no Brasil 
(ED). Brasília: Distrito Federal, 2016. Disponível em: https://www.aned.org.br/conheca/ed-
no-brasil. Acesso em: 26 set. 2020. 
 
BARBOSA, L. M. Ensino em casa no Brasil: um desfio à escola? 2013. Tese ( Doutorado em 
Educação) – Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo, 2013.  
 
BARBOSA, L. M.; EVANGELISTA, N. S. Educação domiciliar e direito á educação: a influência 
norte-americana no Brasil. Rev. Educ. Perspec., Viçosa, MG, v. 8, n. 3, AOP, set./dez. 2017. 
eISSN2178-8359. Disponível em: https://periodicos.ufv.br/educacao 
emperspectiva/article/view/6989/2835. Acesso em: 26 set. 2020. 
 
BAUMAN, Z. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 
 
BAUMAN, Z. Capitalismo parasitário: e outros temas contemporâneos. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2010. 
 
BAUER, M. W.; GASKELL, G. Pesquisa qualitativa com texto: imagem e som: um manual 
prático. Petrópolis, RJ: Vozes, 2015. 
 
BORGES, A. Deus e o sentido da existência. Lisboa: Gradiva, 2011. 
 

https://jus.com.br/artigos/19514/a-situacao-juridica-doensino-domiciliar-no-Brasil
https://jus.com.br/artigos/19514/a-situacao-juridica-doensino-domiciliar-no-Brasil
http://www.ucs.br/etc/revistas/index.php/conjectura/article/view/4807/pdf
http://www.equidade.faced.ufba.br/sites/equidade.oe.faced.ufba.br/files/consideracoes_introdutorias_sobre_as_diferencas_entre_os_conceitos_de_fraternidade_e_solidariedade_-_silvia_morais_e_robinson_tenorio.pdf
http://www.equidade.faced.ufba.br/sites/equidade.oe.faced.ufba.br/files/consideracoes_introdutorias_sobre_as_diferencas_entre_os_conceitos_de_fraternidade_e_solidariedade_-_silvia_morais_e_robinson_tenorio.pdf
http://www.equidade.faced.ufba.br/sites/equidade.oe.faced.ufba.br/files/consideracoes_introdutorias_sobre_as_diferencas_entre_os_conceitos_de_fraternidade_e_solidariedade_-_silvia_morais_e_robinson_tenorio.pdf
http://www.scielo.br/%20pdf/pp/v28n2/0103-7307-pp-28-2-0172.pdf
http://www.scielo.br/%20pdf/pp/v28n2/0103-7307-pp-28-2-0172.pdf
https://www.aned.org.br/conheca/ed-no-brasil
https://www.aned.org.br/conheca/ed-no-brasil
https://periodicos.ufv.br/educacao%20emperspectiva/article/view/6989/2835
https://periodicos.ufv.br/educacao%20emperspectiva/article/view/6989/2835


Diálogo na perspectiva da fraternidade  163 

BRITO, R. et al. O diálogo e a aprendizagem com tecnologias da informação e comunicação no 
homeschooling. Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 15, e 2014804, p. 1-21, 2020. Disponível 
em: https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa 
/article/view/14804/209209212943. Acesso em: 30 set. 2020. 
 
BUBER, M. Dialogue. In: BUBER, M. Between Man and Man. London and Glasgow: Collins, 
1929, 1947 e 1961. 
 
CASTORIADIS, C. Uma sociedade à deriva: entrevistas e debates 1974-1997. Aparecida, SP: 
Ideias & Letras, 2006. 
 

CURY, C. J. Homeschooling ou educação no lar. Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 35, 
e219798, 2019. 
 

CATALÃO, V. L. et al. Atitude transdisciplinar e a poética do conhecer. Revista Eletrônica do 
Mestrado em Educação Ambiental (REMEA), Rio Grande, v. 24, jan./ jul. 2010. Disponível 
em: https://periodicos.furg.br/remea/article/view/3878. Acesso em: 26 set. 2020. 
 

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.  
 

LAROSSA, J. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira de 
Educação, Rio de Janeiro, n. 19, p. 20-28, 30 abr. 2002. Quadrimestral. Disponível em: 
http://www.scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.pdf. Acesso em: 26 set. 2020. 
 

LIPOVETSKY, G. A era do vazio: ensaios sobre o individualismo contemporâneo. Barueri, SP: 
Manole, 2005. 
 

MORAES, M. C. O paradigma educacional emergente. Campinas: Papirus, 1997. 
 

MORAES, M. C. Pensamento ecossistêmico: educação, aprendizagem e cidadania no século 
XXI. Petrópolis: Vozes, 2004. 
 

MORAES, M. C. Transdisciplinaridade, criatividade e educação: fundamentos ontológicos 
e epistemológicos. Col. de Juan Miguel Batalloso Navas. Campinas, SP: Papirus: 2015 (Coleção 
Práxis). 
 

NICOLESCU, B. La transdisciplinarité: manifeste. Monaco: Rocher, 1996. 
 

NOVAES, S.; GUIMARÃES, E. H.; LIMA, R. de J.; FAGUNDES, A. I. Homeschooling no Brasil: um 
estudo sobre as contribuições do ensino domiciliar, no desenvolvimento das competências 
individuais e na formação educacional. In: SIMPÓSIO INTERNACIONAL DE GESTÃO DE 
PROJETOS, INOVAÇÃO E SUSTENTABILIDADE e ENCONTRO LUSO-BRASILEIRO DE 
ESTRATÉGIA 6, 5., São Paulo, nov. 2017. Anais [...] Disponível em: 
https://singep.org.br/6singep/resultado/184.pdf. Acesso em: 26 set. 2020. 
 

OAKESHOTT, M. The voice of poetry in the conversation of mankind. Bowes & Bowes: 
Cambridge, 1960. 
 

SÃO JOSÉ, F. O homeschooling sob a ótica do melhor interesse da criança e do 
adolescente. Belo Horizonte: Del Rey, 2014. 
 

SEMIS, L. Homeschooling: 14 perguntas e respostas. Nova Escola, São Paulo, fev. 2019. 
Disponível em: https://novaescola.org.br/conteudo/15636/homeschooling-14-perguntas-e-
respostas. Acesso em: 26 set. 2020. 

https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa%20/article/view/14804/209209212943
https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa%20/article/view/14804/209209212943
https://periodicos.furg.br/remea/article/view/3878
http://www.scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.pdf
https://singep.org.br/6singep/resultado/184.pdf
https://novaescola.org.br/conteudo/15636/homeschooling-14-perguntas-e-respostas
https://novaescola.org.br/conteudo/15636/homeschooling-14-perguntas-e-respostas


164  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

DIÁLOGO E FRATERNIDADE COMO FACILITADORES DO ENSINO 
REMOTO NA EDUCAÇÃO INFANTIL: UM RELATO DE EXPERIÊNCIA  

 
Maria do Socorro da Silva de Jesus* 

Raquel Lima Alves** 
Queila Pahim da Silva*** 

Introdução 
 

 A pandemia causada pela Covid-19 assolou o País e o mundo, trazendo 

insegurança aos povos de todos os continentes e não está sendo diferente no 

Brasil. Todos os setores da sociedade têm procurado formas de evitar a 

proliferação do contágio, tendo na Organização Mundial da Saúde (OMS, 

2020) referência para a utilização de medidas não farmacológicas, como 

distanciamento social, utilização de máscara em todos os ambientes, 

higienização das mãos com água e sabão ou álcool-gel várias vezes por dia, 

limpeza de objetos que tiverem contato com ambiente externo ao de casa, 

como brinquedos, chaves e celular; adoção da etiqueta respiratória, como 

cobrir a boca com o antebraço ao tossir ou espirrar, ou utilizar lenço 

descartável e lavar as mãos após utilizá-lo, dentre outras. 

A educação, depois da economia é o segmento social que mais vem 

sofrendo com o efeito pandêmico, o que tem gerado grandes transtornos. 

Levar conteúdo a milhares de crianças e jovens alunos brasileiros, dos mais 

diferentes níveis sociais e das diversas regiões do País foi, em princípio, uma 

tarefa impensável, uma vez que estamos todos cumprindo a quarentena 

imposta pelos governos federais, estaduais e municipais. Então, como 

continuar as aulas e o currículo escolar? Como realizar a comunicação 

pedagógica com as escolas vazias?  

Segundo a Associação Brasileira de Mantenedoras de Ensino Superior 

(ABMES), as aulas remotas oferecem a continuidade da escolarização por 

meio de recursos tecnológicos, só que a distância. Essa prática tem 

garantindo o cumprimento do conteúdo programático previsto para cada 

disciplina. O que difere do conceito de Educação a Distância (EaD), que é, via 

                                                           
* Mestra em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB).  
E-mail: socorrovalparaiso@gmail.com  
** Mestra em Psicologia pela Universidade Católica de Brasília (UCB).  
E-mail: raryan.raquel@gmail.com  
*** Doutoranda em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB).  
E-mail: quepahim@gmail.com 

mailto:socorrovalparaiso@gmail.com
mailto:socorrovalparaiso@gmail.com
mailto:raryan.raquel@gmail.com
mailto:quepahim@gmail.com


Diálogo na perspectiva da fraternidade  165 

de regra, um formato de ensino e aprendizagem caracterizado como 

autoinstrucional com apoio pedagógico (ABMES, 2020).  

Para as aulas remotas lograrem êxito, o papel da família, intercedendo 

entre a escola na pessoa do professor e operando as mídias, tem suma 

importância. O trabalho coletivo de conscientização, instrução e formação das 

famílias brasileiras envolve muito mais que tecnologia e dedicação dos 

professores e atores escolares, diz respeito também ao sentimento e à ação 

fraterna entre estes. 

Por isso, traremos neste capítulo o relato de experiência de uma das 

autoras em uma escola da Secretaria de Educação do Distrito Federal 

(SEEDF) de Educação Infantil, na área rural do Distrito Federal, concernente 

à continuidade das aulas no cenário de pandemia e isolamento social no 

Brasil e no DF e a importância da relação dialógica e fraternal entre os 

responsáveis pelas crianças, os educadores e a gestão escolar. 
 

1 Uma experiência com o ensino remoto na Educação Infantil  
 

 Com o professor apto a operar as novas mídias e pronto para atuar com 

o novo modelo de aulas, tem-se o desafio de preparar os pais. A tarefa de 

conduzi-los nos acessos ao portal específico e a utilizarem os recursos 

disponíveis, para que pudessem efetivamente auxiliar seus filhos nas tarefas 

propostas pelos professores, foi uma empreitada que seguiu um cronograma 

rigoroso. Este teve início com a criação do grupo das famílias no aplicativo 

WhatsApp, para comunicação por mensagens, áudios e vídeos; seguido de 

envio de e-mails aos alunos para o acesso à plataforma virtual criada pela 

SEEDF; treinamento virtual para a realização das tarefas propostas pelos 

professores e o consequente retorno das atividades pelas famílias, já 

realizadas ao portal.  

 Com a responsabilidade de verificar as condições de internet e seu 

respectivo acesso, compete também à escola, representada pela gestão, 

coordenadores e professores, verificar se as famílias possuíam máquinas 

para o trabalho home office, como celulares, notebooks, tablets e 

computadores de mesa, constatar também as condições dos pais em 

assimilarem todas as informações e estarem aptos a realizar o trabalho de 

orientação aos filhos. Observemos que nem todas as famílias possuem acesso 



166  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

à internet com qualidade para a devolução dos exercícios propostos, assim o 

retorno se dá via WhatsApp, diretamente para as professoras.  

 A narrativa dessa escrita retrata um relato de experiência vivenciada 

por uma das autoras deste artigo, ocorrida numa escola de área rural 

localizada no Gama/DF, mais precisamente no Engenho das Lajes, numa 

turma de Educação Infantil composta por 13 discentes sendo: sete meninos e 

seis meninas todos com 4 anos de idade. Na turma não havia alunos inclusos 

nem com necessidades educativas especiais, no sentido do ensino e da 

aprendizagem. Tratava-se de uma turma bastante homogênea. 

 De acordo com dados da SEEDF, a referida escola atende à Educação 

Infantil, ao Ensino Fundamental de nove anos, Ensino Médio e Educação de 

Jovens e Adultos (EJA), possui 16 salas de aula, 59 servidores, 42 professores, 

104 turmas e 682 alunos, dos quais 24 têm necessidades especiais de 

aprendizagem (SEEDF, 2020). 

 As aulas acontecem nos três turnos, matutino, vespertino e noturno e, 

segundo as orientações da SEEDF, foi oferecido todo o suporte material para 

que os professores, especialmente os da Educação Infantil, conseguissem 

superar suas limitações e aprimorar suas habilidades no contato com as 

tecnologias disponíveis para o trabalho virtual. Uma constante dessa rotina 

de formação foram os cursos on-line, palestras, lives, entre outros, que, 

realizados, tiveram como objetivo não só dar condições ao professor de 

manusear as mídias para o seu trabalho remoto, mas garantir que ele 

pudesse, também, orientar os pais que se encontravam, por sua vez, ansiosos, 

duvidosos do êxito do trabalho remoto e, por isso desacreditados da própria 

condição de auxiliar seus filhos.  

 Antes da publicação do Decreto n. 40.509, de 11 de março de 2020, que 

suspendeu as aulas presenciais como uma das medidas para o enfrentamento 

do novo coronavírus, a professora seguia uma rotina diária com seus 13 

alunos da Educação Infantil em suas aulas presenciais. A rotina consistia no 

acolhimento (canto, regras de convivência, brincadeiras), momentos da 

alimentação, escovação, atividades pedagógicas lúdicas e recreativas. Com o 

início do ensino remoto, esta professora buscou formação individual para 

adequação a esta nova realidade de trabalho, a fim de se preparar para 

atender à demanda dos pais em todas as suas necessidades e dúvidas. 

Também precisou aprender a gravar aulas e vídeos, pois a rotina se 

modificou mudando de aulas presenciais para exaustivas horas de trabalho 

em frente à máquina, no teclado. À professora recaiu ainda a incumbência do 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  167 

aprendizado dos novos termos, das novas palavras; decifrar códigos 

operacionais; ajustar o microfone; aliar-se a essa tecnologia, além de 

aprender a limitar o horário de trabalho, pois as famílias, trabalhando home 

office e precisando orientar os filhos na realização das atividades propostas, 

necessitavam de atenção o tempo todo. 

 De acordo com Larossa (2002), uma experiência é tudo aquilo que 

acontece e que de alguma forma toca a pessoa que a vivencia, transformando-

a. No entanto, somente o sujeito da experiência, aberto à sua própria 

transformação, consegue promovê-la através da reflexão. 

  Antes de vivenciar esta experiência, a professora acreditava que seria 

impensável e impossível o trabalho com crianças tão pequenas por meio das 

mídias e de um celular. Em suas reflexões, ela concluiu que os incentivos 

promovidos pelo governo e pela equipe escolar não surtiriam efeito, caso não 

houvesse a participação maciça das famílias e, principalmente, a presença do 

diálogo e da fraternidade, marcantes na experiência vivenciada. Na 

devolutiva dos trabalhos das crianças, percebeu-se o tamanho do 

envolvimento familiar nesse processo de construção educativa. Observou-se 

a participação das famílias, sua evolução em aprender, juntamente com os 

professores, a manusear adequadamente as ferramentas digitais com o firme 

propósito de, assim, ajudarem seus filhos a realizarem as atividades 

propostas.  

 A percepção de que houve o desenvolvimento das relações familiares se 

comprova pela observação do comportamento dos pais das crianças da 

Educação Infantil, quando eles pediam auxílio por acreditarem que a criança 

deveria fazer mais, produzir mais e ser mais aplicada. O sentimento fraterno 

entre escola e família, na ação construtiva diária em comum diálogo, deixa 

um legado de realizações que há alguns meses, seria impossível admitir ou 

imaginar que aconteceria da maneira como está acontecendo. Para a 

professora, sujeito desta experiência, se lhe fosse revelado em fevereiro/20 

que, em julho/20 ela estaria trabalhando 100% remotamente, com certeza a 

negação seria sua única reação. 

 Na devolutiva das atividades, nos acessos ao portal, na disposição e na 

busca de sempre aprender mais, a professora evidenciou os esforços que as 

famílias e a escola estavam tendo para trabalharem em conjunto. Também 

evidenciou que o diálogo fraterno contribuiu, consideravelmente, para que a 

proposta de ensino e aprendizagem, no modelo remoto, alcançasse seus 

objetivos, mesmo que em condições adversas à realidade de cada um dos 



168  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

grupos familiares. A Foto 1, apresentada a seguir, é um exemplo de 

devolutiva dos pais, demonstrando a realização de uma atividade pedagógica 

proposta aos alunos de 4 anos da Educação Infantil.  

 
Foto 1 – Atividade representando o melhor amigo. Desenho livre 

 
Fonte: Acervo das autoras (2020)1 

 

 A equipe escolar, composta por professores, coordenadores e gestores, 

que antes do evento pandêmico trabalhavam com uma rotina de 8 horas 

diárias, de forma presencial, com horário específico para coordenar, realizar 

reuniões e só utilizavam os recursos/ferramentas midiáticos, quando se fazia 

necessário, sem a obrigatoriedade, foram bruscamente levados a aprender 

técnicas para a realização de reuniões virtuais, trabalhar com plataformas, 

além de elaborar, enviar, receber e avaliar os conteúdos propostos, na grade 

curricular vigente.  

 Para a Educação Infantil esse processo se deu de maneira ainda mais 

complexa, uma vez que foi necessário ensinar os pais dos pequenos a 

trabalharem com eles em casa. Para garantir a aprendizagem dos alunos 

neste segmento, é preciso contar com todo um aparato que valorize a 

ludicidade, que pode ser trabalhada através de músicas, brincadeiras, teatro, 

                                                           
1 As fotos foram enviadas à professora pelos pais dos alunos com a devida autorização para divulgação 
das imagens.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  169 

contação de histórias, dança e ritmos. Nas aulas presenciais tudo isso era 

garantido dentro de uma rotina predefinida, com atividades planejadas e com 

objetivos claros e intencionalidade pedagógica.  

 No planejamento das atividades remotas, a professora se propôs a 

manter os objetivos da Educação Infantil e teve êxito nas devolutivas feitas 

pelos pais, em virtude do diálogo estabelecido com eles e em função da 

fraternidade observada durante todo processo. Tanto o diálogo quanto a 

fraternidade contribuíram, para garantir a aprendizagem dos alunos e 

amenizar os efeitos do distanciamento e do isolamento social. A professora 

observou e registrou a felicidade dos alunos em realizarem as atividades 

pedagógicas propostas e em receberem seu feedback através de áudios ou 

vídeos. A Foto 2 abaixo representa uma das atividades feitas em casa e 

enviadas à professora regente. 
 

Foto 2 – Atividade com figura geométrica: o triângulo 

 
Fonte: Acervo das autoras (2020). 



170  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 Momentos de apreensão, temor, incredulidade foram vivenciados pela 

professora durante esta experiência. No entanto, sua reflexão final diante de 

tudo foi positiva, pois vislumbrou uma realidade pedagógica inédita que, 

antes, julgava impossível de acontecer, que foi a devolutiva das atividades 

das crianças, realizadas a contento, em tempo hábil e revelando aquisição dos 

conhecimentos esperados. Esta experiência a fez perceber que existem novas 

possibilidades na prática pedagógica e que diálogo e atitudes fraternas entre 

as partes proporcionam resultados positivos inesperados. Através do diálogo, 

soluções para o problema das famílias sem possibilidades de acesso (em 

número que não chega a ser motivo para pôr em risco a nova modalidade de 

ensino) foram encontradas. A estas famílias foram oferecidas as atividades 

impressas e a devolutiva delas, na maioria dos casos, também ocorreram via 

imagem de WhatsApp enviada à professora pelos pais, comprovando que de 

fato foram os pequenos que as realizaram em casa, conforme também 

mostrado na Foto 3.  

 
Foto 3 – Atividade representando o melhor amigo. Desenho livre 

 
Fonte: Acervo das autoras (2020). 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  171 

 Para a professora, receber as imagens e os vídeos de seus alunos e 

perceber o desenvolvimento e a aprendizagem deles era algo emocionante. 

Estas devolutivas serviram para comprovar que o diálogo mantido entre a 

família e a escola, mesmo realizado pelas mídias é algo efetivamente 

construtor. O diálogo se faz acontecer independentemente da distância física, 

uma vez que os recursos midiáticos os aproximam.  
 

2 Importância do diálogo e da fraternidade no contexto da experiência 

descrita 

 

 O diálogo ocorrido entre a escola e as famílias, bem como a fraternidade 

revelada entre os participantes destas duas instituições, foi fundamental para 

garantir o êxito da experiência descrita acima. O diálogo constitui-se como 

componente fundante das relações sociais. Inclusive é reconhecido como o 

único processo que permite o aprimoramento das relações humanas. Todo 

diálogo conduzido com cuidado e responsabilidade possibilita o surgimento 

de bons resultados, dentre eles a reflexão a respeito dos atos e a mudança de 

comportamentos, quando se percebe que tais atos são inadequados (ALVES; 

RIBEIRO, 2019).  

 Mesmo diante da impossibilidade de contato físico, a escola não deixou 

de garantir o diálogo efetivo com os pais das crianças desta turma da 

Educação Infantil; conseguiu estabelecer com eles a parceria necessária para 

que as atividades remotas passadas aos alunos pudessem ser efetivamente 

realizadas, para possibilitar a aprendizagem dos pequenos. 

 Por meio do diálogo, os pais foram convencidos a caminharem juntos 

com a professora, apoiando as ações pedagógicas a serem realizadas em casa. 

Também compreenderam que não estariam sozinhos neste processo, pois a 

forma correta como deveriam proceder com seus filhos, durante a realização 

de cada atividade proposta, foi explicada com antecedência para eles. A 

professora realizou todo este processo dialógico através da mediação 

tecnológica, tranquilizando-os que esta situação atípica não duraria para 

sempre, consistindo numa adaptação estratégica por conta de uma crise 

sanitária.  

 O trabalho dialógico da professora contribuiu para que os pais 

percebessem que as crianças acumulariam muitos conhecimentos, realizando 

as atividades dirigidas pedagogicamente, com intencionalidade, visando o 



172  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

crescimento integral dos alunos. Até a Base Nacional Curricular Comum 

(BNCC) dá abertura para que tanto pais quanto professores entendam que a 

Educação Infantil deve garantir a ampliação do universo de experiências, 

conhecimentos e habilidades dessas crianças, diversificando e consolidando 

novas aprendizagens. O ensino remoto pode ser visto como uma forma de 

garantir isso. 

 A BNCC também reforça a necessidade de se potencializar as 

aprendizagens e o desenvolvimento das crianças, a prática do diálogo e 

compartilhamento de responsabilidades entre a instituição de Educação 

Infantil e as famílias. Fica evidente nesta afirmação que o diálogo entre a 

escola e as famílias é fundamental. Elas devem caminhar juntas, uma 

completando a outra, potencializando assim as aprendizagens dos alunos 

(BRASIL, 2017). 

 Santos e Toniosso destacam: 
 

O contexto familiar será o primeiro ambiente em que a criança irá 

criar seus vínculos e relacionamentos, e a partir de tais relações o 

indivíduo criará seus modelos de aprendizagem como também 

terá seus primeiros conhecimentos acerca do mundo à sua volta, 

criando noções básicas que influenciarão na sua vida escolar.  
(2014, p. 131).  
 

 Considerando o conhecimento deste tipo de citação, através do diálogo 

com os pais, a professora conseguiu fazê-los perceber a importância de sua 

atuação no sentido de garantirem este ambiente aos seus filhos.  

 No contexto que trouxe a necessidade de aulas remotas além do 

diálogo, a fraternidade se apresentou como uma importante facilitadora. 

Couto (2012) alega que, embora a fraternidade seja vista como um princípio 

esquecido, é pela educação que se realiza o processo de humanização, e 

esquecer a fraternidade enquanto ideia-força contribui para a 

despersonalização do sujeito e para a alienação social. O autor acredita que 

isso contribui para que as pessoas se tornem cada vez mais individualistas, 

uma atitude que, se não for evitada, pode afetar o processo de ensino e 

aprendizagem, principalmente quando as desigualdades sociais ficam 

evidentes quanto ao que se percebeu durante o período da pandemia, que 

obrigou as escolas a recorrerem ao ensino remoto. Percebeu-se que muitas 

famílias não tinham os recursos necessários para terem acesso às aulas e 

orientações vindas dos professores, mas a solução para estes casos também 

foi encontrada através do diálogo.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  173 

 Na experiência descrita, o que se percebeu foram práticas de atitudes 

fraternas. De acordo com Andrade: 
 
É na fraternidade que o ser humano se projecta na exterioridade e 
se reintegra como Espírito, uma vez que, ao se exteriorizar o ser 
humano, é e, sendo nessa práxis se desdobra, enquanto homem 
pela mediação da natureza vê o outro como outro de si e sendo 
livre sabe que o outro também é livre. É na fraternidade que o 
homem sabe da igualdade e da liberdade, na conciliação com sua 
própria natureza se pensando nela (ANDRADE, 2010, p. 101). 

 

 O espaço da comunidade escolar é considerado um lugar onde é 

possível que os participantes tenham a compreensão de si e a compreensão 

dos outros, num movimento progressivo no qual a ideia-força de fraternidade 

se desenha da esfera singular para a valorização da pessoa. Buber (1987) 

afirmava que “o nós e a comunidade são realidades e estruturas 

antropológicas que resultam da relação eu e tu e, como expressão máxima 

dessa relação, clarificam de modo mais preciso a identidade e o diálogo” 

(BUBER, 1987, p. 87, grifos do autor). 

 O autor afirma “torno-me Eu na relação com o Tu”, com isso percebe-se 

a necessidade da relação face a face que possibilita a relação dialógica 

enquanto autêntica proposta de existência fundada no diálogo. No entanto, 

mesmo sem a possibilidade de uma relação presencial, este diálogo foi 

possível na experiência descrita, em que se observou a formação de uma 

pequena comunidade fraterna, pois a escola se posicionou a cumprir sua 

missão transformadora do meio. 

 É válido destacar que a fraternidade, ainda que associada à Revolução 

Francesa, surgiu anteriormente enquanto fraternidade cristã, influenciada 

pela mensagem de amor universal do cristianismo. Não apenas a 

fraternidade, mas também a igualdade e a liberdade são conceitos que 

encontram suas raízes nas mensagens deixadas por Jesus Cristo, que 

influenciou fortemente a cultura do mundo ocidental, onde surgiu uma 

dimensão prática da fraternidade intimamente relacionada com a 

“hospitalidade” monástica e a “solidariedade” social (TOZI, 2005). 

 Por muitas vezes é comum as pessoas confundirem os conceitos de 

fraternidade e solidariedade. Em várias situações são até utilizados como 

sinônimos. No entanto, de acordo com Comte-Sponville (1995) a 

solidariedade é insuficiente, por si só, para sustentar os processos solidários, 



174  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

necessitando por essa razão da fraternidade como sustentáculo ético/moral 

que alimente a virtude da justiça e justifique os atos de generosidade. Só 

assim serão autênticos atos de solidariedade e não meras ações caridosas.  

 Para Baggio (2005, p. 21), a fraternidade se torna necessária como 

sentimento que anima os processos (ativos) de solidariedade. Concluiu que 

“a solidariedade é demasiado interessada ou ilusória para constituir uma 

virtude”. O fato de não constituir uma virtude não impede que se constitua 

num valor. 

 O autor ainda afirma que  
 
[...] o homem que vive o ideal fraterno reconhecerá no outro um 
seu igual em dignidade e configurará o projecto de cidadania na 
adequação que mantêm com a liberdade e a igualdade, ao 
ultrapassar a fronteira do seu próprio egoísmo. A solidariedade, 
sob determinado ponto de vista, pode ser concebida e 
percepcionada enquanto configuração política da fraternidade. 
Contudo, “a solidariedade – tal como historicamente tem sido 
muitas vezes realizada – permite que se faça o bem aos outros, 
embora mantendo uma posição de força, uma relação vertical que 
vai do forte ao fraco. A fraternidade, porém, pressupõe um 
relacionamento horizontal, a divisão dos bens e dos poderes, tanto 
que cada vez mais se está elaborando – na teoria e na prática – a 
ideia de uma solidariedade horizontal, em referência à ajuda 
recíproca entre sujeitos diferentes, seja pertencente ao âmbito 
social, seja do mesmo nível institucional (BAGGIO, 2005, p. 22). 

 

Na experiência descrita percebe-se que a fraternidade foi exercida num 

relacionamento horizontal, em que pais e professores se ajudaram 

mutuamente, para garantir o melhor aprendizado das crianças que seriam 

ensinadas através do ensino remoto. Neste contexto, a dimensão do diálogo 

também contribuiu para revelar o mais profundo sentido da existência 

humana, presente na palavra-princípio Eu-Tu defendida por Buber (1987). 

Para o autor, a relação existente entre estas duas esferas representa o fato 

primitivo, apresentado em forma de diálogo, relação essencial ou encontro.  
 

3 Considerações finais 
 

 Indubitavelmente, o ano 2020 entrará para a História como uma das 

maiores crises sanitárias vivenciadas pela humanidade. A pandemia pela 

Covid-19 trouxe inúmeros efeitos na sociedade de todo o Planeta, sendo em 

alguns países mais e em outros menos impactantes, mas com certeza, únicos. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  175 

 As imposições restritivas de circulação de pessoas e serviços, como 

forma de conter a propagação e contaminação pelo novo coronavírus, 

ocasionaram uma série de repercussões pessoais, sociais, sanitárias, 

educacionais, culturais, econômicas e políticas e provocam ainda resultados 

negativos e positivos. Angústia, medo, irritabilidade, frustração, ansiedade, 

aumento da disseminação de fake news, diminuição de renda, alteração no 

sistema imunológico, tensões diante dos novos cuidados e hábitos de saúde, 

mudança nos ritos de passagem e celebrações de datas comemorativas 

representam as consequências negativas (MACEDO, 2020; OPAS, 2020).  

 Já a oportunidade de reflexão e autoconhecimento, a queda nos índices 

de poluição e ruídos nas cidades, o que favorece a presença de animais 

silvestres, o crescimento de plantas e a melhora da qualidade do ar refletem a 

necessidade de investimentos mais sustentáveis pelos governos e, também, 

os pontos positivos do isolamento social (NIEDERAUER et al., 2020). 

 Podemos observar outro aspecto positivo do isolamento social através 

da continuidade da Educação Infantil da escola apresentada, como a 

fraternidade e o diálogo, através da interação virtual entre educadores e pais, 

em prol do aprendizado dos pequenos estudantes. Isso comprova que, apesar 

da distância física e dos inúmeros desafios dos profissionais da educação e 

das famílias de alunos, é possível o encontro proposto por Buber (1987) e a 

fraternidade nos preceitos de Baggio (2005). 

 Esperamos que este relato motive a todos que o lerem, quanto às 

possibilidades na educação, não somente infantil, mas em todos os seus 

níveis, de forma exitosa, mesmo em tempos de pandemia pela Covid-19. 
 

Referências 
 
ABMES. Associação Brasileira de Mantenedoras de Ensino Superior. Posicionamento 
ABMES sobre aulas remotas. Disponível em: 
https://abmes.org.br/noticias/detalhe/3700/posicionamento-abmes-sobre-aulas-remotas. 
Acesso em: 16 maio 2020. 
 
ALVES, R. L.; RIBEIRO, M. D. O sentido e a importância do diálogo em rodas de conversa na 
prevenção da automutilação entre adolescentes: um relato de experiência. In: SÍVERES, L.; 
LUCENA, J. I. A. (org.). Diálogo: uma perspectiva educacional. Brasília: Cátedra Unesco de 
Juventude, Educação e Sociedade. Universidade Católica de Brasília, 2019.  
 
ANDRADE, M. A fraternidade como direito fundamental entre o ser e o dever ser na 
dialéctica dos opostos de Hegel. Coimbra: Almedina, 2010. 
 

https://abmes.org.br/noticias/detalhe/3700/posicionamento-abmes-sobre-aulas-remotas


176  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

BAGGIO, A. A redescoberta da fraternidade na época do “terceiro 1789”. In: BAGGIO, A. M. 
(org.). O princípio esquecido. 2005. Disponível em: 
http://www.ruef.cl/ruef_portugues/pdf/Introducao_A%20redescoberta_da_fraternidade_ 
naepoca.pdf. Acesso em: 12 ago. 2020.  
 
BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 2017. Disponível em: 
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_20dez_site.pdf. Acesso em: 10 ago. 
2020. 
 
BUBER, M. Sobre comunidade. São Paulo: Editora Perspectiva, 1987. 
 
COMTE-SPONVILLE, A. Pequeno tratado das grandes virtudes. Lisboa: Editorial Presença, 
1995. 
 
COUTO, H. F. A fraternidade na comunidade escolar. 2012. 130 p. Dissertação (Mestrado 
em Ensino de Filosofia no Ensino Secundário) – Faculdade de Letras, Universidade do Porto, 
Portugal, 2012.  
 
LARROSA, J. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira de 
Educaçã, n.19, p. 20-28, jan./abr.2002. 
 
MACEDO, D. As “pandemias” dentro da pandemia. Jornal do Campus USP, 27 jul.2020. 
Disponível em: http://www.jornaldocampus.usp.br/index.php/2020/07/as-pandemias-
dentro-da-pandemia/. Acesso em: 26 ago. 2020. 
 
NIEDERAUER, M.; GALVÃO, W.; BERNARDES, A. Correio Braziliense: lições da quarentena: 
queda nos índices de poluição abre debate sustentável,10 ago.2020]. Disponível em: 
https://www.correiobraziliense.com.br/economia/2020/08/4867396-licoes-ambientais-
da-quarentena.html. Acesso em: 26 ago. 2020. 
 
ORGANIZAÇÃO PAN-AMERICANA DE SAÚDE (Opas). Disponível em: 
https://www.paho.org/bra/index.php?option=com_content&view=article&id=6130:covid-
19-materiais-de-comunicacao&Itemid=0#atividade. Acesso em: 26 ago. 2020. 
 
SECRETARIA DE EDUCAÇÃO DO DISTRITO FEDERAL (SEEDF). Disponível em: 
http://www.educacao.df.gov.br/. Acesso em: 29 ago. 2020. 
 
TOZI, G. A fraternidade é uma categoria política? In: BAGGIO, Antonio Maria (org.). O 
princípio esquecido, 2005. Disponível em: 
http://www.ruef.cl/ruef_portugues/pdf/A_fraternidade_e_uma_categoria_politica.pdf. 
Acesso em: 29 ago. 2020.

http://www.jornaldocampus.usp.br/index.php/2020/07/as-pandemias-dentro-da-pandemia/
http://www.jornaldocampus.usp.br/index.php/2020/07/as-pandemias-dentro-da-pandemia/
http://www.jornaldocampus.usp.br/index.php/2020/07/as-pandemias-dentro-da-pandemia/
https://www.correiobraziliense.com.br/economia/2020/08/4867396-licoes-ambientais-da-quarentena.html
https://www.correiobraziliense.com.br/economia/2020/08/4867396-licoes-ambientais-da-quarentena.html
https://www.correiobraziliense.com.br/economia/2020/08/4867396-licoes-ambientais-da-quarentena.html
https://www.correiobraziliense.com.br/economia/2020/08/4867396-licoes-ambientais-da-quarentena.html
https://www.paho.org/bra/index.php?option=com_content&view=article&id=6130:covid-19-materiais-de-comunicacao&Itemid=0#atividade
https://www.paho.org/bra/index.php?option=com_content&view=article&id=6130:covid-19-materiais-de-comunicacao&Itemid=0#atividade
https://www.paho.org/bra/index.php?option=com_content&view=article&id=6130:covid-19-materiais-de-comunicacao&Itemid=0#atividade
https://www.paho.org/bra/index.php?option=com_content&view=article&id=6130:covid-19-materiais-de-comunicacao&Itemid=0#atividade
http://www.educacao.df.gov.br/
http://www.ruef.cl/ruef_portugues/pdf/A_fraternidade_e_uma_categoria_politica.pdf


Diálogo na perspectiva da fraternidade  177 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bloco III 
 

DIÁLOGO E FRATERNIDADE NA EDUCAÇÃO SUPERIOR 
 

 



178  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

EDUCAÇÃO E FRATERNIDADE: UM DIÁLOGO FUNDAMENTAL 
 

Rosa Jussara Bonfim Silva* 
 
Introdução 
 

Em 1961, três padres responsáveis pela Cáritas brasileira1 idealizaram 

uma campanha para arrecadar fundos para as atividades assistenciais e 

promocionais da instituição e torná-la, assim, independente financeiramente. 

A atividade foi chamada Campanha da Fraternidade e realizada, pela 

primeira vez, na Quaresma de 1962, em Natal (RN).  

No ano seguinte, dezesseis dioceses do Nordeste realizaram a 

campanha, que, mesmo não obtendo êxito financeiro, serviu de início a um 

projeto anual dos Organismos Nacionais da CNBB e das Igrejas Particulares 

no Brasil, realizado à luz e na perspectiva das Diretrizes Gerais da Ação 

Pastoral (evangelizadora) da Igreja no País. 

É habitual, no período da quaresma, a Conferência Nacional dos Bispos 

do Brasil (CNBB) trazer um assunto que necessita de reflexão. Assim, foi 

lançada, em 1998, pela Igreja católica a Campanha da Fraternidade, com o 

tema “Fraternidade e Educação”.  

Desde 1962, até os dias atuais, a Campanha da Fraternidade é uma 

atividade ampla de evangelização desenvolvida no tempo da quaresma, para 

ajudar os cristãos e as pessoas de boa vontade a viverem a fraternidade em 

compromissos concretos, no processo de transformação da sociedade, a 

partir de um problema específico que exige a participação de todos na sua 

solução (CNBB).  

Em 1982, a Campanha da Fraternidade promoveu o tema: “Educação e 

Fraternidade”; já em 1998, o tema da Campanha foi: “A Fraternidade e a 

Educação” (CNBB, 2015). Ao observar aspectos interdisciplinares ao campo 

da educação, percebe-se que a Campanha da Fraternidade fundamenta-se em 

fatores educativos e utiliza diferentes recursos para a propagação e 

perpetuação das discussões que permeiam os temas. 

Em 2019, a Campanha da Fraternidade acentuou reflexões acerca das 

políticas públicas, mobilizando diálogos sobre históricas e atuais situações 

                                                           
* Doutora em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB).  
E-mail: rosajussarabonfim@gmail.com  
1 Disponível em: http://caritas.org.br. Acesso em: 11 out. 2020. 

mailto:rosajussarabonfim@gmail.com


Diálogo na perspectiva da fraternidade  179 

que compõem a realidade brasileira. Trata-se, portanto, de um tema que faz 

relação com a formação estrutural do País e tem interferência direta no 

território e na sociedade.2 

Ao tratarmos da educação e da fraternidade, temos o diálogo como uma 

interação no espaço social, possibilitando a aproximação das pessoas, 

conforme afirma Freire (2016), porque o individualismo é o oposto da 

solidariedade; principalmente quando uma pessoa tem uma perspectiva 

individualista, pensa a mudança apenas em prol de si; em contrapartida, a 

fraternidade busca a mudança em favor da sociedade.  
 
1 A educação e a fraternidade em momento de incertezas 
 

A incerteza foi sempre o chão familiar da escolha. 
Zygmunt Bauman 

 

A fraternidade é o espelho de uma auto-observação da comunidade 

humana como um todo e, não somente do ser isolado. E, neste viés interativo, 

a educação tem a função de possibilitar a passagem fundamental de cidadão à 

pessoa humana com direitos e deveres. Bauman (1998) destaca a total 

desregulamentação, a insegurança e o despedaçamento das antigas redes de 

solidariedade e fraternidade, caracterizando a situação de incerteza radical. 

Freire (2014) nos orienta que a educação não pode pautar-se pelo 

paradigma da empresa que dá ênfase apenas à eficiência. Este paradigma 

ignora o ser humano. Para este paradigma, o ser humano funciona apenas 

como puro agente econômico, um simples fator humano. Dessa forma, 

Educação e Fraternidade se traduzem em consciência social, cultural e 

política da dignidade, consciência de que a educação fraterna possibilita o 

pensar no outro, o que, certamente, torna o princípio da fraternidade um 

direcionador do projeto político-democrático, enquanto norma preceptiva 

que considera a dignidade humana como marco da liberdade, igualdade e 

fraternidade. 

Nesse momento de tantas incertezas, estes escritos buscam trazer uma 

educação fraterna, que emancipe e que construa pontes não apenas entre os 

processos educacionais, mas entre as pessoas. Com isso, aprendamos uns 

com os outros que precisamos respeitar as vivências, culturas e a história de 

cada um. Aprendemos ainda que cada pessoa, que cada sujeito que se educa, 
                                                           
2 Disponível em: https://campanhas.cnbb.org.br/. Acesso em: 11 out. 2020. 



180  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

também educa a outra pessoa a partir das suas próprias vivências, 

independentemente de sua idade e do tipo de experiência que traz consigo. 

A arte de educar é transdisciplinar, pois a educação cria espaços e 

condições para o diálogo, reciprocamente educativo entre as várias ciências e 

nos permite o reconhecimento de suas diferenças e semelhanças. Ou seja, as 

práxis educativo-intencionais, formais e não formais, estimulam a 

criatividade por meio de diálogos interativos, no processo de ensino e 

aprendizagem. 

Para Freire (2014), não há a possibilidade de se fazer a revolução 

educacional baseada na concepção bancária, mas apenas com concepções 

pensantes, críticas e reflexivas. Podem-se ser realizados processos educativos 

vinculados à fraternidade, ou seja, uma educação que una as pessoas. Nesse 

tecer discursivo, o autor reforça que o fracasso das políticas educacionais, 

lastreadas na globalização atualmente hegemônica seja a verificação de que o 

analfabetismo de milhões de pessoas, no Brasil, continua a nos desafiar e nos 

envergonhar. 

McLaren (2001) reforça que a pedagogia crítica é uma forma de 

libertação das pessoas, de forma que eles possam se tornar disponíveis para 

a sua imaginação coletiva. Assim, a importância da interferência da 

subjetividade, no processo de aprendizagem, de modo especial, a importância 

de uma educação fraterna. A prática política que se funda, em grande parte, 

na compreensão mecanicista no Brasil, reduz o futuro das nossas crianças e 

inibe a possibilidade de emancipação social, política e cultural. E, com efeito, 

a educação brasileira está, fortemente, ligada a modelos padronizados.  

Para Delors (1999), o ato educativo deve proporcionar a descoberta do 

outro e, ainda, promover momentos comuns que valorizem a experiência 

humana como um dos pontos de partida na resolução de conflitos. Conforme 

afirma Gadotti (2007), é preciso reconhecer que o contexto atual coloca 

novos desafios para a escola, o ensino, o professor, o aluno e a comunidade.  

Assim, ao entendermos a fraternidade na perspectiva de compreender o 

outro e exercitarmos a empatia por meio do ato solidário de dialogar, 

permitimos que as pessoas se sintam responsáveis umas pelas outras. 

Portanto, o ato educativo está na capacidade de refletir, fraternalmente, 

acerca da nossa realidade, das nossas complexidades, por meio da pedagogia 

do diálogo, do encontro e da fraternidade e, assim, colocar em prática um 

projeto de esperança e de harmonia. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  181 

2 Diálogo e fraternidade 
 

Somente a fraternidade pode garantir uma paz duradoura 
Papa Francisco 

 

No contexto da Campanha da Fraternidade, que está sendo realizada, 

em 2021, de forma ecumênica, tem-se como tema: “Diálogo e Fraternidade: 

compromisso de amor”, trazendo como lema: Cristo é a nossa paz. Para 

discutirmos essa proposta, traremos uma tríade: Diálogo como forma de 

inclusão escolar; Diálogo entre saberes e sujeitos; Diálogo e conhecimento. A 

palavra “diálogo” deriva de duas raízes: “dia”, que significa “através de”, e 

“logos”, que significa “palavra”, ou, mais particularmente, “por meio da 

palavra”. 

E, assim, iniciaremos nosso tecer discursivo afirmando que o diálogo só 

terá continuidade, engajará e transformará a realidade das partes 

interessadas, se for capaz de propor significados novos e fomentar a 

ressignificação de velhas experiências, fornecendo um propósito à 

participação coletiva e à fraternidade.  
 

2.1 Diálogo como forma de inclusão escolar 

Tratar de inclusão escolar significa dialogar a respeito da compreensão 

da capacidade de cada educando; interagir por meio de situações 

estimulantes; estar atento aos graus de dificuldade e de complexidade que 

proporcionem aos professores e estudantes aprendizagens significativas, e 

diálogos autênticos que desafiem a criatividade e ruptura das ideias 

preestabelecidas.  

Dentro dessa visão inclusiva, é possível aliar o educador ao educando, 

dada a necessidade de atingir a globalidade do indivíduo, através da 

aprendizagem compreensiva e contextualizada, fazendo interagir saberes e 

experiências já adquiridos com a ajuda do professor, em uma perspectiva 

construtivista. Ou seja, para Vygotsky (1991), a aprendizagem ocorre com a 

ajuda do professor, mas também com todos os estudantes e suas 

particularidades, em um contexto ao qual pertence cada um dos indivíduos, 

valorizando saberes e experiências de todos, com seu nível de funcionalidade, 

numa perspectiva interativa de desenvolvimento. 

De acordo com a Declaração de Salamanca (1994), as escolas devem 

reconhecer as complexidades e diversidades dos seus educandos; o sistema 



182  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

escolar deve buscar e organizar-se de modo a satisfazer as necessidades dos 

educandos; é necessário adaptar-se aos ritmos de aprendizagem e garantir 

qualidade de educação a todos. E isso envolve uma boa organização escolar, 

adequação dos currículos, qualificação dos docentes, para que haja boas 

estratégias de aprendizagem.  
 

2.2 Diálogo entre saberes e sujeitos 

O diálogo é algo inerente ao ser humano, e tem em seu cerne o poder de 

transformação. É pelo diálogo que buscamos conhecer e ter fé no ser 

humano, na sua condição humana. No diálogo entre saberes e sujeitos, há um 

processo, uma construção da consciência crítica. Consciência de que existir 

humanamente significa repensar o mundo e modificá-lo. Para Freire (2014), 

o diálogo surge do mundo, para conscientizar o indivíduo e o mundo do 

outro. Ou seja, a palavra é dita por todos.  

A palavra é um direito primordial, proibi-la é um assalto 

desumanizante. Conhecimento é construído no diálogo entre sujeitos, pois 

conhecimento é consciência da realidade e da condição humana. O diálogo 

entre sujeitos deve preceder de uma educação não alienada e não alienante. 

Nesse sentido, as experiências sociais não podem ser desperdiçadas, pois são 

amplas e variadas e trazem em seu bojo tradições científicas, culturais e 

sociais de grande relevância. Colaborando com essa narrativa, Canclini 

(1997) considera que o encontro de saberes pode implicar processos de 

hibridação cultural, no qual se valorizam os saberes locais produzidos por 

diferentes culturas. 

Para Habermas (1987), o diálogo é um agir comunicativo, em que o 

verdadeiro diálogo exclui uma concepção exclusivista do fazer, ou seja, 

através do diálogo é possível investigar e compreender os processos que 

fragmentam e interferem na comunicação real entre os indivíduos. Isso exige 

mudança na forma de pensar e agir. O diálogo entre o saber e o ser precisa 

abrir mão de velhas práticas e pensar em uma educação que transforme o 

fragmento em união, o isolamento em fraternidade.  
 
2.3 Diálogo e conhecimento 

Ao iniciarmos a discussão acerca do diálogo e do conhecimento, 

podemos afirmar que Vygotsky (2001) e Bakhtin (1992) realizaram uma 

verdadeira ruptura epistemológica ao trazerem à luz que o conhecimento 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  183 

está além das ciências humanas, ou exatas, pois o verdadeiro conhecimento 

amplia constantemente o conceito de ciência por meio de dimensões éticas e 

estéticas.  

Ao falarmos de conhecimento, conforme afirma Bakhtin (1988), faz-se 

necessário pensar o lugar fora do outro, portanto ser exotópico/excedente de 

visão, ou seja, quanto mais a busca pelo conhecimento dialogar com as 

variáveis existentes, melhor e com maior fidedignidade será a compreensão 

da realidade.  

A compreensão bakhtiniana elucida duas consciências, dois sujeitos: 

uma forma de diálogo seria o locutor, e o interlocutor seria palavras e 

contrapalavras. Somente dessa maneira, é possível a construção de sentidos. 

Sentidos cuja compreensão, na ótica de Vygotsky (1991), só se dará ao 

compreendermos as forças fundamentais que as constituem. Este encontro 

ético, estético e com sentido coloca questionamentos norteadores entre 

diálogo e conhecimento: Que compromissos assumimos, enquanto 

educadores e pesquisadores? Até que ponto nos inquieta a sociedade atual? 

Que sociedade almejamos e precisamos construir? Enquanto educadores e 

pesquisadores, estamos a serviço do que e de quem? Compreendemos e 

transformamos a nossa realidade?  

Pensar é inquietar-se, é um diálogo contínuo conosco mesmo. Ajuizar 

acerca destas questões é fazer uma reflexão acerca do sentido social, político, 

histórico e educacional em que vivemos. Assim, o diálogo e o conhecimento 

se realizam por meio de uma vivência participativa, por um ato ético 

complexo que permeia e se concretiza no encontro do eu e do outro.  
 

3 A fraternidade como princípio educativo 
 

A alegria não chega apenas no encontro do achado,  
mas faz parte do processo da busca. E ensinar e aprender  

não pode dar-se fora da procura, fora da boniteza e da alegria. 
Paulo Freire 

 

A educação, em uma visão dialógica e interacionista, busca identificar os 

fenômenos que agregam a prática pedagógica. Freire (2016) nos ajuda a 

perceber os fenômenos que influenciam o processo educativo, ao afirmar 

que é preciso haver olhos e escuta atenta e crítica da realidade e para a 

realidade.  



184  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Nesses termos, a pedagogia se funde à filosofia que consiste no amor à 

sabedoria, conhecendo seus valores, suas verdades e, de modo geral, sua 

aplicação na linguagem. Freire em uma conferência na Tanzânia, em 1971, 

trouxe à luz a concepção de que não devemos reduzir as situações apenas do 

ponto de vista da realidade educacional, mas buscar perceber e aprofundar a 

compreensão dos variados fatores que integram o processo educativo, ou 

seja, ter um olhar fraterno diante da cultura popular, das relações sociais, das 

manifestações e reações diante de fatos que ocorrem no espaço escolar e na 

sociedade.  

No contexto contemporâneo, estamos diante de muitas transformações, 

no entanto, carecemos de reflexões efetivas sobre a educação, como os 

aspectos sociais influenciam na esfera escolar. Dessa forma, ao entender e 

refletir como e contra o que se apresenta no mundo, é preciso assumir uma 

postura fraterna do eu ou do ser propriamente dito.  

Nesse sentido, Freire (2016) argumenta que a educação não pode 

basear-se numa ação mecanicista e conteudista, mas deve perceber que o ser 

humano é vivo, pensante, ativo e traz consigo vários fatores que influenciam 

a intencionalidade educativa, ou seja, os fenômenos mudam, quando mudam 

pensamentos, consciência, ações, emoções e reações. Uma pedagogia 

conservadora observa os objetos com os mesmos olhos, sem se atentar aos 

detalhes; remete-nos a ideias cristalizadas, deixando passar despercebida a 

existência de algo a mais que está implícito ou velado.  

Uma pedagogia fraterna, ao contrário, observa o ser, sua existência, sua 

constituição e manifesta-se com a preocupação básica sobre as situações que 

ocorrem, por meio de fenômenos que não se ajustam a outras formas ou não 

conseguem entrelaçar-se. Uma relação fraterna busca discutir sobre aquilo 

que o outro percebe em relação ao mundo, às pessoas, suas inquietações e 

suas hipóteses.  

Em uma pedagogia fraterna e coerente, pode-se observar o ato puro, 

que se destaca principalmente por meio da expressão do pensamento, pois os 

atos humanos não podem ser marcados em algo que não seja mais duradouro 

do que ele mesmo. Todo ensinamento diversificado pelo mundo está dirigido 

pelo conhecimento, tanto do senso comum quanto do científico, em que as 

informações se diversificam e se fundem. Conforme afirma Freire (2016), 

somos seres inacabados e influenciados pelos fenômenos culturais, sociais, 

emocionais, que transcendem uma visão reducionista do ser. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  185 

Uma pedagogia embasada no diálogo, na fraternidade é evidenciada 

pela busca por um eterno aprendizado, com relação ao ser humano, 

observando constantemente o poder da relação com a história social e 

cultural, dirigida por um processo de ensino e aprendizagem dialógico e 

transparente. Podemos classificar isso como o lado de dentro e o lado de fora, 

em que o lado de dentro se vive e também se descansa das instituições, é 

onde todas as emoções humanas são libertadas e refletidas, para que o corpo 

possa descansar perante a realidade dos seres vivos. Já o lado de fora é onde 

são trabalhadas suas finalidades, ou seja, todo sonho e toda estimativa do ser 

vivo estão ligados diretamente a isso. 

Para Buber (2001), os deuses desconhecem os homens, enquadrando-

os como exemplares e como objeto. Nenhuma pessoa conhece uma 

comunidade no todo, assim como a comunidade não conhece seus membros; 

o dinheiro não compra a educação nem a vida, e o sentimento não gera uma 

vida pessoal. concordamos. Considerando essa assertiva, Freire (2016) 

argumenta que não podemos interferir na autenticidade do outro. Uma 

sociedade que agrupa um conjunto de desconhecidos sem se conhecerem 

como irmãos, somente praticam um ato de ligação, porém uma comunidade 

não nasce por esse sentimento, ela é gerada por uma relação de vida, de 

fraternidade e de união, da qual parte a necessidade de viver e conviver. 

No processo educativo, a fraternidade é a forma da compreensão da 

consciência. E, por consequência, surge um ato. Então, podemos afirmar que 

tudo se refere às experiências de vida que envolvem atos humanos. Pois, 

qualquer ação feita será um ato diferente, tudo que se fizer no dia a dia será 

um diferencial, tanto para o educador quanto para o educando. Todo ato traz 

consigo uma referência intencional com sua objetividade. Por fim, sempre 

que houver uma imaginação, um pensamento, uma intenção ou qualquer 

outro tipo de atitude tanto física quando emocional, haverá um ato. 
 

4 Considerações finais 
 

 Com o objetivo de concluir nossos escritos, trazemos Santo Agostinho 

(2017), ao afirmar que o amor aproxima, e nos faz sentir-se parte do outro. 

Portanto, para esse autor, o amor é o propulsor da fraternidade, pois, à 

medida que aquele que ama vai em direção ao outro e nessa incidência, há 

uma expressão verdadeira do ser tal como ele é.  



186  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 A escola está hoje diante do desafio de encontrar um funcionamento 

mais integrado para os aspectos afetivos e cognitivos presentes em todo o 

processo de ensino e aprendizagem. É um grande desafio, mas educação é 

esperar, do verbo esperançar. Ou seja, cada um deve compreender que temos 

uma função pulsante e promotora de mudanças, a educação somos nós e, se 

queremos que as engrenagens educativas fluam com fraternidade, união, 

diálogo e empatia, devemos começar por nós enquanto educadores e 

questionar: Que ações podem ser empreendidas para o avanço do processo a 

uma aprendizagem fraterna?  

 As ações educativas devem pactuar os saberes: conhecimento e 

sentimentos, ação e reflexão, atitudes e valores, a partir da compreensão do 

processo de formação humana, para a construção de uma sociedade fraterna, 

justa e solidária. E, por fim, buscar em nossa formação, enquanto pessoas, o 

exercício intelectual e espiritual, pelo qual possamos chegar à descoberta da 

verdadeira sabedoria em busca da paz e da fraternidade.  
 

Referências  
 
AGÊNCIA BRASIL. Acesso à internet é exclusivo no celular para 59% no Brasil. 
Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2020-05/acesso-internet-e-
exclusivo-no-celular-para-59-no-brasil. Acesso em: 21 jun. 2020.  
 
AGOSTINHO, Santo. Confissões. São Paulo: Editora Vozes, 2017. 
 
BAKHTIN, M. Estética da criação verbal. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 
 
BAUMAN, Z. O mal-estar na pós-modernidade. Rio de Janeiro: Zahar, 1998.  
 
BAUMAN, Z. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 
 
BUBER, M. Eu e tu. Trad. do alemão, introd. e notas de Newton Aquiles von Zubem. São 
Paulo: Centauro, 2001. 
 
BRASIL. [Constituição de (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil. 
Brasília: Senado Federal, 1988. 
 
BRASIL. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Diretoria de Pesquisas. 
Coordenação de População e Indicadores Sociais. Estimativas da população residente com 
data de referência 1º de julho de 2017. 2017. 
 
CANCLINI, N. G. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da modernidade. São 
Paulo: EDUSP, 1997. 
 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2020-05/acesso-internet-e-exclusivo-no-celular-para-59-no-brasil
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2020-05/acesso-internet-e-exclusivo-no-celular-para-59-no-brasil


Diálogo na perspectiva da fraternidade  187 

DECLARAÇÃO DE SALAMANCA. Sobre princípios, políticas e práticas na área das 
necessidades educativas especiais. Brasília, DF: MEC, 1994. 
 
DELORS, J. Os quatro pilares da educação. Relatório para a Unesco da Comissão Internacional 
sobre Educação para o século XXI. Publicado em forma de livro no Brasil, com o título: 
Educação: um tesouro a descobrir (Unesco, MEC). São Paulo: Cortez Editora, 1999. 
 
FREIRE, P. Conscientização: teoria e prática da libertação: uma introdução ao 
pensamento de Paulo Freire. São Paulo: Moraes, 1980. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2014. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da solidariedade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2016. 
 
GADOTTI, M. Educar para um outro mundo possível. São Paulo: Publisher Brasil, 2007. 
 
HABERMAS, J. Teoria de la acción comunicativa y estúdios prévios. Madrid: Cátedra, 
1987. 
 
MCLAREN, P. Traumas do capital: pedagogia, política e práxis no mercado global. In: SILVA, L. 
H. (org.). A escola cidadã no contexto da globalização. Petrópolis: Vozes, 2001. p. 81-98. 
 
UNESCO, Comissão Nacional. Alfabetização para todos, 2018. 
Disponível em: https://unescoportugal.mne.gov.pt/pt/temas/educacao-para-o-seculo-
xxi/alfabetizacao-para-todos Acesso em: 15 fev. 2021. 
 
VYGOTSKY, L. A formação social da mente. S. Paulo: Martins Fontes, 1991. 
 
VYGOTSKY, L. A construção do pensamento e da linguagem. São Paulo: Martins Fontes, 
2001. 

https://unescoportugal.mne.gov.pt/pt/temas/educacao-para-o-seculo-xxi/alfabetizacao-para-todos
https://unescoportugal.mne.gov.pt/pt/temas/educacao-para-o-seculo-xxi/alfabetizacao-para-todos


188  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

EDUCANDO PARA A FRATERNIDADE: DIÁLOGO DA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA COM A EDUCAÇÃO BÁSICA 

 
Edney Gomes Raminho* 

Felipe Fontineles Martins**  
 

Introdução 
 

Há quem acredite que a ciência é um 
instrumento para governarmos o mundo. 

Mas eu preferia ver no conhecimento 
científico um meio para alcançarmos não 

domínios, mas harmonias. 
Mia Couto 

 

O modelo capitalista de ideologia bancária procura criar um padrão de 

educação distanciado das realidades de aprendizagem das crianças e das 

famílias, principalmente das mais vulneráveis, como uma forma ideológica de 

controle social. E, deste modo, uma estratégia de controle também subjetivo 

velado, pela qual o sujeito não se percebe sendo manipulado pelos aparelhos 

ideológicos do Estado (ALTHUSSER, 1996), reproduzindo modelos de pouco 

ou nenhum diálogo com sua condição social e com a fraternidade que o 

harmoniza consigo e com seus pares.  

Por esta perspectiva, não se reconhecendo e, não se compreendendo 

como parte do meio em que vive, o sujeito se exclui das práticas sociais 

cidadãs, potencializando-se à vulnerabilidade para a manipulação. Ele se 

torna adaptável a tudo o que lhe oferecem, mesmo que não seja o que ele 

precisa para se sentir representado como pessoa e cidadão.  

Na escola, esta realidade comparece de maneira direta ou indireta. Pois, 

pelo fato de o sujeito não se sentir membro do meio, integrado e integrador 

dele, a realidade e as situações de convivência nas quais ele se insere pouco 

lhe significam e lhe fazem sentido; pouco o envolvem a sentir-se e a 

apropriar-se de sua cidadania de direito, e o oportunismo da exclusão se 

expande. O que o mercado oferece às pessoas é por elas recebido sem 

questionamentos e adotado como padrão de verdade.  

                                                           
* Doutoranda em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB). E-mail: 
professoraedy@yahoo.com.br 
** Acadêmico de Direito do Centro Universitário Icesp de Brasília. E-mail: felipefmfl16@gmail.com 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  189 

Como fator de reafirmação deste cenário, assiste-se à invasão da era de 

consumo em que as pessoas são abduzidas a serem, porque compram, 

consomem e se consomem no mercado – um processo de naturalização de 

sofrimento das pessoas pelo apagamento de si mesmas e pela exacerbação da 

substituição da pessoa pela coisa, a objetificação do sujeito (BAUMAN, 2008). 

Um modismo cada dia mais difícil de ser modificado, de aniquilação das 

subjetividades.  

Esta condição de aniquilamento subjetivo, de exclusão, de reproduções 

para a massificação leva o sujeito, as famílias e a sociedade a assumirem uma 

educação com padrões prontos, sob o imperativo do Estado mercantil. 

Educar passa seguir generalismos de imposição para um mercado, para um 

modelo de consumo, em detrimento da formação de pessoas sensíveis, 

envolvidas com a transformação emancipadora da sociedade. 

A esperança seria a escola. Pelo injuntivo do mercado, ela também, por 

vezes, oferece condições de aula por massificação de conteúdos, por número 

de pessoas em uma sala. E as condições de aprendizagem vão se mostrando 

um desafio complicado na práxis, de luta da subjetividade contra a imposição 

mercantil, uma vez que o modelo validado é o que dá mais lucro. O modelo 

quantitativo por cabeça, não o qualitativo por subjetividades. 

Dado este amálgama cristalizado, educar, considerando a não 

massificação, a individualidade da pessoa humana requer tempo, diálogo, 

encontro, o que não é parte do objetivo da massificação capital na educação, 

um dos bens mais caros da pós-modernidade ocidental. Constrói-se uma 

educação ludibriada pelo projeto de fortalecimento do consumo de coisas. 

Como consequência, a essência de aprender de maneira integrada ao meio 

para viver bem vai se fluidificando em coisas.  

Na contramão do processo humanizatório, vender modelos de educação 

vai se reafirmando como empreendimento de promoção das diferenças 

sociais. Quanto mais cara a educação e os objetos promovidos por ela e para 

ela, maiores as diferenças sociais, dados os apagamentos e as submissões 

subjetivas. Maior, por sua vez, a possibilidade de alargamento das 

desigualdades. Quando uma família adota este modelo, cria-se o vício da 

replicação dele nas gerações futuras como uma espécie de nó górdio.  

São retratos administrados pela classe média e endossados pelos mais 

vulneráveis como referência a ser seguida, um deixar-se levar pela 

correnteza. Cria-se um padrão de realidade distante, impossibilitado aos mais 



190  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

desvalidos, ampliando-se as barreiras entre ricos e pobres. Muitas riquezas 

plurais sendo diluídas, esfaceladas por uma correnteza feroz.  

Quanto maior o cenário de crises sociais, mais estas situações de 

diferenças sociais vão sendo desveladas. A saber, por exemplo, as crises 

causadas por antidiálogos, fragmentações, polarização e fanatismo político-

religioso apontam que estes muros são ainda mais altos e bem concretados. 

Fato evidenciado pela crise sanitária mundial da segunda e início da terceira 

década do século XXI, ocasionada pela pandemia de Covid-19, colocando à 

prova em que medida os conhecimentos reconhecidos estavam a serviço da 

qualidade de vida, e se os objetos e as ideologias adotados responderiam às 

necessidades sanitárias, educativas, econômicas e sociais do ser humano e se 

haveria uma medida sustentável para enfrentar a crise.  

Estas são algumas das questões em debate pelo paradigma emergente, a 

exemplo de Morin (1996, 2005, 2011, 2014, 2015) e Santos (1997, 2017). 

Estas obras propõem repensar a educação por uma perspectiva dialética e 

dialógica, visando às relações de saber por caminhos de promoção de um 

mundo mais justo, questionador das emergências coloniais e aberto a novas 

possibilidades de aprendizagem, plurais e democráticas, de respeito à 

subjetividade e à individualidade do sujeito pelo diálogo entre culturas de 

aprendizagens. O que parece contribuir, para romper os abismos colonialista-

ideológicos de um Estado mercantil.  

Isso, porque pela imposição ideológica, o modelo de educação ocidental 

ainda insiste em repetir a lógica abissal e bancária imposta pelo mercado de 

massificação global. A educação criativa, dialógica e de respeito à 

individualidade do sujeito para o respeito plural, para compreender e 

construir uma educação democrática, responsável pelas mudanças no mundo 

e com uma convivência ecológica, ainda se mostra um desafio. 

Romper este cenário exige a formação crítico-reflexiva constante do 

professor e a não massificação da educação pelas instituições de educação – 

da educação básica à superior ciclicamente. Para tanto, é preciso buscar 

compreender os liames, ou o responsável por promovê-los na relação entre 

estas duas esferas da formação educativa. Neste ponto encontramos a 

extensão universitária, dado seu compromisso social de promover a 

interação da universidade com a comunidade, articulando-lhes encontros de 

um universo comum ao desenvolvimento e progresso mútuo, como convite a 

refletir sobre: Quais seriam algumas possibilidades à extensão universitária, 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  191 

para fortalecer uma educação criativa de encontro com a subjetividade e com 

a liberdade criativa na Educação Básica?  

Para refletir sobre esta questão, partilham-se aqui vivências de 

aprendizagem que buscam envolver, respeitar e despertar a liberdade, a 

criatividade, o aprendizado sensível e significativo voltado à compreensão 

subjetiva das relações de vida. Todas estas vivências foram articuladas e 

fomentadas pela extensão universitária, pensando e oferecendo uma 

educação de formação humana com vistas à valorização da subjetividade, da 

sensibilidade e da criação para a interatividade, como convite à 

aprendizagem de transformação de realidades.  
 

1 Luzes cativas do diálogo para a transformação social 
 

O diálogo do Ensino Superior com a Educação Básica aparece então 

como aquele que pode iluminar e fortalecer o anseio de uma sociedade 

construída para o desenvolvimento humano. Uma educação assim pensada 

alimenta o desejo do sujeito de criar e recriar o que ele mesmo faz, 

participando e retroalimentando a criatividade, resistindo contra os 

desequilíbrios emergentes de imposições ideológicas contrárias ao bem-estar 

social.  

 À extensão universitária identifica-se esta tarefa dada sua missão com a 

universidade de integrar-se  
 
[...] à matriz curricular e à organização da pesquisa, constituindo-
se em processo interdisciplinar, político educacional, cultural, 
científico, tecnológico, que promove a interação transformadora 
entre as instituições de ensino superior e os outros setores da 
sociedade, por meio da produção e da aplicação do conhecimento, 
em articulação permanente com o ensino e a pesquisa (BRASIL, 
2018, p. 2).  
 

Por isso, no corpo da extensão, a universidade constrói seu papel 

permanente de romper fronteiras, nutrir conhecimentos e retroalimentá-los 

pelo contínuo dialógico com a comunidade (SÍVERES, 2011), inclusive, com 

ações nas escolas e demais instituições de ensino básico. Por meio deste 

processo são desvelados fenômenos da comunidade pelos quais a 

universidade deve enveredar suas ações, transformando-se ao passo que 

transforma a comunidade onde está situada. A comunidade, por sua vez, 

sendo transformada, consolida e justifica o sentido da universidade 



192  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

permanecer ali e criar oportunidades de ensino, pesquisa e extensão futuras 

para um contínuo dialético e dialógico do conhecimento.  

Nesta perspectiva, pela extensão universitária, pode-se promover a 

gestação, a comunhão e a manutenção de matéria-prima à revelação de 

saberes os quais mantêm, recriam e dão vida à existência da universidade 

pelos seus projetos pedagógicos e pelo desenvolvimento técnico-científico 

por meio dos fenômenos sociais, científicos e culturais. Nesse ínterim, a 

extensão universitária oportuniza perceber, refletir e elaborar instrumentos 

de (trans)formação mais próxima à realidade social comunitária, abrindo-lhe 

caminhos para se desenvolver e galgar o progresso imbricado aos princípios 

extensionistas. 

Para tanto, a extensão assume na instituição atendida a missão de 

oferecer aos seus pares, membros comunitários, seus estudantes e 

professores, espaço para aplicar, refletir e reconstruir o conhecimento 

elaborado por meio do ensino e da pesquisa surgida no seio da extensão 

pelos fenômenos constitutivos da vida, dentro e fora da universidade. Este 

movimento busca garantir a formação cidadã dos pares ao passo que, vendo-

se como parte da comunidade, formando-se graças aos fenômenos nela 

gestados, e transformando-a por estas trocas de conhecimento, cuidem ainda 

mais de si mesmos enquanto cuidam da comunidade local, da sua cultura, da 

sua história, das suas subjetividades.  

Nessa relação sustentável de aprendizados, tem-se também como 

princípio fortalecer o compromisso mútuo da comunidade e da universidade 

de se manterem em parceria (BRASIL, 2018). Assim, vai se tecendo a 

harmonia das relações dialógicas entre ambas. Para isso, a universidade é 

chamada a se envolver e a cativar as adjacências, reconhecê-las como 

diversidade comum.  

Fato curioso é que a constituição universitária conta com a diversidade 

de muitos fios sociais na figura de seus estudantes, professores e 

colaboradores de cada setor. Este conjunto diverso de fios no/do interior da 

universidade, responsável pela sua engrenagem, representa em si a 

comunidade dentro da universidade. O trabalho, a história, a forma de viver e 

de trabalhar de cada um destes são cativos da extensão, ao passo que 

também são fios do ensino, da pesquisa e da funcionalidade administrativa 

da instituição universitária. São sementes da e para a comunidade. Portanto, 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  193 

partes vitais para a universidade se consolidar como instituição que se 

reconhece no saber das pessoas que a representam e a compõem. 

As vozes destes atores, suas percepções, intuições e vivências são fios 

da comunidade. O encontro desses fios pelas suas nuanças particulares, 

comuns e transcendentes, agrega-se mutuamente e liga a universidade à 

adjacência pelo sentido das suas histórias, das suas vivências, de suas raízes e 

de seus matizes transculturais de anseios e sonhos muito (a)diversos. Deste 

agregado complexo, reflete-se sobre e visiona-se uma sociedade desejosa de 

conhecimento (cons)ciente da casa comum que é própria à comunidade, o 

ambiente onde se insere; reconhece-se a comunidade em cada pessoa 

constitutiva da universidade, como uma parte do todo da própria 

comunidade como a casa comum da universidade. E, assim, o sentido do 

conhecimento universitário, do jeito de pensar, programar, partilhar e 

multiplicar o conhecimento tende a ser cativado de modo mais sensível, mais 

respeitoso e cuidadoso. E, desta feita, o papel ético da extensão vai sendo 

zelado e consubstanciado.  

Por este modo de ver, a universidade caminha rumo ao sentido da 

fraternidade dos conhecimentos. O respeito, o cuidado com o diverso 

fraterno começa pelo respeito à constituição de pessoas e pelo 

reconhecimento que a instituição tem por elas. A pluralidade delas compõe a 

riqueza universal do sentido de ser universidade, ou seja, de buscar saber do 

universo pela diversidade nela circunscrita e sem a qual a universidade não 

existiria, por ser seu corpo funcional.  

Deste modo, a extensão cumpre seu papel de estabelecer a interação 

dialógica com a comunidade, intervindo nas situações complexas urgentes, 

conforme prevê a Resolução que estabelece as Diretrizes para a Extensão na 

Educação Superior brasileira (BRASIL, 2018). E a instituição de Ensino 

Superior justifica seu sentido de ser pelas necessidades da vida dentro e fora 

do seu espaço institucional, refletindo a relação parte – todo imanente ao 

movimento complexo constitutivo da vida e da aprendizagem, como caminho 

para o desenvolvimento, inclusive, intermediando conhecimentos e ações nas 

instituições de Educação Básica.  

Para tal fim, às vivências aqui tecidas perpassam o trabalho da extensão 

na Educação Básica por meio da arte, explorando a criatividade, a ludicidade 

e suas aberturas de encontro e cuidado à comunidade, às crianças e 

adolescentes, reafirmando o compromisso cidadão da juventude e dos 



194  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

adultos. E, desta forma, religando-se às diretrizes e aos princípios da 

extensão universitária em especial no tocante aos seus artigos 5° e 6°, ao 

defenderem que a extensão deve se preocupar com a formação integral de 

seus envolvidos, modificando-se a si mesma e à comunidade externa, a partir 

de atividades culturais, tecnológicas educativas (BRASIL, 2018). Fatores, por 

sua vez, imanentes ao desenvolvimento mútuo dos envolvidos na extensão.  

Por este movimento, a extensão universitária fomenta uma sociedade 

do conhecimento comprometida com o bem-estar do presente para o futuro, 

visando ao reconhecimento das representações e dos sentidos subjetivos das 

unidades diversas, plurais tão caras à riqueza e à prosperidade das 

emancipações sociais pelo investimento do humano. Encontramos nesse 

sentido o que defende Síveres (2013, p. 21), “como a unidade está na 

diversidade e a diversidade se encontra na unidade, a relação dialógica entre 

esses dois movimentos se projetam tanto para a sua institucionalidade 

quanto para a sua universalidade”, ou seja, para cativar o universal, parte-se 

do respeito da comunhão com e pela diversidade.  
 
1.1 Experiências em diálogo 

A ideia de experiência que alimenta esta escrita é tecida em Santos 

(1997) e Larrosa (2002), para os quais o sentir, o imbuir-se da experiência 

integra pesquisador e fenômeno pesquisado por uma (re)significação 

unidual. Nessa perspectiva, o sensível integra-se ao fenômeno, nutrindo-se 

reflexivamente no seio de uma ciência aberta, de aportes epistemológicos 

sensíveis ao diálogo transcultural, visando a um entendimento plural da vida 

e das relações que o sujeito nela estabelece pelo diálogo com o fenômeno 

subjetivado, apreendido, revelado. 

Por este modo de ver, a experiência mergulha no sentido de que todo e 

parte são indissociáveis e interdependentes. Ela cativa a essência de 

coexistência histórico-cultural do sujeito com a experiência propriamente, 

pois não há experiência sem sujeito e sujeito sem experiência. Como dizia o 

poeta Mia Couto, nem todo ser escreve, mas todo ser humano tem uma 

história, uma experiência escrita na sua vivência, no seu contato com o 

mundo. O sujeito é parte da experiência, assim como esta existe em virtude 

do sujeito e sob seu olhar lançado sobre ela.  

Por este aporte de experiência, partilham-se aqui três experiências 

consubstanciadas pelo diálogo da extensão universitária com a Educação 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  195 

Básica. O ponto de partida comum é a ludicidade para a interatividade 

(WALLON, 2007; VYGOTSKY, 2010), enraizada pelo diálogo transdisciplinar 

(NICOLESCU, 1999; 2002) e pelos seus matizes na teoria da complexidade 

(MORIN, 2015). O diálogo com a comunidade acontece através de 

brincadeiras, jogos e recreações, instrumentos pelos quais perpassam a 

complexidade, quando tomados sobremaneira para a recriação. Por este 

ponto, crianças, adolescentes e famílias são convidados a brincar, interagir e 

a construir sua própria representação de um conteúdo por uma recriação, 

outra história, outro jogo, outra brincadeira, outra arte individual.  

A primeira experiência em partilha é um projeto intitulado Recrearte – 

recriação de obras literárias em outras formas de expressão da arte – para 

escolas públicas do Distrito Federal. Dele nasceu minha pesquisa de 

mestrado sobre a relação do diálogo e da dialogicidade como condutores à 

leitura como fenômeno transdisciplinar (RAMINHO, 2019). Uma produção na 

qual ecoam convívios e aprendizagens do ensino-extensão-pesquisa. Ao 

passo que participava das disciplinas do mestrado, as produções do Recrearte 

vinham à memória como exemplos dos entendimentos de educação à 

cidadania (FREIRE, 2011), a interdependência desta cidadania de uma cabeça 

bem-feita, aberta a novas aprendizagens (MORIN, 2014) e dos diálogos de 

cuidado com a subjetividade, abrindo-lhe novos percursos de vida 

(NOCOLESCU, 1999; 2002) pela leitura recreativa de vidas. Ressoava que a 

forma como a leitura é representada por uma pessoa é uma das partes desta 

representação, não o seu todo, embora ela seja integrante de um todo, que 

não, necessariamente, é o sujeito e tudo o que ele entende de leitura, mas 

desdobramentos, mosaicos deste entendimento. 

Ao atuar na extensão, via na prática o que lia, discutia e refletia no 

mestrado. Ali também reluzia o que, como professora na universidade, podia 

discutir, entender e cativar pela extensão na rede pública de ensino. A relação 

ensino, pesquisa e extensão e o porquê de a extensão ter consigo um 

compromisso tão importante para a construção do conhecimento, bem como 

seus reflexos em uma sociedade sensível e mais justa pelo conhecimento, 

ficavam mais claros. Reflexos constantes desta construção de saberes 

compareciam, ao passo que se tornava possível levar o diálogo da educação 

às escolas, à universidade valorizando e estimulando a subjetividade dos 

envolvidos. 



196  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

A segunda experiência é um novo embrião gestado pela extensão, 

polinizando ensino, pesquisa e retroalimentando a extensão. Trata-se de uma 

tessitura conjunta com um estudante de Direito da instituição de fomento.1 

Uma vivência de oportunidade ao ensino da leitura do texto da lei em escolas 

públicas do Distrito Federal, como caminho para a construção da cidadania 

em Freire (2005, 2011, 2015). É intitulada de Cidadania é legal: começa com 

leitura e dela para a vida inteira. Uma transcendência de experiências – de 

orientando a orientador para um orientando que educa crianças e que 

compartilham mutuamente suas vivências com suas famílias e com a 

sociedade.  

No meio deste percurso, nasceu uma nova esperança de aprendizagens 

para a amplitude do nosso diálogo, expandindo-se para novas esperanças de 

reconhecimento subjetivo da cidadania pelas crianças e adolescentes que 

participavam do projeto. As delegações da União Europeia e a Embaixada da 

Polônia no Brasil promoviam um concurso de desenhos sobre os direitos da 

criança. Inscrevemos o projeto e apreciamos a alegria da comunidade escolar 

e da extensão com os prospectos de parte das produções recreativas das 

crianças, passeando por um mundo um pouco mais amplo que aquele 

inicialmente previsto – transcendências reluziam.  

A terceira experiência é um fio tecido no projeto Extensão abre 

caminhos,2 pensado para estreitar diálogo e acolher a comunidade com o 

apoio educativo para as crianças, durante a crise pandêmica de Covid-19 no 

ano de 2020. Como o momento em si já configurava sofrimento e 

desequilíbrios, característicos da crise, sensibilizou-nos que, mais que em 

outro tempo, a comunidade precisava ser acolhida, abraçada e apoiada para 

tratar a educação das crianças. Até mesmo porque aquelas da rede pública 

não tinham a previsão de retorno das aulas, ainda que em formato remoto. 

Elas estariam em casa por tempo indeterminado até que a pandemia de 

Covid-19 cessasse e precisariam de um alento até que pudessem retornar 

com segurança à escola. Lidar com a educação das crianças e com o trabalho 

remoto ao mesmo tempo em casa aparecia como algo desafiante e incerto às 

famílias.  

                                                           
1 A instituição de fomento desta e das demais ações extensionistas aqui partilhadas é o Centro 
Universitário Icesp de Brasília. 
2 Link da brincadeira gravada: disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=VdgbntU5VMc. 
Acesso em: 10 set. 2020.  

https://www.youtube.com/watch?v=VdgbntU5VMc


Diálogo na perspectiva da fraternidade  197 

Por isso, o projeto Extensão abre caminhos procurou pensar quais 

brincadeiras seriam mais apropriadas, significativas e como orientar a fazê-

las cuidando para que o diálogo afetivo e a aprendizagem significativa 

acontecessem em consenso com os sentimentos despertados à família e seus 

consequentes reflexos nas crianças, nas aprendizagens em desenvolvimento 

pela presença, cativando a proximidade entre os envolvidos pelo diálogo 

contínuo (SÍVERES, 2015).  

Parecia-nos que os instrumentos ao cativo desta relação poderiam ser 

jogos, brincadeiras e dicas de lazer educativo. Assim estimularia o diálogo de 

afeto, de prazer por estar junto no isolamento social, mitigando sofrimentos 

da crise, ao passo que contribuiria com o aprendizado coletivo da família, 

inclusive, de respeito às suas diferenças.  

Em virtude do isolamento social, o recurso possível para estabelecer 

este percurso era as mídias digitais pelas redes sociais. Então, as brincadeiras 

e os jogos eram propostos por meio de vídeos, gravados por uma equipe 

composta por uma psicóloga,3 a professora que vos fala e mais uma 

pesquisadora da educação,4 sob a orientação da Pró-Reitora de Extensão,5 

lapidados e postos nas redes pela Assessoria de Comunicação (Ascom) 

institucional. Partilha-se aqui a experiência de preparo do vídeo sobre a 

brincadeira Boca de forno, como um convite à reflexão sobre o processo 

dialógico de integração entre culturas de tempos diferentes e de provocações 

para partidas de aprendizagens. 

Esta tríade propositiva procura promover a aprendizagem leitora com 

estratégias lúdicas, interativas e mobilizadoras do olhar sensível (WALLON, 

2007; VYGOTYSKY, 1984) pela recriação artística e lúdica. Este modo de 

ensinar abre caminhos para educar, respeitando-se as liberdades e 

pluralidades subjetivas, cativando-as às transcendências recriadas pelo 

aprendiz-artista (NICOLESCU, 2002), um caminho de surpresa para cada 

estudante pelas descobertas reveladas. 

Ressoam, portanto, aqui aprendizagens, sentimentos constituídos no 

circuito das experiências de ressignificação da extensão universitária à 

comunidade, com foco na rede pública de ensino do Distrito Federal. Cada 

percurso, uma redescoberta, uma (des)reconstrução epistemológica e de 

                                                           
3 Professora Mestra Nathália Inês de Carvalho Zaranza. 
4 Professora Especialista Patrícia Matão.  
5 Professora Doutora Tânia Maria de Freitas Rossi.  



198  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

aberturas a conhecimentos, encontros e diálogos com aprendizagens que, 

sendo reveladas, compõem a vida com a comunidade, pela tríade 
 

 

  Educação Universitária            Educação Básica,  

 

de modo que aprender e ensinar foi se tornando um eixo cada vez mais 

recursivo, cíclico de reinserções de sujeitos pensantes (MORIN, 2011).  

 Conviver com uma criança, um adolescente se empenhando para dar 

vida à sua criação, à sua liberdade, alimentava também em mim o desejo por 

fazê-lo na construção de novos diálogos e desafios na educação. O contínuo 

da jornada da minha própria aprendizagem foi fomentando a necessidade de 

criar novas possibilidades de reconhecimento de aprendizagens para 

partilhá-las com a comunidade. 

Os princípios da complexidade (MORIN, 2000) podiam ser ilustrados ali 

em cada ação. A começar pela confecção da atividade por material reciclável e 

que fosse inutilizado em casa ou em outro lugar. Assim, o fazer enquanto 

educadora se dava por uma espécie de autopoieses de nutrição criativa, 

iluminada em convívio ecossistêmico com ética, respeito às diferenças. Um 

jeito de ver a educação como uma forma de construir a fraternidade 

dialógica, interligando e correlacionando culturas de aprendizagem de modo 

atemporal (MORIN, 2011). Em tempo de imersão à tecnologia digital, o 

convite no Extensão abre Caminhos era o de transcender diferenças de tempo 

e de cultura de brincar na família. E assim estreitar laços de afeto em um 

momento tão delicado para a humanidade como a crise pandêmica. 

Este movimento abria caminho para despertar o olhar para si e para o 

outro como reflexo de enação e saberes partilhados recursivamente. Uma 

maneira de respeitar as raízes culturais e epistemológicas destes saberes. Um 

movimento de autoeco-organização e de advento de novas espirais de 

conhecimentos, livres em fecundidade e voos. E quanto mais isso cativasse a 

proximidade da família, mais o prazer de aprender para ensinar movia o 

desejo de educar. Mais me movia também o desejo de construir educação 

para a justiça social, de cuidado de mim, do outro e da comunidade na qual 

refletiam essas experiências de aprendizagem. Ao passo que cuidava da 

educação do meu aluno, da escola onde atuava e da extensão que, junto deles, 

    EXTENSÃO  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  199 

eu representava, sentia-me cuidando de mim mesma, de uma grande família, 

da minha casa comum, dos meus conviventes.  

Entendendo o meu fazer como fazer bem, pela interatividade entre as 

crianças, entre os membros da comunidade escolar, este sentimento de bem-

estar refletia e caminhava comigo nas demais situações nas quais eu convivia. 

E tantos outros, tantas outras histórias teciam o sentido de acreditar no 

princípio de retroalimentação integrante dele e integrado por ele. O 

movimento de acolhida, ao sentir a educação se ampliando e o sentimento de 

amor à vida por saber, por conviver na educação, fazia-me construir o bem 

que se revelava ainda mais saboroso. Um sentimento de desejo de buscar 

saber mais porque o saber que tenho alimenta o encontro de pessoas com 

suas essências. Um sentimento de cuidado fraterno pela educação. 

Nesse compasso, entrelaçavam-se movimentos de afetos, de trocas para 

ser, muito além de ter por ter. Um sentido de empenho para que o estudante 

da rede pública, hoje, seja universitário amanhã, colega de assessoria 

universitária, orientando/orientador na extensão, na pesquisa. Muito além de 

uma exigência de mercado, que aluno e professor, tecidos por relações de 

aprendizado fraterno, sintam-se felizes por reconhecerem-se capazes, pela 

acolhida e pelo estímulo a novas partidas.  

Destes encontros nos circuitos de nossas passagens de aprendizagens 

necessárias para sermos mais humanos, é salutar o convite, o cativo, para que 

este mesmo estudante o faça aos seus conviventes; potencialize desejos; 

some forças, para construir uma sociedade mais comprometida com ela 

mesma, menos preocupada com o fazer de coisas e mais desejosa pelo 

despertar a vida, pelo sentir, pela essência de ser. Assim, a vida começa a ser 

é um tecido de ciclos de convivência. A ética, portanto, perpassando estes 

ciclos, converte-se no cuidar deles, abrindo-lhes caminhos, partidas de vida 

(SÍVERES, 2015).  
 

1.2 Recriações: múltiplos diálogos 

A interatividade é um fenômeno pelo qual a educação promove sentir a 

vida. Pelo processo interativo de compartilhamento de vivências e dos 

saberes que as permeia, o ser humano põe em ação sua capacidade de pensar 

e articular conhecimentos, interagindo sensibilidade e sentido (VYGOTSKY, 

1991). Estes, por sua vez, vão sendo ainda mais sensíveis, quando conduzidos 



200  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

pela efetividade e pelo desejo de se sentir bem aprendendo e redescobrindo 

o mundo (WALLON, 2007).  

São conduções epistemológicas de que o ser humano, por ser um ser de 

linguagem, nela se revela e tece a vida ao passo que suas descobertas pela 

linguagem vão tornando-o mais cativo delas e compreensivo da cultura de 

linguagem, pela qual ele se manifesta e estabelece suas relações sócio-

históricas. Deste modo, o desenvolvimento de uma cultura linguística 

acontece nas e para as relações sociais nas quais o ser se insere.  

Um movimento interativo no qual o sujeito vai se modelando e ao 

mundo coexistencialmente (MORIN, 2011). O cativo da recriação linguística, 

portanto, comparece como um conjunto de possibilidades, pelo qual o sujeito 

se revela e encontra vários outros, externos a si nas relações sociais e 

internos de si mesmo nas relações subjetivas. A recriação abre o pensamento, 

cria diálogos e alça voos (NICOLESCU, 2002). O outro, inclusive, o imaginário 

faz parte do todo do sujeito e de seus reflexos coexistenciais (NICOLESCU, 

1999).  

A interatividade pelo imaginário se mostra como um circuito de 

encontro do lúdico, para interagir com o mundo (WALLON, 2007; VYGOTSKY, 

1991) e recriar a forma de aprender. Deste ponto tecemos diálogo de 

fundamento à experiência construída no decorrer do projeto Recrearte. O 

projeto conduzia os estudantes a: escolher um livro da biblioteca da escola – 

ao passo que, para fazê-lo retroalimentavam o acervo por ser uma política da 

escola – lê-lo; pesquisar a biografia e bibliografia do autor e recontar a 

história, não simplesmente em narrativa ou declamação (no caso de livros de 

poesias); transpor esta história para uma representação artística – uma 

maquete, uma pintura, uma escultura, um mosaico, uma teatralização, uma 

dança, uma letra de música.  

As recriações eram feitas com material reciclável e de reutilização de 

coisas inutilizadas em casa – preferencialmente –, ao qual o estudante tivesse 

acesso. Os que não tinham material para a atividade, e outro colega o tinha, 

podiam e tinham a liberdade para partilhá-lo, contribuindo com a recriação 

do colega.  

Dentre as sugestões de recriação, o estudante escolhia a representação 

que, para ele, ilustrasse a obra literária lida e lhe tivesse uma conotação 

particular. Ao socializar, além do que ele se sentisse à vontade para falar, a 

representação particular não socializada seria a veia pessoal dele com seu 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  201 

trabalho. As recriações eram socializadas com a turma e, posteriormente, 

com a comunidade no Festival Cultural da Escola, um evento já existente 

anterior ao Recrearte e ao qual este se somou. Por esta experiência, os 

estudantes criavam seus próprios recursos para aprender.  

O convite era o de brincar com a leitura, brincar com histórias como 

uma veia de condução à literatura, desenvolvendo habilidades e 

competências leitoras, nas modalidades oral e escrita da língua. Com a 

pesquisa de mestrado (RAMINHO, 2019) feita a partir do Recrearte, vozes dos 

estudantes ensinaram que esta brincadeira era mais que uma forma de ler e 

entender o mundo. Eles expressaram que ela os conduzia a sentirem prazer 

em participar, porque ali podiam ser, lendo, recriando e interagindo com os 

colegas, com a comunidade, sentindo-se à vontade, livres.  

No decorrer do percurso, redescobriam a si mesmos, encontravam-se, 

desafiavam-se e se colocavam em diálogo com seus pares. O que pensavam 

inicialmente que não dariam conta de fazer surpreendia-os ao fazerem suas 

recriações e ao falarem sobre elas. Sentiam-se fortalecidos para falar, 

desapegando-se da timidez e se reconhecendo diante da comunidade escolar. 

Os limites que ainda encontramos estavam no diálogo entre a família e a 

escola.  

As oportunidades de trocas com a família, com a comunidade no festival 

cultural traziam, aos estudantes, incertezas, medo de estar diante de um 

público tão grande e diverso, cada pessoa com uma expectativa. Junto destes 

incertos, da insegurança, um estudante fortalecia o outro que não estava tão 

seguro de si pela timidez, pelo incerto.  

A brincadeira de teatro, de fazer maquete, de exposição de arte, de 

declamação, de construção de mosaico, estava à mostra. E os colegas, os 

professores, o corpo administrativo da escola, as famílias, os amigos olhavam 

e, no olhar, a curiosidade, o encantamento de “como isso foi possível?” Sentir 

esta surpresa positiva abria para então se reconhecer na brincadeira de 

autoria. O olhar do outro ainda parecia ser o botão de aprovação ou 

desaprovação para se ver. No fim, o suspiro de “Fui eu que fiz? Não acredito!” 

Ou um sorriso de: “Eu consegui! Foi legal!”  eluzia nesses comportamentos o 

entendimento de como o papel do educador, da família, da escola, 

alimentados juntos, e de que o sentido da escola e do aprender se integram à 

criança, no processo da heteronomia – autonomia de Piaget (TAILLE, 2019). 

E como isso tem relação com a necessária condução consciente do adulto na 



202  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

educação da criança, do adolescente abrindo-se ou não para novas formas de 

aprender e ao desejo de fazê-lo.  

A sensibilidade, expressividade, afetividade e as dificuldades trocadas 

no percurso motivavam a compreensão de que aprender passa por tudo isso, 

e que brincar com arte é uma forma para aprender a lidar com desafios, 

inclusive, muito subjetivados. E, por assim acontecer, a brincadeira fortalece 

vínculos, sentimentos e vai fazendo sentido por ter passado pelos sentidos, 

pelas sensibilidades, pelo imaginário, pelo abstrato, pelo concreto da vida do 

estudante e pelas interações no brincar. 

Fica latente a reflexão do aprendizado de que a vida está em todos estes 

espaços. A interação afetiva presente neles estreita a interatividade e o 

desejo de voltar a estar ali, para aprender mais (WALLON, 2007; VYGOTSKY, 

1991). Nessa linha, diferentemente de brincar com um brinquedo pronto, ao 

fazer o próprio brinquedo para brincar, pelos processos criativos, vão se 

criando laços de intimidade, ressignificando a afetividade do sujeito com o 

mundo e de cuidado permanente, vínculos de fraternidade e de amor pelo 

que se aprende, como forma de cuidar.  
 

1.3 Despertando a cidadania fraterna com brincadeira 

O projeto de extensão Cidadania é legal: começa com leitura e dela para 

a vida inteira se destinou a gerar oportunidade de leitura e aprendizado 

sobre os textos normativos vigentes no Brasil a estudantes de escolas 

públicas do Distrito Federal. Foram desenvolvidas atividades como oficina de 

desenho nas quais o estudante representava algum direito que tivesse 

conseguido compreender do texto normativo. 

 Em parceria com as Delegações da Embaixada da Polônia no Brasil e da 

União Europeia, os pequenos leitores artistas participaram de um concurso 

de desenhos. Os dez selecionados foram premiados em uma noite de gala 

com buffet, música clássica ao vivo e interações das delegações com a 

comunidade escolar e a extensão. Foi um evento grandioso. Senti-me incrível 

ao estar à frente de um projeto com oportunidade de reconhecimento e 

crescimento para crianças e adolescentes das escolas da rede pública, no 

Distrito Federal, e para a minha própria autonomia como estudante de Direito.  

Mostrou-me o grande potencial educativo que a arte cria. E o quão 

importante é atrelar arte e brincadeira, para criar oportunidades de educação 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  203 

para a cidadania (FREIRE, 2011). Os alunos desenvolveram desenhos 

extraordinários ao brincarem para demonstrar o que estavam entendendo 

sobre as leis. Assim, o que parecia ser intangível para uma criança – a 

linguagem prolixa da lei –, dela se aproximava à medida que era feita por uma 

brincadeira, por momentos de deleite e de interatividade pelo desenho 

(VYGOTSKY, 1984; WALLON, 2007). O que motivava cada vez mais os outros 

alunos a desenvolverem seus desenhos de maneira mais criativa como 

espaço de deleite. 

No cumprimento desse evento memorável, conseguimos fazer com que 

as crianças lessem, conhecessem e apreendessem o texto normativo da lei, 

interpretando-o brincando, de modo simples e divertido. E, assim, despertava 

a autonomia de conhecimento, criando e desenvolvendo um senso crítico, o 

desenvolvimento socioafetivo, gerando oportunidades de construção 

reflexiva cidadã para o educando em contato com o texto da lei. Por sua vez, 

refletia em nós, professora-orientadora, estudante de Direito – educador-

cidadão –, o sentimento de orgulho e satisfação por fazermos parte do 

crescimento de vários futuros do Brasil.  

Foram elaborados também jogos e brincadeiras – cruzadinhas, caça-

palavras, labirintos – sobre direitos da criança pelos próprios estudantes, em 

sala e extraclasse e oficina de fichamento do texto legal, para envolver os 

alunos e suas famílias. Por meio das oficinas, convidamos os estudantes a 

pesquisarem sobre as leis com seus familiares e que juntos representassem 

cada direito dos artigos com imagens – poderiam ser impressas de mídias 

digitais ou recortadas de material impresso e coladas em folha branca. 

Identificavam cada imagem com uma palavra-chave do direito da criança ali 

identificado, com o apoio de seus familiares. Deste modo, buscamos criar um 

momento de aproximação da família com as crianças e que conhecessem em 

diálogo o texto normativo, que lhes garante a cidadania coletiva brincando, 

conversando e construindo sentido juntos. 

É importante ressaltar que as brincadeiras foram essenciais para nos 

ajudar na interação, compreensão e no interesse dos alunos, germinando 

situações ainda mais interativas, o que facilitava o desenvolvimento do 

projeto. Consequentemente, sentíamo-nos mais à vontade, ficando de 

maneira mais próxima, também para nós, a compreensão da lei. Aprendíamos 

com os alunos o tempo todo. Eles se tornavam os nossos iluminadores do 

entendimento da linguagem prolixa da lei, ao passo que criavam uma imagem 



204  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

que lhes facilitava a inclusão leitora da lei, também nos aproximavam da 

interpretação e compreensão do texto.  

Apresentamos parte dos desdobramentos do projeto, na II Jornada de 

Educação e Cultura (MARTINS; RAMINHO, 2019). Este trabalho nos permitiu 

compreender que, ao usar imagens na representação dos textos normativos, 

abria-se caminho para os educandos entenderem e se interessarem por 

aprender sobre seus direitos, e que “a leitura de mundo precede a leitura da 

palavra, daí que a posterior leitura desta não possa prescindir da 

continuidade da leitura daquela. Linguagem e realidade se prendem 

dinamicamente” (F EI E, 2011, p. 8). 

Nessa perspectiva, ler pela brincadeira com imagem proporciona 

reconhecimento e aproximação com a realidade socioafetiva (WALLON, 

2007) do estudante, favorecendo-lhe o desenvolvimento da aprendizagem 

pelas situações interativas criadas (VYGOTSKY, 1984), no decorrer do 

projeto. 

Nesse compasso, o conhecimento não é apenas passado, mas sim criado, 

sentido para que ser vivenciado pelos aprendizes (FREIRE, 2005). A forma de 

ensinar evolui por meio de técnicas, para que o conhecimento não seja 

apenas ensinado de forma linear, mas promova a interação entre os membros 

da comunidade educativa. Desse modo, podem-se motivar os estudantes ao 

desenvolvimento das suas próprias técnicas compreensivas. As crianças e os 

adolescentes se tornam sujeitos autônomos, políticos e seguros de suas 

necessidades e potencialidades. Construção que lhes alça voos para se 

integrarem e transformarem o processo educativo em situações cada vez 

mais cativas das subjetividades, pela consciência de cidadania e fraternidade 

com seu convivente e com o mundo.  
 

1.4 Brincadeira em família: uma forma de dialogar 

 Esta experiência nasceu de uma das incertezas mais angustiantes que 

já vivi com relação à educação: Como reinventar a educação das crianças em 

família em tempos de pandemia? O isolamento social, instalado para 

preservar o bem-estar das pessoas no período pandêmico impactou 

diretamente a educação e, de maneira mais forte, a educação das crianças já 

que o meio de educar seria o digital, privando-as do contato físico que lhes é 

tão caro no processo de desenvolvimento socioafetivo.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  205 

 A saída encontrada pelo Estado às instituições de ensino, para mitigar a 

limitação de acesso à educação escolar foi a determinação de aulas remotas. 

Uma possibilidade com uma série de vantagens para os adultos. Para as 

crianças, no entanto, é mais complexo pela necessidade que elas têm de 

manter contato com a escola, de interagirem umas com as outras, de 

brincarem com os colegas ao passo que muito aprendem com tudo isso, 

muito além de conteúdos. Por isso, os percalços do isolamento impactaram, 

diretamente, na educação das crianças. 

 A tecnologia digital foi um alento, foi o meio para se chegar às pessoas 

pelas redes sociais e outros dispositivos. Ainda que o acesso a ela não seja 

para todos, informações desencontradas, orientações ilegítimas chegam com 

muita velocidade e quantidade a quem usa as redes sociais e até mesmo a 

quem não as têm. Então, partir das redes sociais seria uma forma para 

mitigar sofrimentos e abrir esperanças às aprendizagem das famílias com as 

crianças.  

 Conciliar trabalho remoto e a educação escolar da criança, 

naturalmente, conturba e divide forças, mais ainda na condição de 

isolamento social. Então, contribuir e diminuir este sofrimento poderia 

também cativar mensagens de esperança diretamente para aqueles com 

acesso à internet e, indiretamente, por mensageiros, que, em certa medida, 

chegassem às pessoas que não tinham acesso à tecnologia digital.  

 Por estes recursos, foi gestado o projeto Extensão abre caminhos, com 

vídeos disponíveis no canal da instituição universitária no Youtube. Eles 

foram usados com o objetivo de orientar as famílias a lidarem com a 

educação das crianças em tempos pandêmicos, através de brincadeiras e 

jogos. As experiências com Vygotsky (1984) e Wallon (2007) novamente 

foram decisivas para estabelecer o diálogo com a comunidade, bem como à 

integração cultural do paradigma emergente.  

 Uma das experiências foi com uma releitura da brincadeira Boca de 

forno, muito comum até a década de 90, do século XX, sobremaneira nas 

cidades interioranas onde vizinhos se encontravam nos fins de tarde, após 

um dia de trabalho. Entre uma conversa e outra, os filhos se organizavam e 

brincavam na rua, ou em casa, sem a preocupação com a insegurança causada 

pela violência.  

 Com o advento das brincadeiras e dos jogos digitais e seus artefatos de 

sedução de multilinguagens, as crianças foram tendo cada vez menos 



206  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

situações lúdicas de contato físico. A brincadeira Boca de forno, que tanto fez 

parte da cultura do brincar para muitos pais e mães, passava despercebida 

pela chamada geração Z, nascida em meados dos anos 90 até o presente. 

Parte da cultura de gerações anteriores foi ficando no esquecimento, 

desintegrando-se memórias culturais das subjetividades. 

 O pensar a Boca de Forno no Extensão Abre Caminhos foi uma tentativa 

de reatar estes laços culturais. Adaptamo-la para que a família reorganizasse 

o ambiente familiar brincando e motivando-se ao uso do tempo em casa 

entre trabalho remoto, estudo e educação das crianças de maneira 

descontraída, lúdica, interativa, dialógica, cuidando da bagagem cultural, 

educativa e do zelo afetivo. Para fazê-lo, o adulto, exercendo ali seu papel 

de condutor do processo simbólico entre o real e o imaginário da criança, 

era conduzido a criar um processo interativo pela mediação (VYGOTSKY, 

1984). 

 Desta forma, ao brincar, promovia o encontro de culturas diferentes de 

brincar, de pensar, existentes no seio familiar. Cativa-se o estar junto pelo 

respeito às diferenças e aos limites que o isolamento social naturalmente 

impunha. De maneira cuidadosa, então, seriam possíveis reflexões de que 

estar junto é momento de criar afeto. Em um ambiente com criança, a 

brincadeira ensina que é divertido aprender a conviver e que isso se mostra 

exequível, quando o pai, a mãe, os adultos, de uma cultura de tempo muito 

diferente das dos filhos, das crianças, acreditam que podem se encontrar, 

dialogar por meio de brincadeiras, pelo cativo lúdico. A incerteza do tempo 

sombrio trazido pela pandemia poderia se redimir ao prazer de brincar. 
 

2 Considerações finais 
 

Os fios deste tecido põem a pensar sobre o compromisso e a coragem 

que a extensão universitária tem, como transformadora, recriadora de 

mundos. E, pensada desta forma, mostra-se alimentadora de liberdades, 

diálogos e mediadora da fraternidade. Assim sendo, promove o cativo 

dialógico e o abraço à Educação Básica, ao se estreitarem laços de esperança 

para uma educação cidadã, reflexiva, visionária e construtora da fraternidade 

pelo diálogo com a para a coletividade. Diálogo pelo qual se faz possível 

mitigar os apagamentos subjetivos impostos pelas ideologias pós-modernas 

de mercado.  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  207 

Logo, o plantio da extensão com a comunidade na Educação Básica 

desperta para a germinação da diversidade à pluralidade sócio-histórica, 

alimentando-se o aprendizado da essência do ser com o que se tem à 

disposição, rompendo-se com as desigualdades, valorizando e valendo-se das 

diferenças como fenômeno para aprender, para partilhar, sendo mais 

fraternos com a essência humana: a subjetividade.  

Pelo diálogo sensível da extensão com a comunidade, valorizando o que 

as pessoas precisam para aprender e para conviver, o que se tem em casa, na 

escola ou inutilizado em outros espaços, pode servir para cuidar da vida, por 

meio de interação lúdica entre as pessoas. Uma forma de alimentar a 

recriação de culturas de arte, de brincar e ler e compreender conhecimentos 

tão tradicionais como conhecimentos da lei. Ou ainda da criação lúdica para 

lidar com a educação das crianças, no enfrentamento de uma pandemia em 

que trabalho, escola dos filhos e vida pessoal se confluem 

concomitantemente.  

Até mesmo a lei pode ser internalizada brincando. E, deste modo, é 

possível aprender um texto tão denso quando se dá de modo fraterno, cativo 

e cuidadoso, por uma forma de tratar com ética a individualidade da pessoa 

humana, brincando com as crianças. Caminho para uma construção cidadã de 

integração, cuidado e transformação para a fraternidade. Uma forma de 

ensinar a criança a cuidar de sua cultura diversa, cativando diálogos por 

brincadeiras para um mundo mais harmonioso. 

E, em tempo de pandemia, ensinar com respeito à pluralidade dentro da 

própria casa cativa a ideia de que a fraternidade começa na família, no 

cuidado com os conviventes do lar. Quando o desejo de cuidar se sobrepõe à 

imposição consumista, os valores de uma brincadeira são atemporais e 

aproximam gerações. 

Portanto, em todas estas vivências esteve a extensão universitária 

consubstanciando seu papel transformador pela fraternidade, afetivo e 

cuidadoso da Educação Básica. Para termos um mundo mais sensível, cativo 

das individualidades e subjetividades para se reconhecerem e participarem 

com afeto da construção coletiva, é preciso que se envolvam várias forças de 

conhecimento, com o desejo de encontro e diálogo com a diversidade 

fraterna. 
 



208  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Referências  
 
ALTHUSSER, L. Ideologia e aparelhos ideológicos de Estado: notas para uma investigação. In: 
ŽIŽEK, S. (org.). Um mapa da ideologia. Rio de Janeiro: Contraponto, 1996. 
 
BRASIL. Ministério da Educação Conselho Nacional de Educação Câmara de Educação 
Superior. Resolução n. 7, de 18 de dezembro de 2018. Estabelece as Diretrizes para a 
Extensão na Educação Superior brasileira e regimenta o disposto na Meta 12.7 da Lei n. 
13.005/ 2014, que aprova o Plano Nacional de Educação – PNE 2014-2024 e dá outras 
providências. Disponível em: www.in.gov.br/materia/- 
/asset_publisher/Kujrw0TZC2Mb/content/id/55877808. Acesso em: 22 jul. 2020.  
 
FREIRE. P. Pedagogia do oprimido. 42. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. 
 
FREIRE. P. A importância do ato de ler: em três artigos que se complementam. 51. ed. São 
Paulo: Cortez, 2011.  
 
FREIRE. P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 
Paz e Terra, 2015. 
 
LARROSA, J. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira de 
Educação, n.19, p. 20-28, jan./abr. 2002. 
 
MARTINS, F. F.; RAMINHO, E. G. A Imagem como recurso de aproximação do 
conhecimento prolixo da lei para crianças e adolescentes. Disponível em: 
file:///C:/Users/Windows10/Downloads/884-3001-1-PB%20(4).pdf. Acesso em: 29 ago. 
2020, p. 201-208.  
 
MORIN, E. A noção de sujeito. In: SCHNITMAN, Dora, Fried (org.). Novos paradigmas, 
cultura e subjetividade. Trad. de Jussara Haubert Rodrigues. Porto Alegre: Artes Médicas, 
1996. 
 
MORIN, E. Ciência com consciência. Trad. de Alexandre e Maria Alice Sampaio Dória. 
8. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005. 
 
MORIN, E. Os sete saberes necessários à educação do futuro. Trad. de Catarina Eleonora 
F. da Silva e Jeanne Sawaya. 2. ed. São Paulo: Cortez; Brasília, DF: Unesco, 2011. 
 
MORIN, E. A cabeça bem feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. Trad. de 
Eloá Jacobina. 8. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2014.  
 
MORIN, E. Introdução ao pensamento complexo . Trad. de Eliane Lisboa. 5. ed. Porto 
Alegre: Sulina, 2015. 
 
NICOLESCU, B. O manifesto da transdisciplinaridade. São Paulo: Triom, 1999. 
 
NICOLESCU, B. et al. Educação e transdisciplinaridade ll. Brasília: Unesco, 2002. 
 
RAMINHO, E. G. Diálogo e dialogicidade: condução para o ensino da leitura como fenômeno 
transdisciplinar. 2019. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Católica de 
Brasília, Brasília, 2019. 
 

../../../../../../../../../../../../../../../../Downloads/884-3001-1-PB%20(4).pdf


Diálogo na perspectiva da fraternidade  209 

SANTOS, B. S. S. Um discurso sobre as ciências. 9. ed. Porto: Afrontamento, 1997. 
 
SÍVERES, L. Princípios estruturantes da extensão universitária. In: MENEZES, A. L. T. de; 
SÍVERES, L. (org.). Transcendendo fronteiras: a contribuição da extensão das instituições 
comunitárias de ensino superior (Ices). Santa Cruz do Sul, RS: Edunisc, 2011. p. 26-50. 
 
SÍVERES, L. O princípio da aprendizagem na extensão universitária. In: SÍVERES, L. (org.). A 

extensão universitária como um princípio de aprendizagem. Brasília: Liber Livro, 2013. p. 19-

33. 
 
SÍVERES, L. Encontros e diálogos: pedagogia da presença, proximidade e partida. Brasília: 
Liber Livro, 2015. 
 
SANTOS, B. de S. Para além do pensamento abissal:  das linhas globais a uma ecologia 
de saberes. Novos estud. – CEBRAP, n. 79, São Paulo, nov. 2007.  Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-33002007000300004. 
Acesso em: 10 nov. 2017.  
 
TAILLE, Y. de La. Piaget, Vigotski, Wallon: teorias piagetianas em discussão. Yves de la 
Taille, Marta Kohl de Oliveira, Heloysa Dantas. 28. ed. São Paulo: Summus, 2019.  
 
WALLON, H. A evolução psicológica da criança. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 
 
VYGOTSKY, L. S. A formação social da mente. São Paulo: Martins Fontes, 1984.  
 
VYGOTSKY, L. S. Linguagem, desenvolvimento e aprendizagem: Lev Semenovich Vigotskii, 
Alexander Romanovich Luria, Alex N. Leontiev. Trad. de Maria da Pena Villalobos. 11. ed. São 
Paulo: Ícone, 2010.



210  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

DIÁLOGO E FRATERNIDADE: UMA EXPERIÊNCIA DE COOPERAÇÃO NA 
EDUCAÇÃO SUPERIOR 

 
Raquel Machado Gomes Marques* 

Simone Pires Ferreira de Ferreira Batana** 
 

Introdução 
 

A fraternidade não está restrita à dimensão familiar. Com base na 

colaboração de Birman (2000), pode-se compreender a fraternidade a partir 

do pressuposto de que os sujeitos são incompletos e não são autossuficientes. 

Para o autor, a fraternidade enquanto manifestação do laço social é uma 

emergência da sociedade pós-moderna. 

A modernidade, construída sobre o humanismo, citava a fraternidade 

como um de seus princípios. No entanto, assim como outras ideias modernas, 

tal princípio foi diluído no ilusório sentimento de autossuficiência do 

indivíduo humanista, o qual, ao desafiar o poder divino por meio da razão e 

da ciência, passou a enxergar a si mesmo como o centro do mundo (BIRMAN, 

2000). Esse processo  
 
[...] conduziu o sujeito a um impasse marcado pela tragicidade: 
precisar do outro como um igual e um irmão para realizar a gestão 
do mal-estar produzido [...] pelo desamparo, contrapartida da 
Morte de Deus no nível antropológico; ou então acreditar na sua 
divinização narcísica centrada no eu, se agarrando ilusoriamente 
na sua autossuficiência (BIRMAN, 2000, p.194). 

 

A pós-modernidade intensifica um contexto marcado pelo 

individualismo, caracterizado pelo modelo de subjetivação contemporâneo e, 

consequentemente, isso é assimilado pelo sujeito que chega à universidade, 

que oscila entre narcisismo e alteridade.  

Cada vez mais, as universidades recebem uma geração competitiva, que 

encara o Outro como seu concorrente e coopera pouco, o que, por vezes, se 

torna um entrave para uma formação ética que visa o diálogo e a 

colaboração. 

                                                           
* Mestra em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB).  
E-mail: raquel.imaa@gmail.com 
** Doutoranda em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB).  
E-mail: simone.batana@gmail.com 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  211 

Acredita-se que os estudantes que chegam aos espaços educativos, 

antes de se tornarem profissionais com competência técnica para sua atuação 

no mercado, são sujeitos em suas diferentes dimensões, inclusive a coletiva. 

Dessa maneira, é fundamental que as universidades busquem uma educação 

que valorize a formação ética, a partir do reconhecimento do Outro e que 

deem a devida importância ao diálogo e à fraternidade, para além dos 

interesses individualistas e competitivos do mercado e do mundo 

contemporâneo. 

Neste artigo, serão apresentados alguns relatos de uma experiência 

exitosa vivida por um grupo de estudantes do curso de Direito, de uma 

universidade de grande porte, no Distrito Federal, a partir da atuação de uma 

docente que se enxergou como elo entre pessoas e como promotora de 

encontros que se tornaram fraternos e cooperativos, não apenas no que diz 

respeito à vida acadêmica e profissional, mas, também, pessoal. Informamos 

que os nomes presentes nos relatos são fictícios, a fim de resguardar a 

individualidade dos participantes. 

A partir dessa experiência e tendo por base a contribuição de Buber, 

que explanou sobre o diálogo como o encontro Eu-Tu, refletiremos sobre a 

importância de práticas que incentivem o diálogo entre os sujeitos no 

ambiente universitário, de maneira a suscitar a cooperação e transcender o 

individualismo que marca a contemporaneidade. 
 

1 Relatos de experiência na educação superior: perspectiva da 
professora e aluna veterana 

 

Elaine se mudou para Brasília para estudar e chegou à universidade 

enfrentando alguns desafios, pois, como bolsista, sua matrícula só foi 

finalizada após o início das aulas e, assim, iniciou as aulas com algumas 

semanas de atraso, em relação aos outros alunos. Em seu relato, ela comenta:  
 
[...] a ausência de auxílio logo no início da graduação foi um 
grande choque, que, inclusive, se refletiu em um baixo 
desempenho em provas e trabalhos, já que a turma não acolheu 
bem os que chegaram depois e não tínhamos o suporte necessário 
por parte de alguns docentes. 

 

Foram quatro anos do curso em que Elaine precisou superar diversos 

desafios. Até então, não se sentia integrada o bastante e não havia externado 

tudo o que tinha passado desde o início do curso.  



212  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Sandra, docente do curso de Direito, relata que teve o primeiro 

encontro com Elaine quando esta já estava no sétimo semestre do curso e, a 

partir de então, mantiveram contato até sua conclusão do curso. Elaine era 

uma aluna assídua, dedicada, organizada e muito participativa. Sempre no 

final das aulas ficava para conversar com Sandra sobre diversos assuntos que 

envolviam tanto temas acadêmicos e profissionais, como pessoais e de 

relacionamento com os demais alunos.  

Durante esse período, Sandra relata ter percebido que, ainda que os 

conteúdos tivessem sido cumpridos, e a aluna tivesse conseguido aproveitar 

o ensino oferecido pelos professores em sala de aula, suas expectativas 

estavam longe de ser atingidas, pois se queixava muito da falta de diálogo nos 

diversos setores da instituição de ensino, com alguns professores e também 

com os colegas. Afirmava que a comunicação não era clara com os alunos, 

que, por mais que buscassem, não tinham orientação sobre como melhor 

aproveitar a instituição de ensino, como buscar oportunidades de estágio, de 

pesquisa e de atividades de extensão na sua área, como se preparar para o 

mercado de trabalho e, assim, não se sentia pertencente ao ambiente 

acadêmico daquela instituição.  

Nesse período, Sandra acompanhou a participação da aluna em uma 

competição de nível nacional, o II Tax Moot Competition Brasil,1 ocorrida em 

Brasília, no ano de 2018, quando Elaine, juntamente com outros colegas da 

mesma Instituição de ensino, venceu na categoria “Melhor Memorial”. Em um 

primeiro momento, a aluna ficou muito feliz, reconheceu a importância do 

ensino oferecido pela Instituição e se encantou por ter encontrado alguns de 

seus professores referenciados no dia da competição.  

Contudo, dias depois, confidenciou que, apesar do grande esforço 

empreendido por ela e seus colegas e do resultado que tiveram em nível 

nacional, a Instituição sequer mencionou essa conquista nas redes sociais. Ela 

lembrou que, muitas vezes, precisaram de uma sala para treinar a 

sustentação oral e a burocracia atrapalhou, pois as salas eram mantidas 

trancadas e ninguém da então coordenação se responsabilizaria. Elaine 

confidenciou que estava buscando informações, para transferir seu curso 

                                                           
1 A Tax Moot Competition é uma simulação para apresentação de memoriais e realização de sustentação 
oral perante o Supremo Tribunal Federal. É apresentado um caso hipotético sobre matéria tributária. 
As diversas equipes, compostas por representantes de várias Instituições de Ensino Superior presentes 
no Brasil, que deveriam apresentar memoriais em nome da Fazenda Pública e do contribuinte e, 
posteriormente, deveriam realizar a sustentação oral perante a Corte simulada. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  213 

para outra instituição de ensino, e Sandra, percebendo a crise de “não 

pertencimento” vivida pela estudante, propôs que ela participasse das aulas 

com sua turma de calouros do curso e compartilhasse toda sua vivência e 

experiência até o momento.  

No ano de 2019, Elaine teve seu primeiro encontro com o grupo de 

calouros, e o tema foi “O que vocês precisam saber para melhor aproveitar o 

período da graduação e a instituição de ensino”. Neste momento, ela lhes 

apresentou os setores da instituição de ensino; explicou o porquê de ser uma 

Universidade; relatou os projetos de pesquisa e extensão que a instituição 

oferecia aos alunos, projetos de iniciativa dos próprios alunos, como 

deveriam estudar o direito, a necessidade de ter o currículo cadastrado na 

plataforma do CNPq (Currículo Lattes), além de pontuar como eles deveriam 

se apresentar em entrevistas de estágio. 

Foi então que, por incentivo de Sandra, que enxergou nela potencial, 

Elaine se tornou mentora de um grupo de alunos que estavam no primeiro 

semestre do curso. Ela não apenas se envolveu com esse grupo em nível de 

mentoria acadêmica, mas passou a compartilhar com eles momentos 

importantes de sua vida, tais como decisões sobre processos seletivos de 

estágios ou concursos, angústias e ansiedades sobre o futuro. Ela os 

apadrinhou, sem ganhar nada em troca em nível financeiro. 

Essa é uma prática constante de Sandra enquanto professora: ser elo 

entre pessoas, a fim de que os estudantes vivenciem o que é ser exemplo para 

outros e contribuam com seu amadurecimento, de forma recíproca e 

fraterna. Isso motiva o sujeito – não apenas enquanto futuro profissional, 

mas como alguém que vive em sociedade – a transcender a ideia de 

autossuficiência da contemporaneidade, compreendendo-se enquanto ser 

que está em constante diálogo com o Outro. 

Aos poucos, a partir de práticas como a descrita acima, os estudantes, 

que antes chegavam ao curso de Direito individualistas e competitivos, 

passaram a compartilhar conhecimentos, vivências, estratégias de estudo, 

meios para alcançar metas individuais, sentimentos e experiências, como 

uma espécie de “corrente do bem”. 
 
 



214  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

2 Relato de experiência na educação superior: perspectiva de alunos 
calouros 

 

Durante a pesquisa, além dos relatos de Elaine e Sandra, foi solicitado a 

sete estudantes que fizeram parte desse grupo “apadrinhado” por Elaine, que 

redigissem um pequeno relato de experiência. Os estudantes iniciaram os 

relatos contando sobre seus receios e suas perspectivas ao cursarem o 

primeiro semestre do curso de Direito. Gabriela, que veio de outro estado, 

comentou: “um dos meus maiores medos era não conseguir fazer novas 

amizades na Universidade”. 

Os estudantes relembraram suas preocupações em relação à interação 

social, já que estavam entrando em um curso considerado, por vezes, muito 

formal e competitivo. No entanto, eles se depararam com uma professora 

que, para eles, lhes proporcionou um ambiente acolhedor e confortável. 

Fernanda disse: “antes de ingressar no Ensino Superior, a minha perspectiva 

sobre o curso de Direito era norteada por uma visão de que predominava o 

individualismo, a pouca interação e o formalismo”. No entanto, Sandra já 

começou a mudar-lhe a visão, por ser uma professora espontânea, desenvolta 

e que conseguia simplificar o Direito. “Ela de fato conseguia transformar todo 

aquele linguajar jurídico em uma linguagem clara e acessível para os alunos 

de primeiro semestre” (Fernanda). 

Fernanda ainda comenta que Sandra contribuiu para a socialização dos 

alunos, tendo um papel fundamental para essa interação, ao trazer para suas 

aulas dinâmicas diferentes e proporcionar o encontro dos calouros com alunos 

de semestres a frente, a fim de contar-lhes suas experiências e lhes dar dicas. 

No primeiro dia de aula, Sandra propôs uma atividade de inclusão, que, 

segundo Leandra, a fez sentir-se “literalmente acolhida”, a partir de uma 

proximidade que lhe deu a certeza de que não era apenas “mais uma aluna”. 

Leandra ainda relata que foi importante interagir com calouros como ela. 

Sobre esse acolhimento inicial, Diogo comentou: 
 

Meu 1° dia de aula já foi com a professora Sandra, na disciplina de 
IED (Introdução ao Estudo do Direito), me deparei com uma 
professora muito divertida, esforçada e carismática para com seus 
alunos. Logo de cara já foi interagindo, tratando seus alunos como 
verdadeiros amigos e não só numa relação fria de professor e 
aluno. Isso foi muito gratificante e primordial para meu 
crescimento num curso superior, pois foi quebrador de barreiras e 
receios para um iniciante. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  215 

Para Analise, sua relação com outros calouros se deu de maneira mais 

natural. Ela diz que “com o passar do tempo foram moldadas as afinidades, 

mas sem desconstruir a unidade e fraternidade da turma”. Os calouros, de 

forma geral, se apoiavam e cooperavam uns com os outros em questões 

acadêmicas e pessoais. Vânia relatou que um colega disse que era bem difícil 

ver uma sala que interagisse tanto quanto aquela e que estava surpresa. 

No entanto, Analise relata que, em relação aos veteranos, ela enxergava 

mais dificuldade de interação e não tinha expectativas de que teria com eles uma 

interação significativa. Ela comentou: “Acredito que essa visão fosse resultado 

da ideia de que a sala de aula seria a única maneira de contato com os demais 

alunos, o que me impediria de encontrar pessoas de diferentes nichos”. 

Pedro destaca que, em meio às incertezas de adentrar um ambiente 

inexplorado como a Universidade, tinha o desejo por encontrar uma 

referência. Para ele, inicialmente, os professores se tornavam essas 

referências. No entanto, ele comentou: “embora exista excelente troca de 

experiência, ele [o professor] não vive mais o ambiente acadêmico enquanto 

aluno”. Assim, Pedro ressalta a importância para um calouro ter veteranos 

como sua referência. 

O grande diferencial para esses estudantes foi o encontro e diálogo que 

a professora Sandra possibilitou entre calouros e veteranos. Analise destacou 

primeiro a oportunidade que a professora deu aos calouros de participarem 

do Núcleo de Estudos e Pesquisas Avançadas no Terceiro Setor (NEPATS). A 

estudante comentou: 
 
Por meio desse núcleo tive acesso a estudantes de semestres mais 
avançados, bem como de outros cursos, o que estava 
completamente fora das minhas expectativas e acabou por me 
proporcionar uma nova visão sobre cooperação e como ela se dá 
entre indivíduos de diferentes áreas e níveis de conhecimento, de 
maneira harmônica e construtiva.  

 

Outro marco, conforme os relatos, foi a aproximação que Sandra 

estabeleceu entre Elaine e os calouros. O primeiro momento foi através de 

uma aula instrutiva, na qual Elaine apresentou, segundo Analise, “um 

conjunto de informações sobre currículo, carga horária, formas de estudar, 

como usufruir de todas as ferramentas disponíveis ao aluno pela 

universidade, informações que todo estudante deveria ter, mas infelizmente 

eu compunha a grande maioria que não tinha”.  



216  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Fernanda corrobora essa fala ao dizer que Elaine compartilhou 

experiências ao longo do curso. Para Leandra, as orientações sobre métodos 

de estudo e sobre os meios que a Universidade em questão fornece aos 

estudantes tiveram suma importância. Além disso, a estudante relembra que 

Elaine explicou ao grupo as vantagens de ser bolsista na Instituição, sobre os 

projetos desenvolvidos, e refletiu sobre como aproveitar bem a graduação. 

Leandra ainda relembra um jogo com perguntas sobre o Estatuto da Ordem 

dos Advogados, da matéria Deontologia Jurídica, que Elaine produziu junto 

com Sandra para o grupo. Em suas palavras, Elaine “agia como monitora para 

a turma”. Gabriela afirma que Elaine a fez ver que, apesar das dificuldades de 

ser bolsista e ter que trabalhar, ainda assim seria possível alcançar seus 

sonhos. 

Vânia compartilhou: 
 
Quando a Elaine apareceu na sala, dando instruções iniciais, com 
alguns procedimentos que os alunos do curso precisam saber, 
como o Currículo Lattes, escolher matérias no sistema da 
instituição, carga horária necessária do curso e outros, foram de 
grande ajuda, visto que eu não tinha nenhum conhecimento sobre 
a instituição e de certos assuntos relacionados ao curso de direito. 
É muito bom ter alguém mais experiente que nos guie e que 
possui disponibilidade. Algo totalmente diferente do que havia 
presenciado. Assim como o NEPATS, que além das aulas e 
atividades em sala há, também, o relacionamento no grupo do 
WhatsApp, com os alunos compartilhando cursos a distância, 
noticias e outros, que colabora com o nosso aprendizado. 

 

Sandra relata que ter estimulado a participação dos alunos desde o 

primeiro semestre nos encontros do grupo de pesquisa NEPATS trouxe um 

excelente resultado para a turma. Analise e Vânia aproveitaram muito, 

porque, efetivamente, participavam dos encontros e produziram um banner 

como resultado de seus estudos com outros alunos veteranos, o qual foi 

apresentado em evento aberto à comunidade acadêmica (alunos de todos os 

cursos) e comunidade externa. Este evento também estimulou os demais 

estudantes da turma, visto que compreenderam que estar matriculado no 

início de um curso não é limitador à participação em projetos da 

Instituição. 

Pedro ressalta que Elaine era uma aluna fantástica, de conversa sempre 

horizontal e acrescentou: “considerando que erros são inevitáveis num 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  217 

processo de aprendizagem, nada melhor que evitá-los ao máximo. Isso 

acontece quando há troca de experiência – algo plenamente possível com um 

aluno veterano”. Para Pedro, a Universidade se torna mais humana quando 

envolve ativamente os alunos no processo de ensino, oportunizando 

encontros significativos entre estudantes de diferentes semestres, com 

diversas experiências para compartilhar.  

Segundo Diogo, teve extrema importância o compartilhamento de 

experiências e aprendizagens de Elaine com o grupo. Ele disse que todos 

cresceram muito com esse diálogo com uma formanda. “A Elaine sempre se 

dispôs a nos ajudar, até mesmo fora da instituição. Essa interação 

diferenciada nos ajudou a crescer e a ter um maior e melhor desempenho no 

nosso curso.” 

Além das orientações em nível acadêmico, dentro ou fora da 

Universidade, Pedro destaca o apoio emocional e o encorajamento que Elaine 

lhes passava. Ele relatou: 
 

Faz algum tempo que estou em jornada dupla, num serviço 
extremamente cansativo, devido à falta de estágio. A Elaine, 
sabendo da minha situação, além de me aconselhar, fez um 
currículo, e-mail e enviou para vários escritórios. Isso foi uma das 
coisas mais legais que me aconteceu nos últimos anos. É um belo 
gesto de empatia, presente ali no espaço acadêmico, que tantas 
vezes é frio e individualista. Dessa forma, ressalto que a 
solidariedade entre os alunos no mundo acadêmico, ultrapassa os 
conteúdos da academia, tornando-se uma verdadeira teia de 
amizade.  

 

Gabriela também relembra a importância de Elaine em sua vida pessoal, 

quando teve problemas devido ao trabalho. Segundo a estudante, Elaine foi 

sua base e a ajudou a não desistir do curso, apesar de todas as dificuldades, 

sendo uma inspiração que levará para toda a sua vida. 

Elaine também relatou sobre a ligação que formou com o grupo e expôs: 
 
Mantive contato com quase todos da turma e sempre tentei 
acompanhar os alunos no que fosse necessário. Continuei 
indicando livros, enviando oportunidades de estágio para os 
alunos, sempre auxiliei todos no que eles precisassem nas 
matérias, e com o tempo, aquele laço formado deixou de ser 
meramente acadêmico e passou a ser emocional. Guardo com 
muito carinho todas as lembranças daquela turma, sendo que 
vários deles não foram apenas ouvintes das minhas dicas, mas se 
tornaram também amigos próximos com os quais mantenho 
contato constante. 



218  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Sobre esse envolvimento pessoal, Analise comentou: 
 
Com o passar do tempo, a relação e cooperação com essa veterana 
foi intensificada e logo se tornou íntima, mesmo agora sendo 
egressa, abrangendo mentoria acadêmica, com auxílio na 
execução de trabalhos, resolução de inúmeros problemas 
acadêmicos, comunicação e escolha de professores; bem como 
amizade, uma relação de apoio mútuo com direito a visitas, saídas 
e encontros extracurriculares. 

 

Fernanda também expos sobre esse ponto, demonstrando gratidão por 

tudo o que viveu, a partir da atuação diferenciada de Sandra e de Elaine: 
 
Hoje, eu me considero uma aluna veterana e segura de que estou 
realmente no curso que sempre sonhei e caminhando para 
cumprir o meu propósito, eu agradeço muito ao meu Deus por ter 
me proporcionado essa oportunidade e por ter colocado no meu 
caminho pessoas tão especiais como a professora Sandra e a 
Elaine. 

 
No final de seu relato, Elaine afirmou: 

 
A experiência proporcionada pela professora Sandra deveria ser 
um projeto fixo dentro de qualquer universidade que não deseja 
que seus estudantes desistam de seus cursos, pois ela cria uma 
sensação muito forte de pertencimento à universidade, não só por 
parte dos calouros que são bem recebidos, mas também por parte 
dos veteranos que poderiam de alguma forma deixar uma marca 
em seus cursos, conectando pessoas que estariam sempre 
acompanhado umas as outras. 

 

Outros episódios que envolveram Elaine e alguns alunos da turma 

foram lembrados pela professora Sandra. Certo dia foi acionada por Elaine 

quando esta relatou que uma das suas alunas estava passando por problemas 

pessoais, longe de sua família e com depressão. Logo a professora buscou na 

Instituição o Serviço de Orientação e Acompanhamento Psicopedagógico 

(SOAPPe), que passou a atender à estudante. Essa aluna não teve prejuízo 

pedagógico e não desistiu do curso.  

Outra vez, Elaine aconselhou um aluno a não desistir do curso, pois este 

estava cansado com a distância de casa e acumulando estudo com trabalho. 

Este aluno também não desistiu do curso. Em outro momento, uma das 

alunas desmaiou durante uma apresentação de trabalho na aula de Sandra, e 

Elaine apoiou a professora enquanto aguardavam a família da aluna chegar 

ao hospital, onde estava sendo atendida. Seus pais ficaram especialmente 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  219 

agradecidos à professora e à Elaine e externaram a satisfação pela filha 

estudar naquela Instituição.  

Por fim, quando Elaine precisou entregar seu TCC (Trabalho de 

Conclusão de Curso), já no final de 2019, precisou de apoio, e os alunos que 

ela sempre apoiou foram ajudá-la. Ela concluiu seu curso em dezembro de 

2019, é advogada, tem o desejo de lecionar e se dedica para ingressar no 

Mestrado. Os alunos da turma estão cursando o quarto semestre do curso de 

Direito e continuam em contato com a professora Sandra e a colega Elaine. 

Todos ainda compartilham mais do que conhecimento: compartilham afeto.  
 

3 A colaboração de Buber 
 

Amparados por Buber, entende-se que a educação pautada no diálogo 

pode promover a construção de caráter. Segundo o autor, o verdadeiro 

diálogo ocorre na relação Eu-Tu, que “é um encontro entre iguais que 

reconhecem um ao outro como tal, e é um diálogo, representando uma 

realidade inclusiva entre os indivíduos” (apud GUILHERME; MORGAN, 2019, 

p. 21). Outro tipo de relação é Eu-Isso, na qual não há a inclusão do outro, 

mas sua separação, pois ele é objetificado, enquanto o Eu se vê como único, 

especial, diferente e/ou superior. 

Buber (1974, p. 4) assevera que “não há Eu em si, mas, apenas o Eu da 

palavra princípio Eu-Tu e o Eu da palavra-princípio Eu-Isso”. Significa dizer 

que a existência humana se dá na relação e que não há um Eu isolado, visto 

que o homem é inerentemente relacional. Quando o Eu se disponibiliza a 

relacionar-se com o Tu, aceita-o como parte de sua existência, numa relação 

de reciprocidade, na qual o Tu atua sobre o Eu e o Eu, sobre o Tu (BUBER, 

1974). O filósofo pondera: 
 
O Eu da palavra-princípio Eu-Tu é diferente do Eu da palavra-
princípio Eu-Isso. O Eu da palavra-princípio Eu-Isso aparece como 
egótico e toma consciência de si como sujeito de experiência e de 
utilização. O Eu da palavra-princípio Eu-Tu aparece como pessoa e se 
conscientiza como subjetividade. [...] A pessoa aparece no momento 
em que entra em relação com outras (BUBER, 1974, p. 73).  

 

O diálogo verdadeiro permite um encontro, a partir do qual o Eu 

enxerga a perspectiva da experiência do Outro e é, assim, transformado de 

alguma maneira. “Sempre que permitimos que as relações Eu-Tu surjam em 



220  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

nossas vidas cotidianas, sempre que tratamos o Outro como Tu, deixamos de 

ser sozinhos, porque permitimos que a centelha do Eterno que reside em nós 

se conecte com a centelha do Divino que está no outro” (GUILHERME; 

MORGAN, 2019, p. 28). 

Quando refletimos sobre a educação e, especificamente, sobre o 

contexto universitário, pensamos na formação de indivíduos bons que 

possam enxergar-se enquanto sujeitos e parte de um Nós estável. Guilherme 

e Morgan (2019, p. 30) afirmam que “a educação exige uma relação viva entre 

humanos”. Assim, os espaços educativos podem preparar para a vida em 

sociedade e não deveriam desvencilhar-se da formação ética do sujeito que 

vivencia os processos educativos, enquanto componente da formação pessoal 

e profissional discente, de maneira a transcender a escassez e dispersão das 

relações Eu-Tu na contemporaneidade. 

Uma abordagem educacional conforme colaboração de Buber se baseia, 

portanto, no diálogo entre o professor e os alunos e entre os próprios alunos, 

o que desponta a relação Eu-Tu. Nesse diálogo, tanto a influência do 

professor quanto a capacidades, interesses e necessidades dos alunos são 

importantes (GUILHERME; MORGAN, 2019, p. 31). Além do mais, como 

citamos, a formação perpassa a educação do caráter, o que é a maior missão 

do educador ao considerar o educando como um todo e as possibilidades 

daquilo que esse indivíduo pode tornar-se.  
 

Educação que mereça esse nome é essencialmente educação do 
caráter. Isso porque o verdadeiro educador não tem em vista 
apenas funções singulares de seu educando, como quem 
intenciona meramente muni-lo com determinados conhecimentos 
e habilidades (Fertigkeiten); antes, está às voltas a cada vez com o 
homem como um todo, e quiçá com o homem todo, tanto segundo 
sua factualidade presente, onde vive diante de ti, quanto 
segundo sua possibilidade, aquilo que ele pode vir a ser (BUBER, 
2015, p. 123). 

 

O educador é, pois, um construtor e pode se tornar o centro vivo do 

grupo que com ele se encontra, fomentando o diálogo não como uma espécie 

de metodologia de ensino, mas como uma atitude frente ao processo de 

formação, na construção ou transformação do caráter de indivíduos situados 

em uma comunidade e de seu próprio caráter, enquanto ente que se 

disponibiliza a vivenciar relações Eu-Tu. 
 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  221 

[...] sem o “professor-construtor”, um grupo de alunos vai achar 
muito mais difícil adentrar a dinâmica das relações Eu-Tu uns com 
os outros, bem como com o centro, já que este é ausente, e isso 
também significa que os alunos vão continuar aprisionados nas 
relações Eu-Isso, embora relações Eu-Tu esporádicas e aleatórias 
possam vir a surgir entre alguns membros. Demonstra-se, assim, a 
importância do “professor-construtor” sobre outros tipos de 
professores – tais como propagandistas, facilitadores e 
autoritários –, porque só o “professor-construtor” pode formar 
uma Gemeinde [comunidade dialógica]. Além disso, é defensável e 
esperado que muitos daqueles alunos que vivenciaram a 
Gemeinde, a comunidade dialógica, procurarão, por sua vez, 
propagá-la, tornando-se “construtores, eles mesos, não apenas 
dentro do ambiente educacional, mas também na sociedade mais 
ampla (GUILHERME; MORGAN, 2019, p. 39-40). 

 

O “professor-construtor” é aquele que auxilia na realização das 

melhores possibilidades existenciais do aluno em sua totalidade, ao 

apreendê-lo como uma pessoa que tem potencialidades e se encontra em 

uma atualidade. É o que Buber (1974, p. 151) chama de “envolvimento”. 

Nessa atitude de diálogo, o docente ultrapassa a ideia de objetificação do 

Outro e adentra o “grande caráter”, que, segundo Buber (2015), está 

interligado à vivência do ser na humanidade, ser este que reconhece seu 

semelhante como um ser único e essencialmente humano. 

Esse educador gera confiança nos estudantes e tem impacto positivo na 

motivação dos indivíduos, já que estes virão a querer colaborar uns com os 

outros, bem como auxiliar-se mutuamente. Tal confiança é gerada quando o 

educando aceita o educador como pessoa, como alguém que não está 

negociando com ele, mas que participa de sua vida e com quem pode 

aprender. 
 

Se o mestre se posiciona assim frente a seu aluno, participando de 
sua vida com a consciência da responsabilidade, então tudo que 
acontece entre eles poderá abrir um caminho para a educação do 
caráter sem qualquer intencionalidade e sem política: aula e 
esporte, uma conversa sobre discussões em sala de aula e uma 
conversa sobre os problemas de uma guerra mundial (BUBER, 
2015, p. 126). 

 

É essa confiança que se identificou no relato de experiência de Elaine, 

Sandra e dos calouros. Sandra, enquanto docente, abriu-se para ir além da 

transmissão de conteúdo e fazer parte da construção de caráter. Ela 

proporcionou encontros nos quais os sujeitos puderam enxergar o Outro 



222  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

como fundamental para a sua própria construção, não apenas como 

acadêmico ou profissional, mas como pessoa. Sandra facilitou relações Eu-Tu 

ao relacionar-se com seus alunos dessa forma, sem “objetificá-los”, mas 

vivenciando uma realidade com eles. Isso lhes permitiu ir além de uma 

cultura individualista, autossuficiente e pouco cooperativa. 
 
4 Considerações finais 
 

O presente artigo foi elaborado tomando-se por base os conceitos de 

diálogo e fraternidade. Foi proposto o estudo e o relato de uma experiência 

exitosa entre uma professora do curso de Direito de uma Instituição de 

Ensino Superior do Distrito Federal, uma aluna veterana e uma turma de 

alunos calouros. Desta turma, sete alunos participaram da pesquisa e 

contribuíram com seus relatos sobre a experiência vivida com a professora e 

a aluna veterana, no ambiente universitário. Por sua vez, tanto a professora 

quanto a aluna veterana também tiveram a oportunidade de participar, 

relatando a experiência conforme suas perspectivas. 

Nos relatos dos estudantes, todos expressaram a expectativa de 

encontrar um ambiente hostil, individualista, competitivo e com pouco 

espaço para o diálogo e a cooperação. No relato da aluna veterana, ela deixa 

claro que essas expectativas ruins, no caso dela, foram confirmadas desde o 

início do seu curso, o que refletiu em seu baixo rendimento no início, mas que 

ela conseguiu, individualmente, reverter no decorrer do curso. Já a 

professora, enxergando o conjunto de indivíduos ligados ao mesmo sistema 

universitário e tendo empatia por seus alunos, atuou como mediadora na 

formação integral deles.  

Após a análise dos relatos e sob a compreensão das teorias 

apresentadas por Buber, percebeu-se a importância da existência de 

profissionais no ambiente universitário que atuem como elo entre os 

diversos sujeitos, incentivando o diálogo a partir da inclusão do Outro, e da 

fraternidade, a partir da compreensão de que o sujeito não é autossuficiente. 

O professor, enquanto mediador para uma formação integral e não 

apenas transmissor de conteúdo, pode se tornar um elo entre os estudantes, 

suscitando-lhes o desejo por serem mentores de outros e de compartilharem 

entre si conhecimento, afeto, oportunidades, entre outras experiências. Tal 

desejo não é movido pela autossuficiência, mas pela compreensão de que o 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  223 

amadurecimento próprio, em nível pessoal e profissional envolve o diálogo 

com o Outro e a contribuição mútua, a partir do encontro com ele. O 

networking que se constrói nesse processo vai além de contatos profissionais 

e é capaz de suscitar a cooperação e fomentar uma atitude de 

compartilhamento que se expande para toda a vida do sujeito. 
 
 
Referências 
 
BIRMAN, J. Insuficientes, um esforço a mais para sermos irmãos! In: KEHL, M. R. (org.). 
Função fraterna. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. p.171-208.  
 
BUBER, M. Eu e tu. São Paulo: Cortez e Moraes, 1974.  
 
BUBER, M. Sobre a educação do caráter. Rev. Filosófica São Boaventura, Curitiba, v. 9, n. 1, 
p. 123-135, jan./jun. 2015. 
 
GUILHERME, A.; MORGAN, W. J. Filosofia, diálogo e educação: nove filósofos europeus 
modernos. Brasília: Cátedra Unesco de Juventude, Educação e Sociedade; Universidade 
Católica de Brasília, 2020. 



224  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bloco IV 
 

DIÁLOGO E FRATERNIDADE: QUESTÕES 
CONTEMPORÂNEAS 

 
 
 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  225 

NAS FRONTEIRAS DAS (DES)HUMANIDADES: ENTRE DIÁLOGOS, AÇÕES E 
ENCONTROS 

 
Adriana Hassin Silva* 

Joaquim Alberto Andrade Silva**  
 

Olhares introdutórios 
 

“Encheram a terra de fronteiras, carregaram o céu de 
bandeiras, mas só há duas nações – a dos vivos e a dos 
mortos” (Mia Couto, Um rio chamado tempo, uma casa 
chamada terra). 

 

 E da terra além das linhas se espera salvação. Para além da convenção 

fronteiriça, da linha imaginária, da divisão nacional, onde Santa Elena de 

Uairén vira Pacaraima, onde a língua-mãe ganha gramática portuguesa, como 

se o sonho pudesse ser inscrito no espaço, Venezuela vira Brasil e, neste, 

promessa reside. 

 Assolada por graves crises econômicas, políticas e sociais desde 2013, a 

Venezuela “sangra” nas fronteiras. Pesquisas indicam uma perda diária, 

média, de cinco mil de seus filhos,1 que cruzam fronteiras nacionais. Do lado 

de lá da linha, Santa Elena tem o chão marcado pelas pegadas emigrantes; do 

lado de cá, Pacaraima recebe vizinhos sem meios para acolhê-los como filhos. 

Cheios de sonhos e esperança por dias melhores, venezuelanos abandonam a 

terra natal em busca de dignidade e sobrevivência. Mas têm, as terras 

brasileiras, conseguido abraçar os visitantes que chegam?  

 Dentre os inúmeros contextos que assolam a humanidade e 

desencadeiam processos de extrema desigualdade, conjunturas que desafiam 

as pessoas, a sociedade civil organizada e governos a repensarem as formas 

de desencadearem processos e ações mais humanizadas, estão os contextos 

de pessoas em situação de migração e/ou refúgio. 

 Tendo em vista a urgência do tema no contexto planetário, mas também 

em terras brasileiras, assim como a estreita relação com a temática da 

fraternidade e do diálogo, a presente reflexão almeja apresentar alguns 

olhares sobre as informações acerca do universo da migração e refúgio 

                                                           
* Doutora em História pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). E-mail: ahassin@gmail.com 
** Mestrando em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB). E-mail: 
joaquimaasilva@gmail.com 
1 Venezuela, o país que cinco mil pessoas abandonam todos os dias. Disponível em:  
https://www.bbc.com/portuguese/internacional-46716546. Acesso em: 20 ago. 2020. 

https://www.bbc.com/portuguese/internacional-46716546


226  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

mundial, focalizando certo recorte no contexto brasileiro e no movimento 

migratório da população venezuelana para o Brasil. 

Neste sentido, com o objeto de compartilhar experiências exitosas de 

fraternidade e diálogo, o texto pretende ainda compartilhar iniciativas 

relacionadas com a migração e o refúgio, e que desaguam em ações 

humanitárias “encharcadas” de fraternidade, diálogo e solidariedade. 

Iniciativas que dialogam com o pensamento do Papa Francisco, quando 

afirma que “é nosso dever respeitar o direito que tem todo o ser humano de 

encontrar um lugar onde possa não apenas satisfazer as necessidades básicas 

dele e da sua família, mas também realizar-se plenamente como pessoa” 

(FRANCISCO, 2020b, n. 129). 

O escrito almeja ainda relacionar os contextos de migração e refúgio 

com reflexões acerca da necessidade do diálogo, da concretude da 

fraternidade em prol de relações humanas mais plenas, acolhedoras e 

geradoras de vida. Por fim, apresentar provocações sobre a necessidade de 

promoção da cidadania, dignidade e esperança para as pessoas que se 

encontram, muitas vezes, em contextos permeados por medo, desesperança e 

desumanidades. 
 

1 Realidades, olhares e contextos 
 

Para qualificar o olhar para as realidades e o contexto dos migrantes e 

refugiados, é importante conhecer alguns dados acerca do que temos em 

âmbito global desta parcela da população. 

Segundo informações da Organização Internacional para Migrações 

(OIM), por meio do Relatório de Migração Global 2020, 3,5% da população 

mundial são de migrantes internacionais, cerca de 272 milhões de pessoas 

(OIM, 2019, p. 2). Inseridos na quantidade apontada, acrescentam-se as 

informações da Agência da ONU para Refugiados (ACNUR), que apontam 

dados2 sobre o refúgio, contabilizando, até o final de 2019, 79,5 milhões de 

pessoas em contexto de deslocamento forçado, ou seja, que foram de alguma 

forma forçadas a deixar sua moradia. A quantidade apontada pela Acnur 

representa 1% da população mundial, sendo que uma, em cada 97 pessoas do 

Planeta, está em situação de refúgio. 
 

                                                           
2 Disponível em: https://www.acnur.org/portugues/dados-sobre-refugio/. Acesso em: 5 set. 2020. 

https://www.acnur.org/portugues/dados-sobre-refugio/


Diálogo na perspectiva da fraternidade  227 

1.1 A migração 

Com o intuito de aprofundar o olhar sobre a migração na atualidade, 

destacam-se ainda alguns dados trazidos pela OIM (2019, p. 2). Primeiro, o 

considerável aumento dos dados de migração nos últimos vinte anos, saindo 

de 2,8% em 2000, com cerca de 150 milhões da população mundial, para 

3,5% com um crescimento de 122 milhões de pessoas. O documento salienta 

que projeções anteriores fracassaram, tendo em vista que apontavam o 

cenário que, em 2050, teríamos as migrações internacionais com 2,6% da 

população mundial ou 230 milhões de pessoas. O texto aponta ainda a 

complexidade de mensuração da projeção de escala e ritmo, no que diz 

respeito à migração internacional, apontando que “son muy difíciles de 

predecir con exactitud, porque están estrechamente relacionados con 

acontecimientos puntuales o de duración limitada (como las situaciones de 

inestabilidad grave, crisis económica o conflicto), además de las tendencias a 

largo plazo” (p. 2). 

Destacam-se, ainda, os dados relacionados quanto à evolução das 

migrações nas últimas décadas, conforme abaixo (Gráfico 1), assim como a 

relação entre faixa etária e gênero no perfil dos migrantes internacionais 

(Gráfico 2). 
 

Gráfico 1 

 

Fonte: OIM, 2019, p. 24. 

Gráfico 2 



228  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 

Fonte: OIM, 2019, p. 24. 

 

Somando-se as imagens acima apontadas, salienta-se ainda que a 

“estimativa mundial mais recente é que o número total de crianças migrantes 

é de cerca de 31 milhões” (OIM, 2019, p. 7).  

Com objetivo de concluir o olhar global sobre alguns dados da migração 

internacional e seguir dialogando sobre o tema do presente texto, a OIM (p.7) 

aponta que os migrantes têm contribuído significativamente com as questões 

socioculturais, econômicas, com uma crescente contribuição para as 

atividades empresariais e de inovação em suas comunidades de destino. São 

apontados como relevantes sujeitos de mudanças nas regiões onde estão 

inseridos. A respeito da inclusão dos migrantes em seus locais de acolhida, o 

relatório salienta o contexto da interdependência e a relação estabelecida 

entre os âmbitos sociais e normativos de determinada localidade (p. 7).  
 

1.2 O deslocamento forçado 

Na continuidade do olhar sobre as complexidades existentes na esfera 

global, seguem alguns dados acerca da população refugiada ou em 

deslocamento forçado. 

A UNHCR afirma, por meio do Global Trends Forced Displacement in 

201,3 que “o deslocamento forçado praticamente dobrou na última década” 

(2020, p. 6); salienta ainda que “o número de crianças deslocadas (entre 30 e 

34 milhões, sendo dezenas de milhares desacompanhadas) é tão grande 

quanto as populações da Austrália, Dinamarca e Mongólia juntas” (p. 2). 

Ainda sobre o contexto de menores de 18 anos de idade, a OIM afirma que 

                                                           
3 Conhecido no Brasil como Relatório Tendências Globais. 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  229 

52% da população mundial de refugiados se encontram nessa faixa etária 

(OIM, 2019, p. 4). 

O relatório da UNHCR (2020, p. 2) aponta ainda que “5,6 milhões de 

pessoas deslocadas retornaram à sua área ou a seu país de origem, incluindo 

5,3 milhões de deslocados internos e 317.200 refugiados”. O documento 

aponta ainda que os países em desenvolvimento receberam 85% dos 

refugiados do mundo, sendo que 80% das pessoas do mundo estão em países 

afetados por grave insegurança alimentar e desnutrição (p. 2). 
 
1.3 Números da fronteira 

O agravamento da crise venezuelana responde pelo adensamento 

crescente das ondas emigratórias do país. Entre os anos de 2015 e maio de 

2019, foram registradas, nos órgãos institucionais brasileiros, mais de 178 

mil solicitações de refúgio e/ou residência temporária.4 Tendo o Estado de 

Roraima como porta de entrada, venezuelanos abandonam a terra-pátria e, 

oficial ou clandestinamente, estabelecem residência no Brasil.  

Dos números da imigração no Brasil no período de 2011 a 2017, do 

total de 492,7 mil imigrantes, predominaram entradas de haitianos como 

imigrantes de longo termo5 no período, totalizando 106,1 mil imigrantes 

(21,5%), dos quais 61,4% eram homens. 

Já no ano de 2018, contudo, significativa transformação na base 

imigratória brasileira totalizou o aumento expressivo de entrada de 

imigrantes venezuelanos no País.6  

São dados oficiais publicados no Relatório Anual 2019 – Migração e 

Refúgio no Brasil,7 como principais nacionalidades entre 2010 e 2018, 

haitianos como principal grupo imigrante no Brasil, seguidos por bolivianos e 

venezuelanos. Em 4º lugar, no período, figuravam os colombianos, seguidos 

por argentinos, chineses, portugueses e peruanos.  

                                                           
4 Dados oficiais totalizam a entrada oficial de 774,2 mil imigrantes no Brasil entre 2011 e 2018, 
considerados todos os amparos legais definidos por lei. Disponível em: https://portaldeimigracao. 
mj.gov.br/images/publicacoes-obmigra/RESUMO%20EXECUTIVO%20_%202019.pdf. Acesso em: 24 
ago. 2020. Sobre o conjunto de amparos legais, consultar: http://www.brasileirosnomundo. 
itamaraty.gov.br/assuntos-consulares/organizacoes-de-assistencia. Acesso em: 24 ago. 2020. 
5 Tempo de permanência no País superior a um ano.  
6 Disponível em: https://www.justica.gov.br/news/collective-nitf-content-1566502830.29. Acesso em: 
24 ago. 2020. 
7 Disponível em: https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/relatorio-
anual/RELATÓRIO%20ANUAL%20OBMigra%202019.pdf. Acesso em: 24 ago. 2020. 

http://www.brasileirosnomundo.itamaraty.gov.br/assuntos-consulares/organizacoes-de-assistencia
http://www.brasileirosnomundo.itamaraty.gov.br/assuntos-consulares/organizacoes-de-assistencia
https://www.justica.gov.br/news/collective-nitf-content-1566502830.29
https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/relatorio-anual/RELATÓRIO%20ANUAL%20OBMigra%202019.pdf
https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/relatorio-anual/RELATÓRIO%20ANUAL%20OBMigra%202019.pdf


230  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Em 2018, o fluxo migratório venezuelano cresceu expressivamente no 

Brasil, atingindo o topo da lista de migrações de longo termo e perfazendo 

um total de 39% do universo geral de imigrantes. Na sequência, os haitianos 

corresponderam a 14,7% do total, seguidos pelos colombianos, que 

totalizaram 7,7%8 do coletivo de imigrantes nas fronteiras brasileiras.  

A orientação do fluxo, até 2018, tinha a Região Sudeste do Brasil como 

destino de 55,1% dos imigrantes, dos quais 41,2% se assentaram em São 

Paulo, enquanto outros 9,4% se destinaram ao Rio de Janeiro. Roraima, à 

época, concentrava somente 4,3% do total de imigrantes, com curva 

crescente de origem venezuelana,9 ao passo que, a partir de 2019, passou a 

ser a principal porta de entrada para estrangeiros no Brasil. 

Dados relacionados à contratação de trabalhadores imigrantes no Brasil 

corroboram, ainda, a reorientação das massas imigrantes, direcionadas à 

Região Norte do País, notadamente em Roraima, a partir de 2019. Dados 

sistematizados pelo OBMigra, a partir de dados do Ministério da Economia, 

revelam crescimento expressivo de alocação de mão de obra imigrante 

formal nos estados no Norte e Centro-Oeste brasileiros, situando-os, 

pioneiramente, na faixa de 1.000 a quatro mil empregos ocupados por 

estrangeiros, destacadamente venezuelanos.10 

Ainda sobre dados relacionados com as fronteiras e com a migração 

venezuelana, o documento Informe sobre las migraciones en el mundo 2020, 

apresenta a estimativa de que, durante o ano de 2019, cerca de 4 milhões de 

venezuelanos saíram de seu país. Afirma ainda que, em 2018, mais de 

340.000 venezuelanos solicitaram acolhida em outros países, sendo a nação 

com maior número de solicitações, durante o período citado (OIM, 2020, p. 5). 
 

2 Brasil que acolhe 
 

Diante da emergente movimentação migratória venezuelana, algumas 

ações foram desenvolvidas em prol de favorecer respostas humanitárias 

frente aos contextos desafiadores e complexos. Nesta parte do texto serão 

                                                           
8 Disponível em: https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/relatorio-
anual/RELATÓRIO%20ANUAL%20OBMigra%202019.pdf. Acesso em: 24 ago. 2020. 
9 Destinaram-se, ainda, à Região Sul 20,5% dos imigrantes e 8,6% do total à Região Norte, conforme 
dados apurados pelo SisMigra e pelo OBMigra. Disponível em: 
https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/publicacoes-
obmigra/RESUMO%20EXECUTIVO%20_%202019.pdf. Acesso em: 21 ago. 2020. 
10 Disponível em: https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/publicacoes-
obmigra/RESUMO%20EXECUTIVO%20_%202019.pdf. Acesso em: 21 ago. 2020. 

https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/relatorio-anual/RELATÓRIO%20ANUAL%20OBMigra%202019.pdf
https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/relatorio-anual/RELATÓRIO%20ANUAL%20OBMigra%202019.pdf
https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/publicacoes-obmigra/RESUMO%20EXECUTIVO%20_%202019.pdf
https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/publicacoes-obmigra/RESUMO%20EXECUTIVO%20_%202019.pdf
https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/publicacoes-obmigra/RESUMO%20EXECUTIVO%20_%202019.pdf
https://portaldeimigracao.mj.gov.br/images/publicacoes-obmigra/RESUMO%20EXECUTIVO%20_%202019.pdf


Diálogo na perspectiva da fraternidade  231 

apresentadas ações e estratégias do Estado brasileiro, mas com ênfase na 

partilha de três experiências de acolhida, diálogo e fraternidade, aos 

migrantes e refugiados que chegaram ao Brasil. 
 
2.1 Ações governamentais 

O governo brasileiro, em meio a posicionamentos contraditórios e 

provocado pelos governos locais, mas também por certo apelo popular e da 

grande mídia, desencadeou algumas ações diante do contexto migratório. 

A partir do contexto, o governo brasileiro adotou quatro áreas de 

atuação na resposta à migração venezuelana, a saber: fornecimento de 

acomodação e assistência humanitária básica nos abrigos para migrantes em 

Roraima; realocação de migrantes em outros estados do País 

(interiorização); integração de migrantes na sociedade brasileira e no 

mercado de trabalho; e apoio aos migrantes dispostos a voltar para a 

Venezuela voluntariamente. 

Estima-se, atualmente, que quase 32 mil venezuelanos moram em Boa 

Vista. Para acolher parte dessa população, 11 abrigos oficiais em Boa Vista, e 

outros dois em Pacaraima, administrados pelas Forças Armadas e pela 

Agência da ONU para Refugiados, foram criados. Neles vivem mais de 6,3 mil 

pessoas, das quais 2,5 mil são crianças e adolescentes.  

Mesmo com estratégias de acolhida por parte dos governos federal e 

estaduais, podem ser constatas situações de abandono e descaso com a 

população migrante. Projeções das autoridades locais e agências 

humanitárias apontam que 1,5 mil venezuelanos estão em situação de rua na 

capital, entre eles, quase 500 têm menos de 18 anos de idade. 
 
2.2 Ações sociais 

Em meio ao contexto de intensa migração venezuelana, a sociedade civil 

organizada, por meio de instituições de direitos humanos e projetos já 

desenvolvidos em todo o território nacional, reforçaram suas ações na 

perspectiva da acolhida e solidariedade com o povo venezuelano. 

Dentre as muitas iniciativas relevantes de diálogo e fraternidade, 

existentes no País, o presente texto destaca instituições que desenvolvem 

experiências permeadas pela promoção e defesa dos direitos humanos, 

desenvolvimento da solidariedade e cidadania de migrantes e refugiados que 

chegam ao País em busca de esperança e novas possibilidades. São elas: 

 



232  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

2.2.1 IMDH – Instituto de Migrações e Direitos Humanos11 

Trata-se de uma associação fundada em 1999, com sede em Brasília, 

com atuação sem fins lucrativos e de caráter filantrópico. Possui vínculo com 

a Congregação das Irmãs Scalabrinianas. A instituição tem como missão 

“Promover o reconhecimento da cidadania plena de migrantes, refugiados, 

refugiadas e apátridas, atuando na defesa de seus direitos, na assistência 

jurídica e humanitária, em sua integração laboral e sociocultural, e 

demandando sua inclusão em políticas públicas, com especial atenção a 

mulheres, crianças e pessoas em situações de maior vulnerabilidade”.12 

Dentre os aspectos que se destacam na atuação do IMDH, com um 

profundo compromisso com a acolhida, dignidade e promoção de práticas 

dialógicas e fraternas está o seu compromisso estatutário, com as seguintes 

finalidades:  
 
Atuar na proteção dos direitos humanos, promoção da cidadania e 
assistência jurídica a imigrantes e refugiados, inclusive internos 
em penitenciárias, com particular atenção às crianças, mulheres, 
trabalhadores e famílias em situação de risco social.  
Promover a reflexão jurídica e social sobre o tema das migrações e 
do refúgio. 
Realizar gestões e iniciativas, junto a instâncias públicas e 
privadas, para avançar na defesa dos direitos dos trabalhadores 
migrantes e de seus familiares. 
Manter registro, promover a análise e publicar dados e 
informações sobre mobilidade humana, contribuindo para o 
conhecimento e sensibilização da sociedade sobre assuntos e 
questões relacionadas à área.  
Disponibilizar, por meios práticos e eficazes, serviços de 
informação, esclarecimento e orientação a imigrantes e 
emigrantes. 2.6 Promover condições para que refugiados e 
imigrantes necessitados tenham acesso à aprendizagem do idioma 
e à capacitação e treinamento em atividades de geração de renda e 
de inserção no mercado de trabalho.  
Promover a integração e favorecer aos migrantes e refugiados 
oportunidades para realização de atividades de caráter cultural, 
de suporte à educação, de formação e complementação na 
dimensão humana, de fé, social e comunitária. 
Prestar atendimento e assistência aos solicitantes de refúgio, aos 
refugiados e aos migrantes e providenciar programas de atenção 
às mulheres, crianças e pessoas em situação de risco social ou 
pessoal (IMDH, 2019, p. 3). 

 

                                                           
11 Disponível em: https://www.migrante.org.br/. Acesso em: 20 set. 2020. 
12 Idem. 

https://www.migrante.org.br/


Diálogo na perspectiva da fraternidade  233 

A partir das finalidades estatutárias e da missão institucional, pode-se 

afirmar que o IMDH tem um profundo compromisso com a fraternidade, com 

a promoção do diálogo junto aos migrantes e refugiados. Demonstração 

concreta é o fato de que a Instituição possui, além da sede em Brasília, um 

escritório na capital de Roraima, Boa Vista, denominado IMDH Solidário. O 

escritório tem o objetivo de atender à população venezuelana, 

preferencialmente mulheres e crianças em contexto de vulnerabilidade 

social. 

O IMDH apresenta, em seu último relatório de atividades, a concretude 

de sua promoção solidária e atuação fraterna, por meio da organização de 

três grandes programas e onze projetos com o objetivo de favorecer a vida de 

migrantes, refugiados, migrantes internos, apátridas e/ou solicitantes de 

refúgio. O documento apresenta ainda, na sua perspectiva conclusiva, o 

atendimento direto de 14.713 pessoas, durante o período do relatório (2019, 

p. 162). Porém, com estimativa de contribuição para mais de 20 mil pessoas, 

além das práticas de incidência política, advocacy e que extrapolam a 

quantificação de beneficiados (p. 162).  
 
2.2.2 Rede Mir 

Dentre as grandes iniciativas do IMDH, e como forte estratégia de 

diálogo institucional em prol de uma causa, destaca-se a articulação e 

composição da Rede Mir – Rede Solidária para Migrantes e Refugiados. 

Organização que atua em esfera nacional, criada em 2004 e com a 

participação de cerca sessenta organizações/instituições presentes em todas 

as regiões brasileiras. 

Segundo o IMDH,13 a Rede Mir, que hoje tem o apoio da Acnur, foi criada 

como estratégia articulada de instituições da sociedade civi, com o objetivo 

principal de atuar na incidência e nas práticas nas áreas de direitos humanos, 

mobilidade humana e refúgio. A organização em rede favorece ainda o 

diálogo entre instituições, parceiros e pessoas voluntárias em prol da 

solidariedade, em atuação humanitária de cuidado e cidadania de migrantes e 

refugiados.  

Dentre a formulação dos profundos e intensos princípios da Rede, 

destacam-se: respeito e proteção dos direitos humanos e a colaboração e 

solidariedade na acolhida. 

                                                           
13 Disponível em: https://www.migrante.org.br/sobre-a-redemir/. Acesso em: 20 set. 2020. 

https://www.migrante.org.br/sobre-a-redemir/


234  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 
2.2.3 Outras práticas 

A sociedade civil possui ainda muitas outras iniciativas de acolhida e 

promoção do diálogo e da fraternidade aos refugiados e migrantes. O IMDH 

destaca-se pela sua abrangência, relevância institucional e perenidade de sua 

contínua atuação. Porém, se destacam ainda algumas iniciativas, como, por 

exemplo: 

 Cáritas Brasileira: instituição vinculada à Igreja católica, por meio 

da Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB). A Instituição 

desenvolve, em parceria com a Cáritas Suíça e com o apoio do 

Departamento de Estado dos Estados Unidos, o Programa Pana.14 

Projeto que tem como objetivo contribuir com os solicitantes de 

refúgio e os migrantes venezuelanos que estejam em contextos de 

vulnerabilidade social, por meio de assistência humanitária e ações 

integradoras. O nome do projeto é bem conhecido para os 

venezuelanos, pois significa amigo. O Programa contou ainda com a 

organização de um espaço físico denominado “Casa de Direitos” com 

a intenção de acolher, promover a convivência, os processos 

formativos, a assistência psicossocial e assessoria jurídica. Ações 

mediadas por meio de equipe multidisciplinar e com visitas 

regulares aos migrantes e refugiados acolhidos. Segundo a Cáritas 

brasileira, até o final de 2018, mais de 20 mil migrantes, refugiados e 

solicitantes de refúgio foram atendidos em todo o território nacional.  

 Jesuítas Brasil: o SJMR Brasil – o Serviço Jesuíta a Migrantes e 

Refugiados,15 segundo seu relatório anual (2020), afirma que 

compõe a Rede Jesuíta com Migrantes, organização que reúne as 

“obras e instituições comprometidas com o acompanhamento de 

migrações, seja por deslocamento forçado ou refúgio” (SMJR, 2020, p. 

11). A iniciativa tem como missão “promover e proteger a dignidade 

e os direitos de migrantes e refugiados vulneráveis no Brasil, 

acompanhando seu processo de inclusão e autonomia, incidindo na 

sociedade e no Poder Público para que reconheçam a riqueza da 

diversidade humana” (p. 10). A rede jesuíta tem presença organizada 

                                                           
14 Disponível em: https://caritas.org.br/projeto/3. Acesso em: 20 set. 2020. 
15 Disponível em: https://sjmrbrasil.org/. Acesso em: 20 set. 2020. 

https://caritas.org.br/projeto/3
https://sjmrbrasil.org/


Diálogo na perspectiva da fraternidade  235 

em cerca de cinquenta países, com trabalho especializado em 

migração, deslocamento forçado e refúgio. A ação atende a milhares 

de pessoas, com a prestação de serviços gratuitos, ingerências 

emergenciais, projetos educativos e integração, além de suporte 

psicossocial. Dentre as áreas de intervenção destacam-se o 

acolhimento e diversas formas de acompanhamento. O SJMR possui 

escritórios em algumas regiões do Brasil e compõe a Rede Mir. 

As iniciativas relatadas almejam apenas demonstrar a existência de 

práticas sociais permeadas pelo acolhimento e preenchidas pelo diálogo.16 

Ações e projetos que favorecem a cidadania e a esperança, num profundo 

compromisso com a fraternidade humana aos migrantes e refugiados.  
 
3 Olhares que provocam 

 
Os migrantes e os refugiados [...] não chegam de mãos vazias: 
trazem uma bagagem feita de coragem, capacidades, energias e 
aspirações, para além dos tesouros das suas culturas nativas, e 
deste modo enriquecem a vida das nações que os acolhem 
(FRANCISCO, 2018, p. 3). 

 

Na continuidade do aprofundamento sobre a pauta migratória, faz-se é 

necessário compreender que a movimentação migratória faz parte da 

História humana. Muitas vezes são movimentos intrínsecos à condição 

humana. Importante também é compreender o direito universal à vida, à 

liberdade individual e à possibilidade de migrar, ou como preconiza a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos, de “livremente circular” (ONU, 

1948, art. 13). A carta magna define ainda que “toda a pessoa tem o direito de 

abandonar o país em que se encontra, incluindo o seu, e o direito de regressar 

ao seu país” (art. 13). É necessário também ter a clareza de que algumas 

pessoas migram por uma opção individual, porém, outras pessoas são 

forçadas a determinados deslocamentos como forma da garantia de vida. 

Diante dos contextos da população migrante e em situações de refúgio 

ao redor do mundo, muitas questões provocam olhares necessários e 

urgentes. Também é provocativa a atuação dos governos em diversos locais 

do Planeta, na maioria das vezes enraizados em condutas que não favorecem 

                                                           
16 Para conhecer outras iniciativas, indica-se o acesso ao portal Migra Mundo, em matéria publicada 
com a lista de organizações que apoiam migrantes e refugiados no País. Disponível em: 
https://www.migramundo.com/conheca-ongs-que-apoiam-migrantes-e-refugiados-no-brasil-e-
aceitam-voluntarios/. Acesso em: 20 set. 2020. 

https://www.migramundo.com/conheca-ongs-que-apoiam-migrantes-e-refugiados-no-brasil-e-aceitam-voluntarios/
https://www.migramundo.com/conheca-ongs-que-apoiam-migrantes-e-refugiados-no-brasil-e-aceitam-voluntarios/


236  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

a vida das pessoas que se encontram em situações de limite da existência 

humana. Entretanto, alguns poucos governos do globo terrestre possuem um 

comprometimento relevante com a acolhida e o desenvolvimento de práticas 

de acolhimento e reconstrução da cidadania.  

São poucos os governos que assumem o compromisso institucional de 

desenvolvimento de estratégias eficazes, com o objetivo de “ajudar os 

imigrantes a se integrarem” (MORIN, 2013, p. 89), favorecendo direitos e 

diminuindo as barreiras para a naturalização na vida em nova realidade 

geográfica. 

A partir de certas lacunas por parte do Estado brasileiro, com a 

ausência de políticas públicas eficazes, a sociedade civil organizada assume 

um papel de protagonista na atuação frente a situações de profundas 

desigualdades da população migrante e/ou refugiada.  

Neste sentido, levando em consideração a atuação protagonista da 

sociedade civil, tendo como parâmetros as iniciativas anteriormente 

partilhadas, é impensável estabelecer uma dinâmica de trabalho de acolhida 

de populações migrantes e/ou em refúgio, sem o estabelecimento do diálogo, 

sem a prática da fraternidade humana.  

Diálogo que favorece a ampliação da realidade, como indica Síveres 

(2015, p. 32). Diálogo que amplia, mas que também contribui para o 

empoderamento da “consciência da realidade que afeta a própria história 

humana” (p. 33). Sendo assim, pode-se compreender o diálogo como 

elemento fundamental, para entender de maneira sistêmica, aprofundada e 

complexa, a realidade do outro. Diálogo que favorece uma acolhida mais 

coerente e integradora de sujeitos oriundos de outras realidades culturais e 

sociais. Diálogo “crítico e libertador” (FREIRE, 2019, p. 72) com pessoas que, 

historicamente, viveram sua vida em situações de profunda opressão, poderá 

estabelecer pontes, vínculos, abrir caminhos e novos olhares para as 

realidades que se descortinam. 

A fraternidade também é estabelecida em práticas que favorecem o 

acolhimento e a integração social de seres humanos em situação de migração 

e/ou refúgio. Fraternidade que promove a compreensão de que “somos uma 

única família humana” (FRANCISCO, 2015, p. 37). Fraternidade que 

estabelece vínculos de irmandade, de uma presença qualificada, geradora de 

uma proximidade efetiva e afetiva e que favoreça a esperança de partidas em 

busca de novas possibilidades e horizontes (SÍVERES, 2015).  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  237 

Práticas como a do IMDH, dos Jesuítas, da Cáritas brasileira, como de 

tantas outras organizações sociais, desencadeiam uma profunda 

conscientização humana de compromisso com o outro, com uma prática da 

alteridade que favorece a construção de “outro mundo possível” (GADOTTI, 

2011, p. 89). Conscientização que gera processos educativos de libertação, de 

reconhecimento de nossa humanidade, “na sua vocação ontológica e histórica 

de ser mais” (FREIRE, 2019, p. 72). 
 

4 Educação comprometida com o diálogo e a fraternidade  
 

Para refletir sobre o papel da educação dentro deste complexo contexto 

até o momento apresentado, pode-se recorrer às provocações apresentadas 

por Gadotti (2011, p. 74), quanto à necessidade de organizar uma “Pedagogia 

da Terra” que desenvolva uma educação que possibilite às pessoas pensar 

globalmente. Uma educação que possa “educar os sentimentos”, de modo a 

favorecer melhor compreensão de que “somos parte de um todo em 

construção e reconstrução” (p. 75). Processos educativos que desencadeiem 

processos de constituição de uma “identidade terrena” e uma “consciência 

planetária” (p. 75). 

Tendo em vista que as inciativas partilhadas neste artigo são oriundas 

de instituições religiosas, ligadas à Igreja católica, podem ser citados alguns 

posicionamentos eclesiais que colaboram com novas práticas educativas e 

que respondam às conjunturas existentes. 

O Papa Francisco (2019), ao convocar o mundo para um novo Pacto 

Educativo Global, convida a todos para uma “ampla aliança educativa para 

formar pessoas maduras, capazes de superar fragmentações e contrastes e 

reconstruir o tecido das relações em ordem a uma humanidade mais 

fraterna”, convida ainda para a construção de “aldeia da educação onde, na 

diversidade, se partilhe o compromisso de gerar uma rede de relações 

humanas e abertas” (2019).  

O convite de Papa Francisco reforça a necessidade de práticas 

educativas que coloquem a pessoa no centro de sua atuação. Práticas 

voltadas para o desenvolvimento do humanismo solidário, de uma educação 

preocupada com os cenários atuais, com iniciativas cada vez mais 

humanizadas, que promovam a cultura do diálogo e a globalização da 

esperança. Uma educação verdadeiramente inclusiva e fortalecida por meio 



238  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

de redes de cooperação. (CONGREGAÇÃO PARA A EDUCAÇÃO CATÓLICA, 

2018). 

Uma educação que favoreça e impulsione novas humanidades, com 

formação integral de pessoas com o coração aberto ao mundo inteiro 

(FRANCISCO, 2020b). Seres humanos que deixem suas humanidades 

pulsarem forte, que estejam dispostos a “conhecer para compreender”, 

“aproximar-se para servir” e “colaborar para construir” (FRANCISCO, 2020a). 
 

5 Olhares conclusivos 
 

Um mapa do mundo que não inclua a utopia não é digno sequer de 
ser espiado, pois ignora o único território no qual a humanidade 
sempre atraca, partindo, em seguida, para uma terra ainda melhor 
(Oscar Wilde). 

 

Em meio a contextos sociais entrelaçados pela indiferença, com 

complexas conjunturas de desigualdades, cuidar da temática relacionada com 

os processos migratórios e de refúgio pode ser apresentado, muitas vezes, 

como utópicos ou fora de prioridade em nossas práticas cotidianas. Porém, a 

partir de uma compreensão mais global, de um compromisso mais pleno com 

a humanidade, pode-se de maneira natural estabelecer uma nova 

compreensão de que os acontecimentos ocorridos com os migrantes, do 

outro lado do Globo ou nas fronteiras de nosso País, possuem estreita relação 

com a minha humanidade, com meu jeito de ser e estar o mundo.  

Tal compreensão poderá favorecer o reconhecimento de uma utopia 

presente, que move as nossas humanidades. Utopia do cuidado preenchida 

pelo “sentido de urgência e de responsabilidade compartida” (BOFF, 2013, p. 

269). Utopia “encharcada” de diálogo e fraternidade, impulsionada pela 

esperança de que não existam fronteiras para as relações humanas. 
 
 
Referências 
 
ACNUR. A Resposta Humanitária no Brasil: uma análise sobre a Estratégia de 
Interiorização. Brasília, DF: ACNUR, 2019. Disponível em: 
https://www.acnur.org/portugues/wp-
content/uploads/2020/07/REACH_Relat%C3%B3rio-de-Interioriza%C3%A7%C3%A3o_-
FINAL_PORTUGUESE.pdf. Acesso em: 20 set. 2020. 
 
ACNUR/UNHCR. Relatório Tendências Globais (Global trends forced displacement in 
2019). Disponível em: 

https://www.acnur.org/portugues/wp-content/uploads/2020/07/REACH_Relat%C3%B3rio-de-Interioriza%C3%A7%C3%A3o_-FINAL_PORTUGUESE.pdf
https://www.acnur.org/portugues/wp-content/uploads/2020/07/REACH_Relat%C3%B3rio-de-Interioriza%C3%A7%C3%A3o_-FINAL_PORTUGUESE.pdf
https://www.acnur.org/portugues/wp-content/uploads/2020/07/REACH_Relat%C3%B3rio-de-Interioriza%C3%A7%C3%A3o_-FINAL_PORTUGUESE.pdf


Diálogo na perspectiva da fraternidade  239 

https://www.unhcr.org/globaltrends2019/#_ga=2.32456118.947888785.1601260088-
650836852.1601260088. Acesso em: 20 set. 2020. 
 
ACNUR. Dados sobre refúgio no Brasil. Disponível em: 
https://www.acnur.org/portugues/dados-sobre-refugio/. Acesso em: 20 set. 2020. 
 
BARBOSA, L.; TONHATI, T.; UBIALI, M. Desafios, limites e potencialidades do 
empreendedorismo de refugiados(as), solicitantes da condição de refugiado(a) e 
migrantes venezuelanos(as) no Brasil. Brasília, DF: ACNUR, 2020. Disponível em: 
https://www.acnur.org/portugues/wp-
content/uploads/2020/09/empreendedorismo_de_refugiados_completa.pdf. Acesso em: 10 
set. 2020. 
 
BOFF, L. O cuidado necessário: na vida, na saúde, na educação, na ecologia, na ética e na 
espiritualidade. 2. ed. Rio de Janeiro: Vozes, 2013. 
 
CÁRITAS BRASILEIRA. Programa Pana para atuação com migrantes e refugiados. 
Disponível em: http://caritas.org.br/projeto/3. Acesso em: 10 ago. 2020.  
 
CONGREGAÇÃO PARA EDUCAÇÃO CATÓLICA. Educar ao Humanismo Solidário. Para 
construir uma” civilização do amor” 50 anos após a Populorum Progressio. Brasília: Edições 
CNBB, 2018. 
 
FIGHERA, D. A Venezuela e os desafios territoriais do presente. In: SILVEIRA, María. 
Continente em chamas: globalização e território na América Latina. RJ: Civilização 
Brasileira, 2005. p. 55-84. 
 
FRANCISCO, P. Laudato Si’. Louvado Sejas, sobre o cuidado da casa comum. São Paulo: 
Paulus; Loyola, 2015. 
 
FRANCISCO, P. Mensagem para a celebração do 51º Dia Mundial da Paz: migrantes e 
refugiados: homens e mulheres em busca de paz. Roma, 2018. Disponível em: 
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-
francesco_20171113_messaggio-51giornatamondiale-pace2018.pdf. Acesso em: 20 ago. 
2020. 
 
FRANCISCO, P. Mensagem do Papa Francisco para o lançamento do Pacto Educativo. 
Vaticano, 2019. Disponível em: http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-
messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html. 
Acesso em: 20 ago. 2020. 
 
FRANCISCO, P. Mensagem para o 106º Dia Mundial do Migrante e do Refugiado: 
forçados, como Jesus Cristo, a fugir. Acolher, proteger, promover e integrar os deslocados 
internos. Disponível em: 
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-
francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html. Acesso em: 20 ago. 2020a. 
 
FRANCISCO, P. Carta encíclica Fratelli Tutti sobre a fraternidade e a amizade social. 
Disponível em: http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.pdf. Acesso em: 3 out. 2020b. 
 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 71. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2019. 

https://www.unhcr.org/globaltrends2019/#_ga=2.32456118.947888785.1601260088-650836852.1601260088
https://www.unhcr.org/globaltrends2019/#_ga=2.32456118.947888785.1601260088-650836852.1601260088
https://www.acnur.org/portugues/dados-sobre-refugio/
https://www.acnur.org/portugues/wp-content/uploads/2020/09/empreendedorismo_de_refugiados_completa.pdf
https://www.acnur.org/portugues/wp-content/uploads/2020/09/empreendedorismo_de_refugiados_completa.pdf
http://caritas.org.br/projeto/3
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20171113_messaggio-51giornatamondiale-pace2018.pdf
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20171113_messaggio-51giornatamondiale-pace2018.pdf
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.pdf


240  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 
GADOTTI, M. Boniteza de um sonho: ensinar e aprender com sentido. 2. ed. São Paulo: 
Instituto Paulo Freire, 2011. 
 
IMDH. Instituto Migrações e Direitos Humanos: Relatório de Atividades 2019. Disponível 
em: https://www.migrante.org.br/wp-content/uploads/2020/07/ Relat%C3%B3rio-
narrativo-final-vers%C3%A3o-final.pdf. Acesso em: 10 set. 2020. 
 
MORIN, E. A via para o futuro da humanidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2013. 
 
OIM. Organização Internacional para Migrações. Relatório de Migração Global 2020. 
Disponível em: https://publications.iom.int/system/files/pdf/wmr_2020_es.pdf. Acesso em: 
5 set. 2020. 
 
SÍVERES, L. Encontros e diálogos: pedagogia da presença, proximidade e partida. Brasília: 
Liber Livro, 2015. 
 
SJMR BRASIL. Serviço Jesuíta a Migrantes e Refugiados: Relatório Anual 2020. Disponível 
em: https://sjmrbrasil.org/relatorio/. Acesso em: 10 set. 2020. 
 
UNICEF. Crise migratória venezuelana no Brasil. Disponível em: 
https://www.unicef.org/brazil/crise-migratoria-venezuelana-no-brasil. Acesso em: 10 ago. 
2020. 

https://www.migrante.org.br/wp-content/uploads/2020/07/%20Relat%C3%B3rio-narrativo-final-vers%C3%A3o-final.pdf
https://www.migrante.org.br/wp-content/uploads/2020/07/%20Relat%C3%B3rio-narrativo-final-vers%C3%A3o-final.pdf
https://publications.iom.int/system/files/pdf/wmr_2020_es.pdf
https://sjmrbrasil.org/relatorio/
https://www.unicef.org/brazil/crise-migratoria-venezuelana-no-brasil


Diálogo na perspectiva da fraternidade  241 

DIÁLOGO DE RESISTÊNCIA, EM TEMPOS DE AVANÇO DAS MÍDIAS 
SOCIAIS: EQUIPES DE NOSSA SENHORA 

 
Daniel Luís Steinmetz * 

Carlos Roberto Gomes dos Santos** 
 
Introdução 
 

A intencionalidade desse escrito é descrever, em primeiro lugar, uma 

realidade que se quer abordar como iluminadora, com pressuposto 

questionador da atualidade vivida pelas pessoas, nas dúvidas e incertezas 

midiáticas. Trata-se do movimento que resiste a inúmeras formas de 

liberalismos, dubiedades e compreensões ambíguas de boa parcela da 

população. Famílias e pessoas ligadas a essa nova e, por outro lado, antiga 

forma de se posicionar frente a essa sociedade possuem capacidades de 

interrogações inquietantes. 

Trata-se da possibilidade de uma vida com abertura ao outro, centrada 

na relação entre casais, que teve início, a partir de orientação espiritual de 

um jovem padre – Henri Caffarel – inicialmente a uma mulher, que, 

posteriormente, trouxe o marido e, depois, apresentados por este casal, 

juntaram-se outros três casais. Surgia assim, em 1938, o embrião do que viria 

a se chamar Equipes de Nossa Senhora: projeto de reflexão em comum sobre o 

matrimônio, por meio da experiência de uma vida comunitária. 

Assim, o movimento Equipes de Nossa Senhora na sociedade, em 

especial na Igreja católica, pode ser entendido como uma forma de 

resistência à avassaladora ação dos avanços da internet, ao questionar a 

superindividualização do ser humano e propor uma volta à união, ao 

encontro não só do indivíduo, mas também do núcleo familiar em si, através 

do diálogo. Orienta também as famílias em direção a uma maior aproximação 

e maturação da vida conjugal, do crescimento e da educação da prole nas 

bases e nos fundamentos da educação católica. 

Um dos pilares de avanço do movimento é a formação mensal, 

organizada em torno de uma refeição coletiva preparada pelos casais, a partir 

de roteiros circulares definidos, nos quais as coordenações desenvolvem a 

                                                           
* Doutor em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB). E-mail: steinmetzd55@gmail.com 
** Mestre em Comunicação Social pela Universidade Católica de Brasília. E-mail: 
roberto35.santos@gmail.com 



242  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

necessidade de olhar e agir de acordo com as práticas basilares do grupo, que 

são: a oração, o diálogo e os estudos documentais do movimento, na 

formação e no crescimento do diálogo pessoal e familiar.  

A individualidade, apesar de parecer contraditória, é uma força no 

movimento das ENS, por se tratar de iniciativas e práticas particulares para 

uma coletividade harmônica, no conjunto da moção. Na formação e nas 

funções desempenhadas pela família e comunidade pertencentes, existe uma 

tendência à procura da coletividade e, sobretudo, pelo desenvolvimento de 

uma individualidade forte, consciente e ativa. 

Outro ponto forte é o envolvimento de todos os componentes do 

aglomerado familiar, dando voz e vez para que desenvolvam sua função 

nuclear, também como indivíduos maduros, no aprimoramento do 

agrupamento conjunto. Portanto, o diálogo entre os componentes da família é 

extremamente levado em consideração, como oportunidade de formação e de 

maturação de pensamento.  

Nesse sentido, as Equipes de Nossa Senhora podem ser consideradas 

como formas de resistência às transformações causadas pela revolução 

digital, que têm transformado profundamente as relações humanas ao longo 

das últimas décadas, dificultando o encontro, a alteridade e o entendimento 

humano. 
 
1 A revolução digital e as relações humanas 

 

Em meados do século passado, o surgimento da televisão mudou a 

disposição dos móveis nas salas de estar dos lares em todo o mundo. Não é 

difícil imaginarmos que, mesmo antes da chegada do aparelho, aquelas 

poltronas que até então eram espalhadas pela sala, nas quais após o jantar, ao 

som de fundo do rádio, as pessoas sentavam e conversavam, ouviam notícias, 

bebiam, foram colocadas em linha reta em frente ao local de instalação e, com 

a chegada do aparelho, o silêncio imperou, pois passou a ser importante para 

assistir às novelas, a filmes e às notícias. Ou seja, a tecnologia, ao mudar a 

organização interna dos lares, potencializou possíveis mudanças também nas 

relações ali existentes. 

Esse pequeno exercício de imaginação serve para exemplificarmos 

como, ao longo da História, as revoluções tecnológicas mudaram as relações 

humanas. Na atualidade, vivemos a revolução das tecnologias da informação 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  243 

e comunicação, que alteram como aconteceu no passado, profundamente, 

nossa forma de viver e se relacionar.  

Hoje, desde que se tenha acesso à internet, de qualquer lugar do 

Planeta, é possível o acesso aos principais meios de comunicação, os quais 

estão desterritorializados, pois se conectam a comunidades virtuais 

espalhadas pelo globo. A comunicação baseada na recepção passiva, por 

parte do público deixou de existir. A partir das comunidades virtuais, os 

diferentes públicos participam, alimentando esses mesmos meios com 

imagens, sons, textos e opiniões. Não só a produção de dados, como também 

a sua circulação, foi potencializada pelas novas tecnologias e, por 

consequência, também a democratização da informação. 

Não só o rápido e constante desenvolvimento econômico e tecnológico 

é radical, mas também as alterações que causam, pois, em ritmo acelerado, 

mudanças sociais os acompanham. A partir de tais tecnologias, a base 

material da sociedade é reorganizada, e o mundo passa cada vez mais a ser 

interdependente economicamente, o que leva a uma reconfiguração das 

relações entre economia, sociedade e Estado (CASTELLS, 1999). A internet é 

a base tecnológica dessas mudanças. 

A internet, como base das tecnologias e mudanças sociais, tem também 

forte influência no consumismo e na competitividade sociais na atualidade. 

As redes de comunicação, ao despertarem e desenvolverem grandes ligações 

e transações econômicas, levam à impessoalidade e ao desenvolvimento de 

relações baseadas no consumo e na competitividade. 

Essa impessoalidade do virtual leva também a um desgaste do que é 

moral, humano e intelectual, ao emagrecimento moral. Dessa forma, ressalta 

Santos, nos seus escritos, quando traz à baila outro viés de compreensão: 
 

Consumismo e competitividade levam ao emagrecimento moral e 
intelectual da pessoa, a redução da personalidade e da visão de 
mundo, convidando, também, a esquecer a oposição fundamental 
entre a figura do consumidor e a figura do cidadão (SANTOS, 
2005, p. 49). 

 

Essa redução da visão de mundo coloca em evidência a diminuição da 

grandeza do ser humano, enfraquecendo indicativos de autonomia de 

pensamento e ação. Dessa forma, a figura do consumidor é colocada não 

como a de um cidadão livre em decidir o que consumir, mas, sim, como massa 



244  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

de manobra de grandes marcas com consumo apelativo, desenfreado e 

muitas vezes desnecessário. 

A revolução microeletrônica, ao propiciar avanços sem precedentes na 

computação e na comunicação, somados à elevação, nas mais diversas 

regiões do mundo, de valores como liberdade individual, comunicação 

aberta, assim como exigências econômicas por comércio e produção 

globalizados e flexibilidade administrativa, possibilitaram o surgimento, no 

final do século XX, dessa nova organização social e, consequentemente, nova 

economia. Trata-se de uma nova estrutura social baseada em redes, redes de 

informações impulsionadas pela internet.  

Certamente, a internet derrubou barreiras geográficas na comunicação; 

ampliou as possibilidades de interação social; eliminou as noções de 

distância e de tempo; modificou o espaço público, ampliando-o; equalizou as 

vozes nesse espaço, quebrando assim hierarquias, modificando as formas de 

poder, e é suporte técnico para a formação de novos coletivos. No entanto, 

paradoxalmente, o que vivenciamos em nosso dia a dia, apesar do 

desenvolvimento extraordinário das mídias digitais sociais, tais como 

Instagram, Facebook e Twitter, que teoricamente ampliam as redes de 

contatos de amizades, a formação de grupos de trabalho e muito mais, são 

a radicalização política, a diminuição da tolerância, a diminuição dos 

espaços de diálogo e de convívio e o consequente enfraquecimento dos 

laços sociais.  

Acreditamos numa forte conexão entre o desenvolvimento das novas 

tecnologias da comunicação e informação e as divisões sociais presentes em 

todo o mundo, que têm levado a intensas disputas entre grupos opostos, a 

radicalização política e a proliferação de fake news.  
 
2  Novas tecnologias da informação e da comunicação: um dilúvio que 

não terá fim 
 

Atualmente, há cerca de 4 bilhões de pessoas conectadas à internet no 

mundo, ao passo que, em 2000, eram apenas 400 milhões. Usuários de 

celulares, por sua vez, já somavam 4 bilhões no mundo, em 2015. No Brasil, 

em 2017, havia 120 milhões de conexões habituais, algo em torno de 59% da 

população conectada. Dados que demonstram o crescimento exponencial da 

rede (UIT/ONU, 2015; UNCTAD, 2017).  



Diálogo na perspectiva da fraternidade  245 

Novas pessoas se conectam à internet constantemente, interconectam 

novos computadores e inserem novos dados na rede e, assim, ampliam o 

ciberespaço, que se expande cada vez mais e quanto mais se expande mais se 

torna universal, e quanto mais universal menos possibilidades há de que seu 

mundo informacional seja totalizado. 

A contribuição do pensador Levy (2002) denomina esse espaço de 

comunicação digital proporcionado pelas tecnologias da informação e 

comunicação como ciberespaço e o compara, devido ao seu crescimento 

exponencial, explosivo e caótico, ao dilúvio bíblico (Gênesis 7, 1-24), que, no 

entanto, nesse caso não terá ocaso. 
 
A quantidade bruta de dados disponíveis se multiplica e se acelera 
[...]. Os contatos transversais entre os indivíduos proliferam de 
forma anárquica. É o transbordamento caótico das informações, a 
inundação de dados, as águas tumultuosas e os turbilhões da 
comunicação (LÉVY, 2010, p. 13).  

 

É por meio da interconexão neste espaço, que relações entre 

computadores, meios de comunicação, instituições, pessoas e grupos são 

tecidas sem as antigas fronteiras institucionais, sem as barreiras dos fusos 

horários e das distâncias, suplantando diversidades culturais e hierárquicas.  

Esse enredamento humano descomunal e ainda em constante expansão 

nesse tecido aberto e interativo causa um dilúvio da informação e da 

comunicação, uma nova condição que não cessará. Diferentemente das 

formas culturais do passado, a cibercultura traz um novo universal: inúmeros 

grupos culturais diferentes entre si, cada qual com sua diversidade, buscando 

preservá-la e transmiti-la nesse imenso universo comunicacional. 

O universal totalizante pode ser definido como aquela característica da 

escrita estática, que busca preservar seu sentido por meio da redução desse 

mesmo sentido, independente da época ou do lugar da recepção. São textos, 

mensagens, que se pretendem universais como, por exemplo, os textos 

científicos com suas buscas por exatidão e os religiosos com a busca por 

sentido. O universal abriga o momento da espécie sem tempo nem lugar que 

possam ser facilmente definidos. Quando da cultura oral, antes da invenção 

da escrita, vivia-se uma totalidade sem universal. Com o surgimento da 

escrita, as sociedades criaram um universal totalizante; com a globalização e 

a cibercultura, ressurge um universal sem totalidade (LÉVY, 2010). 



246  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Vazio e sem conteúdo particular, o universal da cibercultura é, ainda, 

desprovido de centro ou linha diretriz e, por isso, aceita todo e qualquer 

conteúdo, pois, nesse ambiente, pontos, nós, conectam-se 

independentemente de suas cargas semânticas e passam, então, a se inter-

relacionarem. Esse processo de interconexão, mesmo sem conteúdo 

particular, não é neutro e repercute cada vez mais nas atividades econômicas, 

culturais e políticas. 
 
Encarnação máxima da transparência técnica acolhe, por seu 
crescimento incontido, todas as opacidades do sentido [...]. Essa 
universalidade desprovida de significado central, esse sistema de 
desordem, essa transparência labiríntica, chamo-a de “universal 
sem totalidade”. Constitui a essência paradoxal da cibercultura 
(LÉVY, 2010, p. 113). 

 

Em expansão constante, esse universo indeterminado da rede de redes, 

constituído de nós, que são simultaneamente produtores e receptores de 

novos e contínuos dados imprevisíveis e, ainda, capazes de reorganizar, por 

sua própria iniciativa, ao menos parte dessa conectividade global, tem 

alterado sensivelmente as relações sociais. O ciberespaço, por ser construído 

em sistemas de sistemas, é um sistema do caos.  

A comunicação digital supera qualquer outro meio de comunicação em 

termos de seu poder de contágio. Ela se produz, de forma imediata, no plano 

afetivo e emocional, sem nada oferecer a ser interpretado ou pensado, pois, 

por ser submetida à aceleração ilimitada, não se oferece à análise. Tem o 

potencial de difundir rapidamente qualquer informação, independentemente 

do grau de importância.  

O filósofo francês Paul Virilio já alertava, em 1999, que vivíamos numa 

sociedade em que todos observam todos, ou seja, numa bolha visual do 

imaginário coletivo com possibilidades de explosão da bomba informática, 

em que o irracional se disseminaria no imaginário coletivo e, assim, 

dificultaria sobremaneira nossa compreensão de mundo, levando ao risco 

sistêmico da cegueira coletiva, capaz de levar ao total descontrole de nossa 

relação com o real e à derrota dos fatos. 

Risco sistêmico capaz de levar a uma reação de estragos em cadeia 

provocados por fenômeno-pânico de boatos, capazes de comprometer a 

verdade e a liberdade de imprensa. A desinformação virtual é a 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  247 

desinformação da história em curso. É o que vivemos hoje com as notícias 

falsas ou fake news.  

A revolução tecnológica que vivemos, ao alterar as estruturas sociais, as 

formas de comunicação e interação, inclusive as interações de poder, traz em 

si tanto as possibilidades de luz como de sombra e altera também o ser, 

contemporâneo de tais transformações. 
 

3 A comunicação digital, ao produzir mudanças nas estruturas sociais, 
produz também mudanças nas relações 

 

O imperativo do digital é que tudo seja público na forma de informação 

acessível; a essência da comunicação digital é a transparência, o que a torna 

cumulativa e aditiva, e, portanto, sem espaço para a interioridade, para a 

seletividade e exclusividade, características da verdade. Enquanto o saber é 

implícito e exige tempo, a informação é curta, breve, frenética, devido à 

revolução tecnológica e explícita. 

Na sociedade em redes ou sociedade da comunicação, a informação 

positiva precisa circular. Os nós mais importantes em nossas redes de 

relações são aqueles que repassam nossas postagens e mensagens com 

rapidez e sem questionamentos. Se questionam, são uma negatividade, pois 

interrompem o fluxo e são ignorados ou bloqueados, excluídos. 

Esse processo tende a levar ao declínio do pensar com complexidade; 

do olhar amplo e da busca por alteridade, atos que demandam um lapso 

temporal maior. Por ser o ciberespaço um espaço de positividade 

ininterrupta, debilita, ao prolongar o mesmo, a capacidade de convívio com a 

negatividade, e impede a manifestação do outro, que, com sua negatividade, 

seria capaz de levar à reflexão, ao questionamento das certezas absolutas. A 

transparência trazida pela comunicação digital elimina a negatividade, o 

outro, o contraditório, a dialética e a hermenêutica, levando perigosamente a 

sociedade a se tornar uniforme, o que é claramente um traço totalitário 

(HAN, 2016).  

Verdade e transparência não se equivalem. A verdade se impõe e 

declara tudo o mais falso; é, portanto, uma negatividade. Grandes 

quantidades de informações não produzem necessariamente verdades, pois 

levam à falta de precisão do todo e à falta da verdade. O positivo se prolifera e 

massifica, justamente pela falta de negatividade. Por paralisar a comunicação, 

a negatividade é evitada pela sociedade positiva.  



248  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

Seu valor é medido apenas pela quantidade e velocidade da troca 
de informações, sendo que a massa da comunicação também eleva 
seu valor econômico e veredictos negativos a prejudicam. Com 
like surge uma comunicação conectiva muito mais rápida do que 
com o deslike (HAN, 2017, p. 24). 

 

Assim, por sermos hoje uma sociedade do like, da confirmação, da 

rapidez e do altíssimo volume de informações, oportunizamos com grande 

ênfase o surgimento de bolhas – rede de relacionamentos, de conexões, que 

compartilham visões, valores e crenças comuns –, que passam a ser nosso 

principal filtro de interpretação da realidade.  
 
Ao partilharmos valores, crenças e opiniões, reforçamos nossos 
laços e tornamos o trânsito de informações cada vez mais 
frequente, levando a que essas mesmas ideias, informações e 
crenças sejam amplificadas ou reforçadas pela comunicação e 
repetição, formando uma câmara de eco, que ratifica nossas 
concepções sobre o mundo. É o que a neurociência denomina de 
viés de confirmação (SANTOS, 2019, p. 160-161). 

 

Câmara de eco ou câmara ideológica é uma metáfora usada para 

descrever situações em que ideias, crenças e valores são não só confirmados, 

mas também amplificados pela repetição constante. Já viés de confirmação 

pode ser definido como o ato de buscarmos nas informações que recebemos 

a confirmação de nossas crenças e concepções preexistentes.  

Nessa bolha, excluímos o diferente e nos cercamos de iguais, o que nos 

proporciona o confortável sentimento de estarmos sempre certos e nos tira o 

desconforto da dúvida. Com isso, pode-se entender que, na compreensão 

individual, por não levar em consideração o pensamento da coletividade 

como um todo, errados são os outros – os não pertencentes à bolha –, aqueles 

que contradizem as certezas que o processo de formação individualizado 

proporciona.  

Entendemos que, nesse contexto, entre os grandes desafios humanos e 

das sociedades em todo o mundo, principalmente para nós educadores, esteja 

a superação dessas divisões, nas quais divergências de opinião tornaram-se 

divergências pessoais e não mais de ideias. É preciso trazer o debate à esfera 

pública e aos espaços educacionais novamente, de forma a que se dê com 

cordialidade e respeito. 

A comunicação digital afasta-nos dos outros ao produzir escassez de 

olhares. É preciso encontrar caminhos nos quais o olhar de alteridade volte a 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  249 

ser possível e, quando da sua impossibilidade, a tolerância com o diferente 

volte a ser a regra e não mais a exceção e, assim, possamos trazer o diálogo 

novamente para as relações pessoais, familiares e sociais. É preciso o retorno 

aos espaços de encontro presenciais, em que possamos perceber um rosto a 

nos olhar, com autonomia, vida e trajetória própria, capaz do contraditório, 

um contrapeso ao nosso narcisismo.  

Acreditamos que movimentos como as Equipes de Nossa Senhora podem 

indicar possibilidades de reencontro desses caminhos com sua insistência na 

copresença, no encontro, na partilha. Seus membros, ancorados na fé e em 

valores cristãos, os quais não se distanciam dos valores humanos universais, 

encontram-se semanal e mensalmente, neste por um dia inteiro, momento 

em que partilham problemas, visões de mundo – mesmo que divergentes –, 

alegrias, ânimos e desânimos. Buscam a comunhão entre humanos, 

independentemente das diferenças, sejam elas sociais, educacionais ou 

ideológicas.  

Assim, esse movimento espiritual católico, ao propiciar o encontro e a 

participação igualitária, torna-se lugar de múltiplas aprendizagens, em que 

diferentes pontos de vista são expressos, em que se quebram a câmara de eco 

e as bolhas virtuais e abre-se espaço para a reflexão. Nesse espaço, por já ser 

local permeado por afeto e aceitação, não se buscam os likes, mas a 

compreensão, o diálogo e a verdade. Valores põem-se acima de quaisquer 

modismos. 
 

4 Considerações finais 
 

 Na realidade da comunicação digital, da sociedade da informação, as 

Equipes de Nossa Senhora, compostas por casais de diversas origens – sociais, 

culturais, étnicas –, apresentam-se como lócus de resistências aos olhares de 

distanciamento, ao imediatismo nas relações, à não alteridade, à não 

aceitação da contrapresença e da opinião contrária – hermenêutica – e ao 

radicalismo de posições, presentes inclusive nas instituições religiosas.  

 Geralmente compostas por sete casais, pode-se observar a unidade e o 

fortalecimento dos laços de amizade ao longo do tempo. Acreditamos que, 

muito além do dogma religioso que as une, as Equipes podem ser tomadas 

como exemplos e modelos de educação baseados em valores sociais bem-

estabelecidos.  



250  Luiz Síveres e José Ivaldo Araújo de Lucena (org.) 

 Os valores religiosos, acreditamos, podem ser substituídos – já que 

vivemos numa sociedade plural, em que a religiosidade é fator cultural e 

pessoal de cada indivíduo, devendo todos serem respeitados por suas 

escolhas – por valores universais, como a democracia – que não existe sem a 

diferença de opiniões e posicionamentos –, direitos humanos, respeito, 

pluralidade, aceitação, solidariedade, entre outros. 

 Assim entendemos que a geração do conhecimento entre 

coordenadores e membros das Equipes surge do enraizamento em valores 

preestabelecidos, que, no caso da educação formal, podem e talvez devam ser 

pensados e estabelecidos em conjunto entre docentes e discentes, no início 

de cada ciclo formativo.  

 Talvez isso tudo possa ser pensado e efetivado como alternativa a essa 

individualização e personalização que as mídias deixam em evidência e têm 

como referência de ação. Na relação que se estabelece com outro ser humano, 

muitas vezes do próprio círculo familiar, aprende-se mais as questões 

humanas e de humanização, em detrimento a conhecimentos puramente 

cognitivos. 

 Sendo assim, as inovações e mudanças sociais, tais como se apresentam 

por decorrência das mídias sociais, são absorvidas pela sociedade e podem 

influenciar na vida das pessoas. Porém, o ser humano, com sua inteligência e 

sua proatividade, pode se colocar como quem aprende e assimila somente 

aquilo que lhe faz bem e ajuda na condução da sua vida tanto individual 

quanto social. 

 Dessa forma, a resistência pode ser entendida como um sinal de 

posicionamento frente àquilo que não faz bem na vida do ser humano. Sendo 

uma escolha, é de estrita compreensão individual tanto do que se aprende 

quanto do que se pratica, com as inovações e novidades que surgem na nossa 

vida, na coletividade e, sobretudo, no núcleo da família. 
 

Referências 
 
CASTELLS, M. A sociedade em rede. São Paulo: Paz e Terra, 1999.  
 
HAN, B.-C. Sociedade do cansaço. 2. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 
 
HAN, B.-C. No enxame: reflexões sobre o digital. Lisboa: Relógio D’Água Editores, 2016. 
 
LÉVY, P. Cibercultura. 3. ed. São Paulo: Editora 34, 2010. 
 



Diálogo na perspectiva da fraternidade  251 

LÉVY, P. Ciberdemocracia. Lisboa: Stória Editores, 2002. 
 
SANTOS, C. R. G. dos. Do sonho de emancipação, que mobilizou pessoas em todo o mundo, à 
eleição dos indignados. Revista Mediação / Universidade Fumec., v. 22, n. 29, jul./dez. 
2019. Belo Horizonte: Universidade Fumec, Faculdade de Ciências Humanas, Sociais e da 
Saúde. Disponível em: file:///C:/Users/rober/OneDrive/Documentos/PB%20(2).pdf. Acesso 
em: 20 maio 2020. 
 
UIT/ONU. Disponívelem: 
https://nacoesunidas.org/page/3/?s=uni%C3%A3o+internacional+das+telecomunica%C3
%A7%C3%B5es&cat=plus-5-results. Acesso em: 20 maio 2020. 
 
UNCTAD. Disponível em: http://unctad.org/en/Pages/Home.aspx. Acesso em: 18 mar. 2020. 
 
VIRILIO, P. A bomba informática. São Paulo: Estação Liberdade, 1999. 
 

SANTOS, M. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência universal. 12. 
ed. São Paulo: Record, 2005. 
 

../../../../../../../../../../../../../../../rober/OneDrive/Documentos/PB%20(2).pdf
https://nacoesunidas.org/page/3/?s=uni%C3%A3o+internacional+das+telecomunica%C3%A7%C3%B5es&cat=plus-5-results
https://nacoesunidas.org/page/3/?s=uni%C3%A3o+internacional+das+telecomunica%C3%A7%C3%B5es&cat=plus-5-results
http://unctad.org/en/Pages/Home.aspx



