
DIÁLOGO
Um princípio pedagógico

Organizador
Luiz Síveres 



DIÁLOGO 
Um princípio pedagógico





LUIZ SÍVERES 
Organizador

Brasília, DF
Unesco, 2016

DIÁLOGO
Um princípio pedagógico



É proibida a reprodução total ou parcial desta publicação, por quaisquer meios, sem autorização
prévia, por escrito, da editora e do Programa Mestrado e Doutorado em Educação da UCB.

Grafia atualizada segundo o Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 1999, que entrou em
vigor no Brasil em 2009.

Coleção Juventude, Educação e Sociedade

Comitê Editorial
Afonso Celso Tanus Galvão, Célio da Cunha, Cândido Alberto da Costa Gomes, Carlos Ângelo de
Meneses Sousa, Geraldo Caliman (Coord.), Luiz Síveres, Wellington Ferreira de Jesus

Conselho Editorial Consultivo
Maria Teresa Prieto Quezada (México), Bernhard Fichtner (Alemanha), Maria Benites (Alemanha),
Roberto da Silva (USP), Azucena Ochoa Cervantes (México), Pedro Reis (Portugal).

Conselho Editorial da Liber Livro Editora Ltda.
Bernardete A. Gatti, Iria Brzezinski, Maria Celia de Abreu, Osmar Favero, Pedro Demo, Rogério de
Andrade Córdova, Sofia LercheVieira

Capa: Jheison Henrique
Revisão: Ofitex – Consultoria em Linguagem
Diagramação: Jheison Henrique
Impressão e acabamento: Cidade Gráfica e Editora Ltda.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

Diálogo – Um princípio pedagógico / Luiz Síveres (Org.) / Brasília: Liber Livro, 
2016.

192 p. ; 24 cm.

ISBN: 978-85-7963-149-8

Universidade Católica de Brasília. UNESCO. Cátedra UNESCO de Juventude, 
Educação e Sociedade.

1. Educação. 2. Diálogo. 3. Formação de professores. I. Síveres, Luiz. II. Título.

CDU: 37.02

Índices para catálogo sistemático:
1. Educação: Diálogo 37.02
2. Diálogo: Educação 37.02

Liber Livro Editora Ltda.
SHIN CA 07 Lote 14 Bloco N Loja 02
Lago Norte – 71503-507 – Brasília-DF

Fone: (61) 3965-9667 / Fax: (61) 3965-9668
editora@liberlivro.com.br

www.liberlivro.com.br

Cátedra UNESCO de Juventude, Educação e Sociedade
Universidade Católica de Brasília Campus I
QS 07, lote 1, EPCT, Águas Claras 71906-700 –
Taguatinga – DF / Fone: (61) 3356-9601
catedraucb@gmail.com



Sumário

Prefácio
Gilberto Gonçalves Garcia ...............................................................................................7

Apresentação
Luiz Síveres...................................................................................................................15

Capítulo 1

O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade
Luiz Síveres...................................................................................................................15

Capítulo 2

Princípios filosóficos do diálogo
Daniel Luís Steinmetz 
Aurélio Rodrigues da Silva..............................................................................................31

Capítulo 3

Diálogos: desafios e possibilidades para (re)pensar a prática docente
Luiz Síveres 
Elsa Helena Almeida Silva Balluz ..................................................................................43

Capítulo 4

O diálogo: drama e contradrama da educação
Ivar César Oliveira de Vasconcelos 
Luiz Síveres...................................................................................................................57



Capítulo 5

O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica
Luiz Síveres 
Maria José Cunha Freire Mendes....................................................................................77

Capítulo 6

Diálogo, dialogicidade, ação dialógica:  
elementos constitutivos da práxis no processo de ensino-aprendizagem
Oberdan Quintino de Ataides.........................................................................................97

Capítulo 7

Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação
Alexandre Ventura.......................................................................................................111

Capítulo 8

O diálogo como elemento da dimensão lúdica: 
uma contribuição ao processo de ensino e aprendizagem
Camille Anjos de Oliveira Santos..................................................................................127

Capítulo 9

A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia
José Roberto de Souza Santos 
Luiz Síveres.................................................................................................................139

Capítulo 10

A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional
Renato de Oliveira Brito..............................................................................................157

Capítulo 11

Desafios da formação de professores: educar para a cidadania global
Mariana Aparecida Chistiano......................................................................................175

Sobre os autores.....................................................................................................189



  7 

Prefácio

Gilberto Gonçalves Garcia 

É com grande prazer que aceitei o convite para escrever o Prefácio deste livro, 
Diálogo: um princípio pedagógico, pois acredito que o fundamento de toda 
ação educativa ocorre em função da capacidade do diálogo estabelecido entre os 
agentes envolvidos pela aprendizagem.

O trabalho organizado pelo professor doutor Luiz Síveres, coordenador 
do programa de mestrado e doutorado em Educação, da Universidade Católica 
de Brasília, reforça o compromisso do pesquisador e dos demais autores com 
uma educação libertadora, emancipadora e alicerçada em um grande projeto 
educativo, no mesmo sentido que escreve o próprio organizador na Apresentação 
desse livro, “que se desenvolve tanto pelo princípio dialogal quanto pelo processo 
dialógico”.

O diálogo é a condição do ser humano em se humanizar frente aos demais 
processos de humanização, aspectos relevantes no universo social e pedagógico. 
É o diálogo, portanto, que permite se pensar e praticar uma “pedagogia da 
presença, da proximidade e da partida”.

A proposta apresentada no decorrer do livro se torna de suma importância 
para o cotidiano do processo de ensino e aprendizagem no ambiente educacional. 
Discutir as práticas pedagógicas a partir da perspectiva do diálogo é decisivo 
para se ampliar a visão que se tem do atual contexto da educação na sociedade 
contemporânea, considerando os seus valores, a sua história e sua formação cultural.



8 

A temática desenvolvida na presente obra deve ser um ponto de referência, 
não apenas aos educadores e pesquisadores das áreas da Educação, mas também 
aos responsáveis pelo cuidado com a questão pedagógica das instituições de 
ensino, tanto superior quanto da educação básica. 

É notório que todas as instituições de ensino se deparam com o desafio de 
apresentar, em coerência com a sua missão especifica, um projeto educativo que 
seja capaz de atender os anseios da formação humana integral, das necessidades 
do mercado de trabalho, do desenvolvimento técnico e científico, de homens 
e mulheres que sejam capazes de promover a vital importância da verdade, 
da justiça, da paz, da igualdade, da defesa do meio ambiente, da instauração 
máxima da ética nas relações e da valorização da transcendência como parte 
integrante do sujeito. 

No sentido acima, o diálogo deve ser a grande ferramenta das ações 
pedagógicas na instauração de uma nova cultura para os ambientes educacionais, 
que promovam a reflexão da condição do ser humano contemporâneo.

A sequência de artigos apresentados no livro permite uma análise filosófica, 
pedagógica, política e antropológica da temática no processo evolutivo do assunto 
na pauta das estratégias de uma educação emancipadora. 

O conjunto de reflexões sistematizadas ao longo do trabalho pode ser motivo 
de inspiração para organizar o processo de aprendizagem, usando outras fontes 
de saberes, não limitando a discussão ao projeto da globalização econômica e da 
revolução da informação.

Desejo a todos uma leitura repleta de inspirações flexíveis que possam 
promover mudanças saudáveis nas práticas pedagógicas cotidianas, enriquecendo 
a maravilhosa experiência de ensino e aprendizagem nos ambientes educacionais.

Gilberto Gonçalves Garcia
Reitor da Universidade Católica de Brasília

Presidente do Conselho Nacional de Educação 



  9 

Apresentação

O diálogo é um elemento inerente à condição humana e, portanto, está presente 
na constituição da identidade dos indivíduos e na realização de sua sociabilidade. 
Neste caso, o diálogo é um atributo singular de cada membro da sociedade, mas 
principalmente, uma característica essencial das relações sociais. Nessa dinâmica 
insere-se, de modo particular, o projeto educacional, que se desenvolve tanto pelo 
princípio dialogal quanto pelo processo dialógico.

Para desenvolver essa temática, inserida no contexto atual da educação, 
diversos textos foram elaborados, tendo presentes duas inspirações: a compreensão 
do conceito de diálogo, historicamente situado, e a busca por compreender 
como o diálogo poderia fazer-se presente na reflexão e na prática educativa, 
caracterizando-se, assim, como um princípio pedagógico. 

Mencionados trabalhos, a seguir apresentados, representam parte dos 
resultados do Grupo de Pesquisa “Comunidade escolar – encontros e diálogos 
educativos (CEEDE/CNPq)”, por meio de atividades desenvolvidas nos Projetos 
de Pesquisa “Pedagogia da presença, da proximidade e da partida” (financiado 
pela Unesco) e “Avaliação participativa da comunidade escolar - entre a regulação 
e a emancipação” (financiado pela FAP/DF). Esse apoio financeiro tem sido 
fundamental. 

Nesta obra, o conjunto dos artigos tem como dinâmica integradora o 
entendimento do diálogo como um princípio e um processo pedagógico. 
Portanto, tal conjunto assume um princípio tridimensional que articula o ser, 
o saber e o agir pedagógico, bem como a noção de processo que, pela reflexão 



10 

e prática educativa, estaria contribuindo com o percurso educacional. Por isso 
mesmo, alguns textos têm tendência mais teórica e outros, mais empírica. 
Contudo, todos procuram revelar, articuladamente, o princípio e o processo 
dialogal no ambiente educativo.

Seguem brevíssimas apresentações dos textos.

O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade. 
Luiz Síveres procura refletir sobre a contribuição do princípio dialógico, 
desenvolvido por Martin Buber, e o processo da dialogicidade, proposto por 
Paulo Freire, bem como a relação que pode ser estabelecida entre estes dois 
procedimentos em vista do desenvolvimento do projeto educativo. Embora o 
princípio dialógico tenha conotação mais existencial e o processo da dialogicidade, 
mais social, os dois são considerados complementares e, portanto, fundamentais 
para um procedimento pedagógico.

Princípios filosóficos do diálogo. Daniel Luís Steinmetz e Aurélio 
Rodrigues da Silva buscam discutir, por meio de Sócrates, Platão e Aristóteles, 
a originalidade apresentada pela dialética grega. Historicamente, a comunicação 
ocorria de modo dialógico, numa dimensão de entendimento e de mediação de 
conceitos, possibilitando certa unidade por meio da palavra. Portanto, favorecia 
a melhor compreensão da aprendizagem, abrangendo um fazer-se humano e 
respostas às questões daquele momento, tais como: Quem sou eu? De onde vim? 
Para onde vou? O percurso adotado nas discussões foi o de apresentar a maiêutica 
socrática, o mundo das ideias de Platão e a virtude ética de Aristóteles como 
fundamentos do diálogo.

Diálogos do cotidiano escolar: desafios e possibilidades para (re)
pensar a prática docente. Luiz Síveres e Elsa Helena Almeida Silva Balluz 
têm por objetivo identificar os desafios e as possibilidades proporcionados 
pelos diversos diálogos no cotidiano escolar para repensar a prática docente. Os 
autores recorrem à abordagem qualitativa, portanto, consideram a perspectiva 
dos sujeitos envolvidos no fenômeno estudado, sendo professores do Ensino 
Fundamental, atuantes em escolas das redes pública e privada, no município de 
São Luís, Estado do Maranhão. Concluem que os desafios de implementar um 
novo modelo de escola serão superados quando houver, por parte da docência e 



Apresentação  |  11 

de seu protagonismo profissional, o desenvolvimento de um processo dialogal 
de adesão, ação e autoconsciência do professor, como dimensões decisivas para a 
postura reflexiva de sua forma de agir e conduzir sua práxis educativa.

O diálogo: drama e contradrama da educação. Ivar César Oliveira 
de Vasconcelos e Luiz Síveres renovam discussões a respeito da educação que 
emancipa ou aliena, adotando como metodologia o par drama/contradrama. No 
âmbito de um drama, apresentam teorizações sobre o possível papel reprodutor 
da escola, tomando a universidade como ponto de partida das análises. Em 
contradrama, discutem o diálogo, enquanto palavra e experiência plena de 
sentidos para a existência humana, capaz de romper a reprodução de desigualdades 
socioculturais. Concluem informando que o sistema educacional forte e efetivo é 
capaz de acolher fragmentos do dia a dia, numa sociedade com interações pessoais 
cada vez mais pulverizadas, e que tal sistema precisaria exercitar a capacidade de 
dialogar com diferentes sentidos a que chegam os envolvidos no ato educativo.

O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica. Luiz Síveres e 
Maria José Cunha Freire Mendes apresentam uma retomada teórica do diálogo, 
tendo como referência principal o conceito de dialogicidade, desenvolvido por 
Paulo Freire, e a análise de conteúdo de quatro fóruns de discussão virtuais, 
apresentando aspectos do diálogo e da dialogicidade presentes nas mensagens 
elaboradas por professores-tutores. Com as análises, concluem pela pouca 
evidência de diálogo e dialogicidade, principalmente nas mensagens que mediam 
as discussões virtuais destes cursos.

Diálogo, dialogicidade e ação dialógica: elementos de construção 
da autonomia. Oberdan Quintino de Ataides apresenta uma discussão sobre 
a importância do diálogo e da dialogicidade na educação como elemento de 
construção da autonomia no processo de ensino e aprendizagem. O diálogo, 
enquanto elemento pedagógico, nas perspectivas de Martin Buber e de Paulo Freire, 
é um importante aspecto de interlocução, construção de saberes, reconhecimento 
do ser e construtor da alteridade. Os elementos apresentados na análise revelam 
que o diálogo, como elemento pedagógico, pode proporcionar uma aproximação 
entre os agentes do processo pedagógico, gerando uma relação horizontal de 
respeito e comunhão, facilitando o processo de ensino-aprendizagem.



12 

Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação. 
Alexandre Ventura procura compreender a avaliação como um fenômeno 
eminentemente social. Assim sendo, o diálogo desempenha papel infraestrutural 
numa perspectiva capaz de encarar a avaliação como um meio de aumentar o 
nível de conhecimento sobre determinado objeto que permita um aprimoramento 
da sua morfologia, do seu funcionamento ou do seu impacto. A qualidade e a 
horizontalidade do diálogo constituem nutrientes essenciais para que a avaliação 
realize o seu potencial de vivência e robustecimento dos princípios societários 
democráticos. O autor apresenta uma panorâmica sobre a pesquisa científica no 
âmbito do papel do diálogo na avaliação como alavanca da democracia.

O diálogo como elemento da dimensão lúdica no processo de ensino e 
aprendizagem. Camille Anjos de Oliveira Santos discute a ludicidade no processo 
de ensino e aprendizagem. Para a autora, o lúdico permeia esse processo, tornando 
o aprender e o ensinar mais atrativos e prazerosos; revelando a aprendizagem 
significativa; contribuindo para a concretização da interdisciplinaridade, assim 
como para a melhor contextualização e significação do conhecimento. Conclui a 
autora que este processo ocorrerá, preferencialmente, por meio do diálogo, tendo 
em vista que este e a ludicidade são condições humanas. Nesse sentido, apresenta-
se o diálogo como um elemento que integra a dimensão lúdica no processo de 
ensino e aprendizagem. 

A ecologia de saberes na formação de professores: um estudo sobre 
os saberes docentes no curso de Pedagogia. José Roberto de Souza Santos 
e Luiz Síveres apresentam resultados de pesquisa em que investigaram como 
determinados saberes docentes influenciam o currículo do curso de Pedagogia. 
Os autores realizaram um estudo de caso simples numa instituição de educação 
superior da rede privada de ensino do Distrito Federal. Coletaram dados por 
meio de análise documental e geraram outros por intermédio de entrevistas 
semiestruturadas com professores do curso. Concluem que os mencionados 
saberes, quando construídos na docência da educação básica, em alguma medida 
se fazem presentes no currículo do curso estudado.  

A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo 
educacional. Renato de Oliveira Brito busca elucidar como o diálogo favorece 



Apresentação  |  13 

as relações interpessoais, à medida que aproxima os agentes envolvidos no 
processo comunicacional e à medida que considera a pessoa como portador 
de uma bagagem sociocognitiva, a qual se torna padrão de referência de cada 
indivíduo. Para o autor, a comunidade escolar deveria assumir seu papel de forma 
consciente, responsabilizando-se em construir elos entre o projeto e o sucesso de 
sua concretização. Entende, ainda, que o fortalecimento da gestão democrática 
deveria estar associado à democratização do processo pedagógico, pois isso 
legitima esse processo, revertendo em favor da dita gestão. 

 Desafios da formação de professores: educar para a cidadania global. 
Mariana Aparecida Chistiano busca refletir a respeito da educação para a 
cidadania global na perspectiva do Programa de Educação da Unesco (2014-
2017) enquanto contributo para o alcance dos pressupostos básicos de uma 
educação que vise à aquisição de valores pautados nos direitos humanos, na 
alteridade, na justiça e na participação social pelos estudantes. Para a autora, cabe 
retomar a discussão sobre os princípios norteadores da temática da cidadania em 
seu sentido amplo, bem como sobre a educação para a cidadania global. Neste 
aspecto, deve-se focalizar a formação inicial de professores em nível superior, 
momento em que pode configurar-se o início de um processo educacional que 
prioriza o diálogo, o respeito e a participação dos envolvidos no contexto escolar.

O percurso realizado pelos distintos autores foi permeado pela expressão de 
sua subjetividade, bem como, pelo sentido em manifestar um vínculo existencial 
com a objetividade da temática específica, exercitando na sua prática e na sua 
reflexão um diálogo como um princípio pedagógico. 

Luiz Síveres
Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Educação

Universidade Católica de Brasília





  15 

Capítulo 1

O diálogo na educação: 
uma relação entre o dialógico e a 

dialogicidade

Luiz Síveres

Introdução

O diálogo é uma palavra plena de significados para a natureza humana e para 
a história da humanidade, porque se caracterizou como uma palavra geradora e 
criadora da sua condição existencial, uma palavra formadora e transformadora da 
realidade pessoal e social, e uma palavra escutada e proferida para dar um sentido 
à dinâmica educacional. Por isso a razão de compreender o diálogo como um 
procedimento relacional entre o princípio dialógico e o processo da dialogicidade.

A palavra dia-logos tem na sua raiz grega uma conexão entre o discurso e a 
prática, uma vinculação entre o pensamento e o sentimento, e uma interação entre 
a razão e a experiência. Neste sentido o diálogo não é apenas uma cadeia produtiva 
de informações, nem uma rede de comunicações e, nem tampouco, um sistema 



16  |  Luiz Síveres

de tecnologias de comunicação. Mesmo contando com estas instrumentalidades, 
o diálogo é um princípio instituidor da existência humana, uma mediação para 
a construção do conhecimento e, portanto, uma possibilidade de contribuir com 
as finalidades do processo educativo.

Estas categorias estiveram presentes, inicialmente na sistematização da 
filosofia ocidental, especialmente na experiência originária da cultura grega, 
que compreendia o diálogo como um convite a mergulhar no pensamento. 
Na sequência, no período medieval, demarcado pelo conhecimento teológico, 
propunha-se um conhecimento vinculado ao mistério, configurando-se uma 
vinculação com o transcendente. E no contexto da modernidade, por fim, 
o diálogo foi inserido na trajetória pessoal e social como um procedimento 
comunicacional.  

As características acima anunciadas, dentre muitas outras, continuam 
repercutindo na realidade atual, como nos núcleos familiares, nas organizações 
comunitárias, nos agrupamentos sociais ou nos sistemas globais, mas um dos 
espaços apropriados para o exercício do diálogo é o ambiente educativo, que 
deveria compreendê-lo, tanto como princípio educativo quanto como uma 
mediação educadora.  

Para a proposição deste diálogo educativo estaria se sugerindo, portanto, 
uma compreensão do princípio dialógico tendo como referência a filosofia 
de Martin Buber (1878-1965) e o processo da dialogicidade, tendo como 
argumento a pedagogia de Paulo Freire (1921-1997). Portanto, o diálogo entre 
estes educadores e a proximidade dos princípios educativos do dialógico e da 
dialogicidade constituem a inspiração deste trabalho, que tem por objetivo 
contribuir com uma educação que se projeta para o sentido existencial e social da 
comunidade educativa.

1. Conversa entre dois “compadres”

Na cultura brasileira e, certamente, na latino-americana, a figura dos compadres 
é muito valorizada, quando não reverenciada. Independentemente deste vínculo 
mais familiar, religioso ou cultural deseja-se, nesta reflexão, compreender as 



O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade  |  17 

semelhanças e diferenças entre Martin Buber (1987; 2001; 2009) e Paulo Freire 
(1977; 1987; 1998; 2005; 2012), considerados dois pensadores contemporâneos 
que deram uma significativa contribuição à humanidade e, de modo especial, ao 
processo educacional.

Martin Buber nasceu em Viena/Áustria e doutorou-se em Filosofia na 
Universidade de Berlim, tornando-se professor catedrático na Universidade de 
Frankfurt. Migrou, posteriormente, para a Palestina onde assumiu o magistério 
na Universidade Hebraica de Jerusalém e, nesta missão, foi indicado para o Prêmio 
Nobel da Paz. Tanto a sua vida, quanto a sua obra, podem ser compreendidas 
na inscrição esculpida na sua lápide: “Permaneço sempre contigo”, que é um 
versículo do Salmo 73 que expressa o princípio da sua filosofia, pautada nos 
conceitos de encontro, de relação e de diálogo.

Paulo Freire nasceu em Recife/Brasil e como criança aprendeu a ler e escrever 
com seus pais debaixo dos pés de mangueira. Estudou Direito na Faculdade 
de Direito do Recife, foi convidado para coordenar o Programa Nacional de 
Alfabetização, mas com o golpe militar, em 1964, começou o seu período de 
exílio. Neste tempo dedicou-se, principalmente, ao exercício da docência no 
Chile, nos Estados Unidos e Suíça. Posteriormente, peregrinou pela América 
Latina, Ásia e África para partilhar suas experiências pedagógicas. No retorno 
do exílio, dentre muitas funções, foi Secretário de Educação na Prefeitura de São 
Paulo e Professor na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo.

Embora Buber e Freire nunca tenham se encontrado pessoalmente, 
a percepção de mundo, a compreensão de ser humano e a importância de 
contribuir com a humanidade, por meio da educação, os tornou muito próximos. 
Esta proximidade se revelou, também, pelo desenvolvimento de uma dinâmica 
de pensamento circular entre reflexão e ação, logos e práxis, ética e estética. As 
semelhanças se deram, ainda, pela proposição de um projeto educativo que tinha 
no horizonte de sua realização um projeto de liberdade, mediado por um diálogo 
antropológico e pedagógico.

É possível perceber pelas obras, principalmente de Paulo Freire, que ele 
reiteradamente fez referência à filosofia de Martin Buber, sempre com o espírito 
de inspiração, mas ao mesmo tempo de superação, aspectos que caracterizam 
o perfil dos grandes pensadores. Além disso, as distinções entre ambos podem 



18  |  Luiz Síveres

ser percebidas pela originalidade histórica, pelo pertencimento cultural e pela 
proposição pedagógica, caracterizada pela filosofia buberiana como um processo 
mais social e pela pedagogia freireana como um projeto mais político.

Embora Buber e Freire tenham uma origem diferenciada, tenham vivido 
em contextos sociais e históricos distintos, e tenham empreendido projetos 
diversos, eles têm em comum a percepção de que a vida humana é uma relação 
integradora, de que o conhecimento é um processo interativo entre a reflexão e 
ação para transformar o mundo, e que a educação é um projeto humanizador e 
libertador da condição humana.

Apesar destas diferenças, a afinidade mais destacada que se deseja 
ressignificar é o diálogo, entendido como um atributo do ser humano e do agir 
pedagógico, bem como, compreendido como um princípio dialógico em Buber 
e como um processo de dialogicidade em Freire. Embora estes conceitos sejam 
complementares e estejam em constante sintonia, os mesmos serão apresentados 
na sequência e indicados seus aspectos mais expressivos, apenas para perseguir 
um percurso mais pedagógico.

2. O diálogo como um princípio dialógico

O diálogo, seja pela compreensão do seu conceito ou pelo exercício de sua prática, 
acompanhou a história da humanidade e assumiu características próprias em 
cada período da civilização humana. Por esta razão, também no projeto da 
modernidade o diálogo foi retomado, de maneira mais explícita através da filosofia 
de Martin Buber, que o compreendia como uma característica da identidade 
humana e como uma relação inter-humana, definindo-se, assim, o perfil da 
natureza humana por meio da relação entre a subjetividade e a intersubjetividade.

Martin Buber (1987; 2001; 2009) jamais buscou se identificar com alguma 
corrente teórica, mas por meio de suas obras é possível entender que ele esteve 
bastante próximo da filosofia da vida e, de modo especial, porque as suas 
reflexões foram pautadas no princípio dialógico para estabelecer uma relação 
inter-humana. 

Além deste qualificativo atribuído ao ser humano, podem-se destacar, 



O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade  |  19 

ainda, as características de um ser político e econômico, social e cultural, ético ou 
estético. Diante deste mosaico de representações humanas, a filosofia buberiana 
parte do princípio de que o homem é um ser relacional e tal dinâmica pode se dar 
de distintas maneiras, mas ela se efetiva dentro de uma comunidade orgânica, 
que supera tanto o atomismo individual quanto o coletivismo totalitário.

Esta proposta está presente nas reflexões de Martin Buber, mas foi formatada 
com maior profundidade na obra EU e TU, ao propor o diálogo como um projeto 
de plenitude, isto é, não como um conceito, mas como um evento, um encontro, 
um acontecimento. São estas disposições relacionais que caracterizam o inter-
humano e se expressam, segundo o autor, “em todas as formas, estruturas e ações 
da vida comunitária dos homens” (1987, p. 41). O inter-humano é, portanto, 
uma característica essencial da própria condição humana, mas que se efetiva na 
reciprocidade entre os humanos e se configura na experiência social. 

O ambiente idealizado por Buber (1987) para esta dinâmica seria a 
comunidade, que por um lado constitui o elemento essencial da existência 
humana e, por outro, a sociedade seria a estrutura criada para a sua experiência 
social. Assim, a comunidade seria o espaço da aliança entre os humanos e a 
sociedade o lugar do contrato para efetivar o bem comum. Portanto, seria tarefa 
da sociedade promover o bem comum e da comunidade estabelecer laços de 
convivência humana, que se dariam efetivamente, por meio de um procedimento 
dialógico. 

Desta forma, a compreensão do ser humano, como um projeto inter-
humano, se daria por meio do diálogo que abrangeria a dimensão individual, 
comunitária e social. No entanto, seria no encontro e na relação que se daria a 
plenitude da condição humana e, por esta razão, Buber afirma que “A esfera do 
inter-humano é aquele do face a face, do um-ao-outro; é o seu desdobramento 
que chamamos de dialógico” (2009, p. 138). O diálogo é compreendido, neste 
sentido, como um princípio dialógico.

O diálogo como dialógico, para Buber (2001), estaria ancorado na palavra 
e se expressaria como um princípio e uma finalidade. Por isso, ela é originária 
porque está pautada numa palavra-princípio (Grundwort), mas tem uma 
intencionalidade no sentido de estabelecer um diálogo entre o Eu-Tu. Esta 
palavra é, portanto, portadora do ser e realizadora da condição humana, mas na 



20  |  Luiz Síveres

correspondência desta palavra-princípio encontra-se a palavra Eu-Isso, que é a 
característica da objetivação das relações humanas. 

No entendimento de Buber (2001), estas duas palavras-princípio sustentam, 
basicamente, as possibilidades existenciais da condição humana. Por isso, elas são 
necessárias e se complementam porque a palavra Eu-Tu inaugura uma relação de 
face a face e a palavra Eu-Isso estabelece as condições objetivas de vivência e de 
sobrevivência da humanidade. Diante destes procedimentos humanos o autor se 
dá conta de que, geralmente, priorizamos as relações mais objetivas que tomam o 
mundo como experiência, em detrimento das mais subjetivas que fundamentam 
o mundo da relação e do encontro.

Com o objetivo de recuperar e valorizar o aspecto relacional, Buber afirma 
que “toda vida atual é encontro” (2001, p. 13), fato que se materializa, de forma 
prioritária na relação do Eu e Tu. Tal encontro é imediato porque se dá na relação 
de reciprocidade, enquanto que a relação Eu-Isso é sempre mediada, seja por 
sujeitos ou objetos. Por esta razão, segundo o autor, a relação inter-humana se 
daria, de forma privilegiada, por meio do diálogo.

O diálogo, com base no pressuposto ontológico de que o ser humano é 
um ser de relação e que na reciprocidade do encontro inaugura um encontro, é 
compreendido por Buber (2009) como dialógico. Neste sentido, o dialógico está 
pautado na reciprocidade entre todas as formas relacionais que se apresentam aos 
humanos, para os quais é necessário emitir uma resposta, que se expressa como 
um comportamento de responsabilidade humana.

O diálogo acontece no cotidiano das pessoas e nos acontecimentos concretos 
da sociedade, mas na medida em que este procedimento revela o sentido da 
existência e o significado da realidade, o princípio dialógico se torna um conceito 
e uma prática recomendada. Este princípio poderia ser compreendido por meio 
de distintos procedimentos, mas aqui será priorizado um entendimento do 
conceito e da prática dialógica pautada na reciprocidade, na responsabilidade e 
na alteridade.

A reciprocidade, tendo como referência o encontro e o diálogo, seria, para 
Buber (2001), um procedimento transformador da comunicação em comunhão, 
caracterizando, assim, a materialidade da palavra dialógica. Nesta circunstância, 
o princípio dialógico assumiria, inicialmente, a condição de reciprocidade que 



O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade  |  21 

poderia se inaugurar na relação do inter-humano. A vida dialógica seria, sob esta 
dimensão, um exercício de reciprocidade.

Outra característica do dialógico seria a diferenciação que Buber (2001) faz 
entre o dito e o dizer. Embora os dois conceitos estejam vinculados à palavra, o 
dito estaria mais próximo da transmissão de conhecimentos e o dizer seria uma 
expressão da linguagem para responder às palavras que realizam uma vida vivida. 
Neste sentido, o dialógico seria uma resposta aos dizeres da vida que seriam 
assumidos como uma atitude de responsabilidade. A existência dialógica seria, 
com base nesta reflexão, uma prática de responsabilidade.

Além dos atributos da reciprocidade e da responsabilidade, dentre outros, 
Buber aponta para um processo dialógico pautado na alteridade, porque “o 
movimento básico dialógico consiste no voltar-se-para-o-outro” (2001, p. 56). 
Este direcionamento não se resume num deslocamento em direção ao outro, 
mas muito mais num aproximar-se e num tornar-se presente na vida do outro, 
acolhendo as suas perguntas e, a partir delas, inaugurando um novo diálogo. 
Assim, o movimento de presença e de proximidade do outro é que vai caracterizar 
o princípio dialógico como alteridade.

Com essas características, Buber (2001) deseja superar uma percepção 
de sociedade, essencialmente pautada no monólogo, aspecto comparado a um 
simples reflexo do espelho, ou a um inseto com uma asa mutilada, ou à figura 
de um homem enfaixado. Portanto, para reverter este perfil extremamente 
individualista e materialista, além das características dialógicas da reciprocidade, 
da responsabilidade e da alteridade, o autor apresenta a possibilidade de um amor 
e de um eros dialógico, de uma racionalidade e de um pensamento dialógico, e de 
um princípio e de um processo educacional dialógico.

Enfim, considerando que “o homem se torna Eu na relação com o Tu” 
(BUBER, 2001, p. 32), o caminho recomendado para este relacionamento é 
encontrar o outro para permanecer em diálogo. O princípio dialógico caracteriza-
se, portanto, como a plenitude da condição humana, que vai se efetivando por 
meio de uma relação inter-humana, que pode ser exercida através de inúmeras 
mediações, mas a proposição da reciprocidade, da responsabilidade e da 
alteridade, foi considerada mais adequada para o conjunto da reflexão sobre o 
diálogo como um princípio dialógico. 



22  |  Luiz Síveres

3. O diálogo como um processo de dialogicidade

A realidade contemporânea está sendo demarcada por uma força centrífuga e 
coloca os seres humanos, juntamente com os seus projetos nucleares como a família, 
a comunidade ou o agrupamento social numa ciranda global. Este movimento 
foi impulsionado, nos últimos decênios, principalmente pela capilaridade e pela 
potencialidade das tecnologias de comunicação. Por um lado elas trouxeram 
enormes benefícios à humanidade, mas por outro, estão desenraizando a condição 
humana das experiências mais originais e humanizadoras.

Embora se reconheça a importância deste movimento mais global e 
tecnológico, é necessário, segundo Freire (2012), voltar constantemente “à 
sombra da mangueira”, caracterizada como uma âncora da identidade pessoal e 
coletiva que se cria e recria constantemente.  A recordação da mangueira se dá 
justamente no retorno às raízes familiares, aos troncos comunitários e às sementes 
que já germinaram e deram frutos para a sociedade. A sombra da mangueira 
representava, ainda, o acolhimento e a autenticidade, a reflexão e a partilha, a 
criatividade e a projetividade para novos horizontes, para novas esperanças e para 
novas utopias.

A mangueira, para o autor, transformou-se num ponto de referência, a 
partir da qual estabeleceu um diálogo com o mundo. Percebe-se, portanto, um 
movimento de saída em direção ao mundo e um movimento de retorno à sombra 
da mangueira, caracterizando-se uma circularidade entre o local e o global, entre 
o ético e técnico, entre o pessoal e social. Embora exista um percurso circular, o 
caminho recomendado é sair do local e peregrinar em direção ao universal, mas 
podendo-se voltar, novamente, à mangueira como símbolo da morada humana e 
da moradia histórica.

Neste procedimento relacional entre a singularidade do sujeito e a 
pluralidade de percepções da realidade, Freire (1987) indica a necessidade de 
uma disposição humana pautada num compromisso amoroso que promove a 
liberdade, uma decisão esperançosa para criar e recriar novas possibilidades de 
humanização, bem como, uma manifestação de fé na vocação do ser e do ser 
mais, por meio do exercício da confiança, da humildade e do pensar crítico.

Com o objetivo de potencializar tais competências, Freire (1987) recomenda 



O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade  |  23 

o diálogo, que parte de uma percepção problematizadora da realidade, e na 
sinergia entre a ação e reflexão procura-se desenvolver a consciência plena da 
humanidade e a transformação coletiva da sociedade. Com base nesta proposta, 
segundo o autor, os homens são ao mesmo tempo criadores da história e se fazem 
seres históricos.

Por esta razão, segundo Freire, o diálogo é uma “exigência existencial” 
(1987, p. 79). Neste sentido o ser humano é um ser dialógico e vai exercitando 
a sua vocação dialogal na medida em que se caracteriza como palavra, isto é, 
uma palavra capaz de pronunciar o mundo e de promover a sua transformação. 
Assim, a relação dialogal não é apenas uma vinculação entre o Eu-Tu, proposta 
apresentada anteriormente, mas a sua ampliação com a possibilidade de estabelecer 
uma conexão entre o Eu-Mundo.

Para desenvolver este projeto, Freire (1987) sugere um processo de 
dialogicidade que é, essencialmente, uma prática da liberdade. Para instaurar 
esta proposta, a dialogicidade precisaria realizar a transição de uma consciência 
simples para uma complexa, de um comprometimento técnico para um ético e 
de um procedimento ingênuo para um filosófico. Assim, a prática da liberdade 
estaria alicerçada numa práxis, que seria a interação entre uma atitude reflexiva e 
uma ação transformadora. 

Esta passagem remete à possibilidade de ser e ser melhor, bem como, 
de conhecer e conhecer melhor. Para dar efetividade a este procedimento, a 
dialogicidade deveria, segundo Freire, “supor maturidade, aventura do espírito, 
segurança ao perguntar, seriedade na resposta” (2012, p. 131). Estes atributos 
da dialogicidade, dentre outros, podem ser enriquecidos pelos conceitos de 
humanidade, de historicidade e de solidariedade.

A condição humana se realiza pela subjetividade, mas ainda mais, pela 
intersubjetividade. São as relações individuais e sociais que compõem as energias 
para ir formando o ser humano, que nunca se encontra numa fase de acabamento. 
Nesta dimensão mais subjetiva e social encontra-se a proposta de Freire que 
afirma que, “estar no mundo implica necessariamente estar com o mundo e com 
os outros” (2012, p. 32). É nesta conectividade entre o pessoal e o social que o ser 
humano vai constituindo a sua humanidade.

 Além da humanização, o ser humano é um ser histórico porque, segundo 



24  |  Luiz Síveres

Freire, “o saber tem historicidade. Nunca é, está sempre sendo” (2012, p. 29). 
A consciência de se perceber inacabado é que potencializa a humanidade para 
a abertura, a procura e a curiosidade, que se caracteriza pela pergunta ou 
pelo questionamento, propiciando as inúmeras possibilidades de conhecer e 
reconhecer os objetivos do conhecimento como objetivo de ser e ser melhor. É 
nesta interatividade entre o ser e o ser melhor que se vai efetivando a historicidade.

A característica da humanização e da historicidade são pressupostos para 
fazer da dialogicidade um processo de transformação do mundo. Por isso, a ação 
dialógica, para Freire (1987), caracteriza-se como um encontro de sujeitos que, 
em colaboração, desejam pronunciar e transformar o mundo. Neste procedimento 
destaca-se, principalmente, a adesão e a confiança nas pessoas, a proposição e 
organização de projetos, bem como a comunhão e transformação do mundo. É 
nesta articulação entre a reflexão e a ação que se pode desencadear um projeto de 
transformação do mundo.

Assim, os processos de humanização, de historicização e de transformação 
do mundo buscam caracterizar a dialogicidade como uma reação à percepção 
antidialógica que, segundo Freire (1987), identifica-se sempre como um 
procedimento de conquista, seja para aderir às ideias, às atitudes ou aos projetos 
do dominador. Por isso, junto com a conquista, estabelece-se um projeto de 
dominação por meio da manipulação ideológica, da divisão entre os agrupamentos 
sociais e da supressão de qualquer manifestação cultural. 

Diante deste cenário o processo da dialogicidade é essencial para a 
humanização que se faz por meio do diálogo consigo mesmo, com os outros e com 
o mundo. Neste caso, não é apenas exercitar o diálogo, mas ser dialógico, isto é, 
ser essencialmente humano no contexto da humanidade. Para dar cumprimento 
a este desafio, Freire sugere que o diálogo deveria ser “o encontro amoroso dos 
homens que, mediatizados pelo mundo, o “pronunciam”, isto é, o transformam 
e, transformando-o, o humanizam para a humanização de todos” (1977, p. 43).

Por esta razão, a disposição dialógica não é definida pelos recursos técnicos, 
mas muito mais pelos princípios éticos; não é difundida pela disponibilização 
de informações, mas pela prática da justiça; e, não é proposta pelas mediações 
instrumentais, mas pela ação política. Este procedimento parte do entendimento 
de que a dialogicidade, para Freire (2012), é uma integração entre uma exigência 



O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade  |  25 

da própria natureza humana e uma comunicação que se encontra no centro do 
fenômeno vital. A dialogicidade é, enfim, um processo que acontece entre a 
experiência vital e a dinâmica relacional, de modo específico pela expressão de 
humanidade, de historicidade e de transformação do mundo, configurando-se 
num projeto de vida e de mais vida.

4. O dialógico e a dialogicidade no projeto educacional

A reflexão anterior apontou para a compreensão que Martin Buber e Paulo 
Freire tiveram da realidade, destacando-se para uma percepção monológica e 
antidialógica, respectivamente. A estes condicionantes é oportuno agregar a 
reflexão de Hans-Georg Gadamer (2009), que apesar do desenvolvimento das 
tecnologias da informação e do crescimento das competências tecnológicas, 
percebe que a humanidade está se tornando, no contexto atual, cada vez mais 
incompetente para o diálogo.

A proposta para minimizar este fenômeno percebido é a indicação do 
princípio dialógico e do processo da dialogicidade, que foi um elemento 
considerado inerente à condição humana e aos seus relacionamentos sociais, e 
agora será direcionado para o projeto educacional, objetivando potencializar uma 
educação humanizadora e emancipadora na conjuntura contemporânea.

Esta proposta buscaria superar uma educação entendida como propaganda 
e tal percepção foi feita por Buber (2001), ao estabelecer uma diferenciação 
entre o político e o social. Porque para o autor, enquanto o político estaria 
mais preocupado com o poder, o social seria mais adequado para as relações 
mútuas. Embora aconselhe a participação política, o autor chama a atenção para 
a tendência do poder subjugar todas as expressões humanas, sugerindo, portanto, 
a expressão social do inter-humano que se daria na comunidade. Com base neste 
entendimento existe uma distinção entre propaganda, mais conectada à política, 
e a educação mais vinculada à comunidade. Por isso, para a filosofia buberiana, a 
educação é um projeto comunitário na qual se podem desenvolver e exercitar as 
relações inter-humanas.

Neste sentido, a educação seria para Buber (1987), com base na reflexão 



26  |  Luiz Síveres

anterior, uma proposição de objetivos que estariam direcionados para um 
projeto social, mas ao mesmo tempo, haveria a necessidade de se educar 
comunitariamente por meio da diversidade de relações. Desta forma, a educação 
teria uma finalidade em si mesma, na medida em que se estaria educando para a 
comunidade e, também, uma objetividade social na medida em que o processo 
educacional estaria conduzindo para o exercício econômico, político ou social.

Por esta razão, no contexto da filosofia buberiana, a educação seria relação 
e capacitação. Isto é, a relação estaria revestida de comunidade porque nela se 
poderiam estabelecer um relacionamento autêntico e genuíno com o outro, e 
a capacitação seria uma exigência da sociedade para a realização profissional. 
Considerando, segundo Buber, que “as pessoas são educadas para a comunidade 
pela simples vida comunitária na qual nasceram e cresceram” (1987, p. 91), o 
projeto educacional teria um forte componente comunitário.

Pelas razões acima enunciadas, a educação como um princípio dialógico 
se configuraria como um procedimento de reciprocidade no contexto do inter-
humano, uma expressão de responsabilidade que busca responder às perguntas 
formuladas, e o acolhimento da alteridade que pode ser exercitado no encontro 
e na relação pedagógica, de modo preferencial num ambiente comunitário e por 
meio de um projeto social.

Na complementaridade deste pensamento, Freire (1998) também percebe 
que a educação está fortemente marcada por uma tendência “bancária” e que 
precisa, portanto, de um referencial pautado na autonomia. Este processo exige 
uma relação de abertura do ser humano, que carrega uma intencionalidade de 
ser mais por meio das relações consigo mesmo e com os outros, para efetivar 
um projeto político. Neste sentido, a educação poderia contribuir para formar 
um cidadão comprometido com o próprio crescimento, mas de modo especial, 
com o desenvolvimento da sociedade, configurando a educação como um projeto 
político.

A proposta de Freire (1987), para que a educação tenha este caráter dialogal, 
precisaria partir da realidade e perceber nela os temas geradores para um 
procedimento educacional. Uma vez consciente destas temáticas, o autor sugere 
um percurso metodológico crítico no qual se articulam o abstrato e concreto, o 
conceitual e operacional, o subjetivo e objetivo. Com base nesta dialética e além 



O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade  |  27 

de investigar a realidade e ter consciência dos seus significados, é necessária uma 
práxis, que no fundo é o diálogo entre a reflexão e a ação.

De acordo com Freire, “O diálogo pedagógico implica tanto o conteúdo 
ou objeto cognoscível em torno de que gira quanto a exposição sobre ele feita 
pelo educador ou educadora aos educandos” (2005, p. 118). Isto revela que o 
diálogo pedagógico está presente na subjetividade do educador e do educando, 
bem como na mediação que se estabelece por meio do diálogo com a diversidade 
de conhecimentos.

Tais procedimentos, segundo Freire (1998), fazem parte do princípio de 
que o ser humano é um ser inacabado e, portanto, busca uma plenitude no 
exercício ético para consigo mesmo e para com os outros, bem como um espírito 
de abertura que se aproxima da relação política para desenvolver uma ação e 
transformação social, bem como um direcionamento pedagógico de inquietação 
e curiosidade. Estes atributos, dentre outros, configuram a existência humana, 
principalmente pelo seu movimento contínuo de inacabamento.

Nesta percepção, o diálogo, além de caracterizar a dimensão ontológica do 
ser humano, constitui-se também num procedimento epistemológico, na medida 
em que a criação e sistematização do conhecimento percorrem um caminho que 
considera, segundo Freire (1992), a problematização do próprio conhecimento 
sobre a realidade através da sua compreensão e consequente transformação.

A educação como um processo de dialogicidade desenvolve-se mediante um 
relacionamento entre os objetos do conhecimento que buscam as suas razões de 
ser.  Tal relação dialógica se daria, portanto, pela configuração pessoal e social 
e se transformaria numa exigência epistemológica e, neste caso, a dialogicidade 
se configuraria, conforme visto acima, como um projeto de humanização, de 
historicização e transformação social.

Considerando que o processo educativo estaria vinculado, de acordo 
com Síveres (2015), à natureza humana como uma expressão antropológica 
e à necessidade de se efetivar um percurso aprendente pela processualidade 
pedagógica, tal proposta reforçaria a necessidade de estabelecer uma articulação 
entre o dialógico e a dialogicidade, bem como, compreender a educação como 
uma finalidade em si mesma e como objetividade pessoal, social e profissional.

No contexto de uma realidade caracterizada pela complexidade, o processo 



28  |  Luiz Síveres

educacional deveria incorporar o princípio dialógico que, segundo Rodrigues, 
“é aquele que requer a conjugação e a associação de instâncias contraditórias, 
relacionadas a determinado fenômeno, que propõe a convivência de antagonismos 
e oposições” (2006, p. 20). Neste caso, além de vivenciar uma articulação entre 
o ser e o agir pedagógico, é recomendado uma relação dialética entre o jeito de 
ser e a maneira de ressignificar os conhecimentos, rompendo com a dinâmica 
da justaposição e recuperando a disposição complementar e antagônica da 
formulação do pensamento. 

Tendo como referência a proposta acima, Dalbosco (2007) compreende 
o agir pedagógico como um agir dialógico. Esta proposição buscaria superar 
um conceito reducionista de um fazer pedagógico, geralmente conectado ao 
desenvolvimento de algumas técnicas de ensino, ampliaria o ambiente espacial 
na medida em que o processo de ensino e aprendizagem não se daria apenas na 
sala de aula, bem como, suplantaria o período temporal na medida em que o 
processo educativo não se esgotaria apenas no momento presente.

Compreende-se, enfim, que o projeto educativo é essencialmente um 
processo dialogal, que se estabelece na relação entre sujeitos, que mediados pela 
realidade e pelos fenômenos, buscam articular o ser e o agir para promover 
uma educação humanizadora e libertadora. Para isso, estaria se sugerindo a 
retomada do princípio dialógico como uma experiência existencial e o processo 
da dialogicidade como uma prática da liberdade.

Conclusão

Após estabelecer um diálogo entre Martin Buber e Paulo Freire, destacando-
se uma disposição para compreender a educação como um princípio dialógico 
e um processo da dialogicidade, é necessário perceber que a realidade atual 
está revelando a emergência de impérios culturais, o crescimento de blocos 
econômicos e o fortalecimento de agrupamentos religiosos, situações que 
expressam a dominação cultural, a contradição social e o fanatismo religioso, 
aspectos determinantes que indicam para a ausência ou a fragilidade do diálogo.

Estas características, embora explicitadas por meio de uma tonalidade mais 



O diálogo na educação: uma relação entre o dialógico e a dialogicidade  |  29 

evidenciada no contexto atual, já foram captadas por Buber e Freire por meio da 
percepção do monólogo e da atitude antidialógica, respectivamente. Com base 
neste entendimento os autores sugeriram a retomada e a valorização da dinâmica 
dialogal, de modo especial no processo educacional, porque estavam preocupados 
com um projeto social e político que tivesse como referência a humanidade e a 
liberdade do educador e do educando. 

Por esta razão, torna-se necessário superar uma metodologia pautada na 
dicotomia que separou o sujeito do objeto, aspecto fortemente desenvolvido 
pela filosofia positivista, bem como, superar um modelo educativo que se 
agrupou em torno da racionalidade, tendo como referência o iluminismo e, 
ainda, a insurgência da instrumentalidade técnica, por meio de uma retomada 
do pragmatismo. Tais vertentes filosóficas deram uma grande contribuição à 
humanidade, mas percebe-se uma disposição para superar esta educação pautada 
apenas na disciplinaridade, na racionalidade ou na instrumentalidade.

A possibilidade por compreender a educação, por meio de um projeto 
dialogal, reafirma a oportunidade de retomar e exercitar uma dinâmica que 
buscaria superar a despersonalização do ser humano e a instrumentalização da 
educação. E para isso, com a inspiração no princípio dialógico, segundo a filosofia 
buberiana, poderia ser uma “pequena faísca” que precisaria ser redescoberta a 
todo instante, e no sentido do processo da dialogicidade, concernente à pedagogia 
freireana, poderia ser a experiência do “inédito viável”, que entenderia a realidade 
e projetaria para a utopia.

Enfim, apesar da predominância destes pressupostos, o percurso realizado 
na companhia de Martin Buber e de Paulo Freire revelou que o caminho do 
diálogo é mais indicado porque consegue vincular os diversos sujeitos educativos 
e integrar as distintas finalidades educacionais, por meio do princípio dialógico 
e do processo da dialogicidade. E, portanto, tendo como base esta proposta é 
possível desenvolver uma educação que se constitua num procedimento dialogal 
entre o ser e o agir, entre a paideia e a politeia, entre a prosa e a poesia, entre a 
técnica e a ética, entre a realidade e a utopia.



30  |  Luiz Síveres

Referências

BUBER, Martin. Sobre comunidade. São Paulo: Perspectiva, 1987.

______. Eu e Tu. 8. ed. São Paulo: Centauro, 2001.

______. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 2009.

DALBOSCO, Cláudio Almir. Pedagogia filosófica: cercanias de um diálogo. 
São Paulo: Paulinas, 2007.

FREIRE, Paulo. Extensão ou comunicação? 10. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1977.

______. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

______. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 9. ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1998.

______. Pedagogia da esperança. Um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
12. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.

______. À sombra desta mangueira. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2012.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método II. Complementos e índice. 4. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2009.

RODRIGUES, Maria Lúcia. Metodologia multidimensional em ciências humanas: 
um ensaio a partir do pensamento de Edgar Morin. In:______; LIMENA, Maria 
Margarida Cavalcanti (Orgs.). Metodologias multidimensionais em ciências 
humanas. Brasília: Liber Livro, 2006, p.13-32.

SÍVERES, Luiz. Encontros e diálogos. Pedagogia da presença, da proximidade e 
da partida. Brasília: Liber Livro, 2015.



  31 

Capítulo 2

Princípios filosóficos do diálogo

A filosofia “deve voltar a ser socrática, ou 
seja, suscitar incessantemente o diálogo e 
debate. Ela deve voltar a ser aristotélica, 

ou seja, colocar em ciclo (enciclopedar) os 
conhecimentos adquiridos e as ignorâncias 
descobertas por nossos tempos. Ela deveria 
voltar a ser platônica, ou seja, questionar-

se sobre as aparências da realidade”. 
(MORIN, 2015, p. 39).

Daniel Luís Steinmetz 
Aurélio Rodrigues da Silva

Introdução

O diálogo sempre foi um momento esperado por todo ser humano, que pensa 
num entendimento entre pessoas, grupos ou causas a serem esclarecidas e postas 
em compreensão comum, com o objetivo de aprender e conduzir-se no caminho 



32  |  Daniel Luís Steinmetz; Aurélio Rodrigues da Silva

da sociabilidade e do entendimento de forma harmônica e pacífica.
Duas individualidades que divergem sobre o assunto e que precisam unificar-

se, para que possam falar, discutir e se pôr de acordo para um entendimento 
comum. Esse diálogo é entendido como uma forma de unir duas subjetividades, 
a partir da linguagem, dos gestos e dos movimentos.

A intencionalidade do diálogo é requerida das duas partes envolvidas, 
numa perspectiva de mediação, para acontecer aprendizagem no contexto do 
processo educativo. A perspectiva dialética é fundamental para o processo do 
entendimento acontecer, pelo fato de duas fontes de saber se posicionarem numa 
perspectiva de doação de individualidades.

Historicamente, a comunicação se dava nessa forma dialógica, numa 
dimensão de entendimento e de mediação de conceitos, para se ter uma unidade 
de fala, sobre a compreensão da aprendizagem, mas também como uma forma 
de fazer-se humano, e de resolver as grandes questões que se colocavam nesse 
momento, a saber: quem sou? de onde vim? e para onde vou?

Os gregos foram os primeiros a se perguntar sobre essas questões 
fundamentais do ser humano, e não faltaram esforços para esclarecer o tema 
para sua época. De espírito livre e sem impedimentos, os gregos consideravam-se 
seres humanos com possibilidade de usar da sua racionalidade para resolver essas 
questões centrais da vida, numa perspectiva de se considerarem semideuses e, 
portanto, empoderados para isso. 

A cultura grega, conduzida pelos mitos e suas explicações, fez com que 
desabrochasse um espírito dialógico muito intenso, a ponto de radicalizar a 
sua compreensão, ou seja, a racionalidade. Algumas figuras humanas aparecem 
para cristalizar essa compreensão, tais como Sócrates e sua maiêutica, Platão e o 
mundo das ideias e o diálogo ético de Aristóteles.  

Essas bases para a compreensão do tema são de fundamental importância 
no sentido de serem princípios dessa tematização. Os gregos são originais 
em desenvolver a questão, buscando seu entendimento sobre esse assunto e 
permanecendo até nossos dias, na dimensão do estabelecimento das bases 
para pensar a dimensão dialógica, que se busca levar ao cabo por meio de uma 
pedagogia dos diálogos.

Tentar ligar os conceitos filosóficos básicos à dimensão dialógica é o desafio 



Princípios filosóficos do diálogo   |  33 

desse ensaio, que deseja ser compreensível e possível de ser pensado e tematizado. 
A necessidade de buscar esses fundamentos para dar sequência à evolução desse 
pensamento, premente em nossos dias, é algo já percebido desde a sua mais 
tenra história. Explicar isso num olhar pedagógico nos leva a crer na evolução e 
inovação para nossos dias.

Nessa dimensão, o pensamento socrático coloca as bases primeiras para se 
chegar a uma compreensão em termos históricos e de fundamentos do tema. No 
segundo momento, com Platão, trabalha-se o diálogo crítico como técnica para 
a aprendizagem. E, finalmente, com Aristóteles, o desenvolvimento das ideias 
críticas para uma dimensão ética e política do conhecimento, deixando evidente 
a necessidade de tematizar a dimensão dialógica desse entendimento. 

1. Maiêutica Socrática

Sócrates (470 a.C.) é uma referência da pretensa maturidade filosófica propriamente 
dita no apogeu da crise democrática de Atenas. Viveu o ápice dessa crise que se 
situa na época do historiador Péricles, considerado “século de Péricles”.

Atenas e Esparta, principais cidades gregas da época, têm rivalidades muito 
grandes, ao ponto de chegar à Guerra do Peloponeso (431 a 404 a.C.), que decreta 
a derrota do regime democrático.

Nesse momento histórico se situa Sócrates, tentando reconstruir uma nova 
democracia e, portanto, uma forma inovadora de se posicionar singularmente na 
história. Sua grande questão foi buscar compreender a essência do homem, que 
ele chama de alma. Dessa forma, por alma “Sócrates entende nossa razão e a sede 
de nossa atividade pensante e eticamente operante” (REALE; ANTISERI, 1990, 
p. 87).

De espírito livre, nasceu filho de um escultor e de uma parteira, e depois 
na idade madura vai usar essas analogias para desenvolver seu conhecimento. 
A maiêutica vai ser traçada e compreendida a partir desse princípio do fazer 
nascer e dar à luz. Esse princípio pedagógico é extremamente importante para o 
entendimento das contribuições de Sócrates.

Considerado sábio entre seus pares, antes de completar 40 anos de idade, 



34  |  Daniel Luís Steinmetz; Aurélio Rodrigues da Silva

Sócrates não aceita esse título, pela sua abnegação, e por se considerar não 
sabedor de nada. A questão da idade é importante entender, pelo fato de ser um 
conhecimento cristalizado na época: só chega à maturidade intelectual, afetiva 
e espiritual depois dessa idade, sem vínculo com os mitos, mas relacionado com 
a razão.

A originalidade de seu pensamento e atitude frente ao diálogo o colocam 
numa perspectiva de fazer evoluir de tal forma o conhecimento produzido na 
investigação, que reconhece que nenhum dos humanos pode ser reconhecido 
como sábio, muito menos ele assim se reconhecia. Segundo Abrão, “Todos 
falam como se fossem sábios e, quando reconhecem algo, extrapolam seus 
conhecimentos para assuntos dos quais não têm nenhuma noção”. (1999, p. 43). 

O diálogo acontece também na medida em que cada parte reconhece a 
sua ignorância e tenta ser o mais autêntica possível, esforçando-se para chegar 
a um conhecimento puro e verdadeiro, acreditando estar assim a serviço dos 
deuses. Por isso, segundo Abrão, “É bem provável que nenhum de nós saiba nada 
de bom, mas ele supõe saber alguma coisa e não sabe, enquanto eu, se não sei, 
tampouco suponho saber” (1999, p. 43).

O princípio pedagógico de Sócrates parece ser algo inovador, ante a 
realidade dos dias de hoje. Seu argumento é de que será necessário fazer perguntas 
inteligentes, entendendo que se a resposta for fácil, é porque a pergunta precisa ser 
reformulada e, portanto, apenas contorna o problema, sendo necessário questões 
complexas e focadas na problemática.

Sócrates não ensina, mas quer aprender sempre com seus discípulos, de 
preferência jovens e belos atenienses. Sendo um ser humano de espírito livre 
e propenso a aprender, e um homem sem vícios, organiza seu pensamento 
objetivando o conhecimento e a evolução da ciência. Dessa forma, as amarras 
do vício de linguagem, de pensamento e da desorganização da razão, podem ser 
empecilhos para produzir o conhecimento e, por consequência, a ciência.

O diálogo, na perspectiva de Sócrates, não pode avançar na compreensão 
e entendimento de um assunto pautado na natureza, se não tiver a possibilidade 
de perguntar. Toda pergunta feita pelos interlocutores tem a necessidade de ser 
esclarecida pelo vai-e-vem da dúvida e da resposta requerida pela indagação, sempre 
numa perspectiva de entendimento no avanço do esclarecimento e da dúvida.



Princípios filosóficos do diálogo   |  35 

A virtude como fundamento das principais questões a serem esclarecidas, 
possibilita a elaboração de perguntas sobre o que é sabedoria, beleza e coragem, 
porque o objetivo principal é o homem virtuoso. Isso é confirmado por Abrão ao 
afirmar que “Só pratica o mal quem ignora o que seja a virtude” (1999, p. 44). 
Aquele que vê o belo procura a sabedoria e tem coragem, sendo, portanto, um 
bom discípulo para Sócrates. 

Sócrates, nos seus diálogos com os jovens belos da polis, procurava a 
elucidação e arrancava de dentro dos seus interlocutores o conhecimento que 
já estava latente em cada um deles. Dessa forma, a Maiêutica é um verdadeiro 
trabalho de parto, em que o conhecimento é dar à luz àquilo que está como 
a “grande possibilidade” do ser humano, com exuberante coragem do cidadão 
ateniense.

Sócrates aprendeu com o pai escultor, a arte de tirar, moldar e esculpir de 
uma pedra ou tronco qualquer, uma imagem que já estava dentro da peça bruta, 
e latente na mente a imagem que se efetivava pelas próprias mãos do escultor. Da 
mesma forma, da sua mãe parteira aprendeu a fazer nascer em todo ser humano 
predisposto a aprender, o conhecimento que está latente nele mesmo, assim como 
o ato de ajudar a mulher-mãe a dar à luz ao que já estava presente pelas aparências.

2. O Mundo das ideias de Platão

A reflexão sobre os fundamentos do método de construção dos saberes 
apresentado por Platão – o jogo de perguntas e respostas – remete ao mundo das 
Ideias, o Hiperurânio, mundo perfeito criado por Platão. As ideias presentes na 
teoria desse filósofo não seriam simples pensamentos, mas de acordo com Reale 
e Antiseri (1990), pensamentos pensados depois da libertação das ideias baseadas 
nos sentidos (sensível). Estas instituiriam o verdadeiro saber, a excelência de todo 
conhecimento.

O mundo das ideias de Platão seria o modelo – paradigma – permanente de 
todas as coisas, ou seja, de como cada coisa deveria ser. Todavia, Platão utilizava 
expressões como “em si” e “por si” para indicar as ideias desse mundo inteligível. 
Isso pode ser visto na apresentação do belo, como belo-em-si ou sobre a ideia de 



36  |  Daniel Luís Steinmetz; Aurélio Rodrigues da Silva

bem, como bem-em-si. Platão busca fundamentar o Belo e o Bem como ideias 
existentes em um mundo imutável, ou seja, não foram criadas por sujeitos e ao 
sabor de seus caprichos. 

Platão utiliza o diálogo como forma literária na elaboração de seus livros. 
Por meio desse método, o filósofo Sócrates se transforma num personagem das 
ações dialógicas da filosofia platônica. Conforme entendem Reale e Antiseri 
(1990), o pensamento de Platão se mistura com o pensamento de Sócrates e estes 
conhecimentos se fundamentam na tradição mítica, superando-a, porém, por 
meio do mundo das ideias que estão localizadas acima do cosmos físico.

O mundo das ideias de Platão busca sustentar um princípio original 
presente na cultura grega, entendido como dualidade. No mundo inteligível 
de Platão as coisas sensíveis somente são explicadas por ideias suprassensíveis, 
o relativo é compreendido a partir do absoluto, o movimento das coisas pela 
compreensão de imutável – não movimento –, do corruptível pela ideia do 
eterno – o bem-em-si. Dessa forma, o mundo das ideias implicitamente “é 
constituído por multiplicidade” (REALE; ANTISERI, 1990, p. 138), pois são 
vários os conhecimentos. Já o mundo sensível é um perene fluir, ou seja, há uma 
transformação constante de todas as coisas.

Platão (1999) ao utilizar o termo “Um” para representar a ideia de unidade 
no mundo inteligível buscou identificá-lo a partir da multiplicidade. Assim, 
o Um – o bem supremo – não existe sem falar dos muitos – multiplicidade. 
Platão busca no pensamento de Parmênides uma forma de exemplificar essa 
compreensão sobre o absoluto – o eterno/imutável – ao entender que não existe o 
não-ser, entendido como apenas negação do absoluto, mas existe o não-ser, como 
a diversidade de alternativas de explicar o imutável. “Toda ideia, para ser ideia 
que efetivamente é, deve ser diferente de todas as outras, ou seja, deve não ser 
todas as outras”. (REALE; ANTISERI, 1990, p. 139).

Em seu livro Fédon ou da alma, Platão (1999) afirma que a ideia de bem 
seria o princípio incondicionado, que seria entendido como Um – unidade. Para 
Pegoraro (2013) a justiça, ou o bem seriam o fundamento do universo a partir 
do pensamento de Platão, e esse mundo inteligível, por meio do pensamento 
platônico, seria um lugar entendido como planície da verdade, de onde partem as 
almas para exercer uma ação contemplativa.



Princípios filosóficos do diálogo   |  37 

Platão compreende que o princípio regulador de todos os hábitos humanos 
tem seu fundamento na ideia, sobretudo na ideia de bem. Para Pegoraro (2013), a 
filosofia platônica, ao criar esse mundo das ideias, possibilitou o entendimento da 
existência de um mundo independente das opiniões dos homens. Na sociedade 
grega as opiniões eram formuladas por profissionais da retórica como os sofistas. 
Estes eram cidadãos gregos que ganhavam dinheiro com a venda de premissas de 
defesa ou de refutação sobre problemas sociais ou políticos da sociedade grega. 
Dessa forma, para o mundo idealizado de Platão, os valores (axia) se impõem 
a todas as opiniões (doxa) dos seres humanos, pois são os valores os objetos 
da investigação do educador sincero na busca da verdade, da justiça e do bem 
supremo.

A reflexão sobre um saber perfeito e imutável identificado na teoria 
filosófica de Platão – o mundo das ideias – possibilitou o entendimento de valores 
norteadores da conduta humana. Estes foram aprofundados por seu discípulo 
Aristóteles por meio do estudo da práxis do cidadão grego, como veremos a seguir.

3. O Diálogo ético em Aristóteles

Aristóteles estabelece sua reflexão sobre o diálogo tendo como referência duas 
finalidades humanas: o estudo da conduta individual do homem teria como fim 
o desenvolvimento de uma ética; e o exercício da cidadania em uma sociedade 
teria como fim a política. Dessa forma, o diálogo seria o fundamento para o ser 
humano alcançar suas finalidades éticas e políticas.

Ao analisar o pensamento de Aristóteles, Reale e Antiseri (1990) 
compreendem que todas as ações humanas tendem a fins que são bons. Estes, 
entendidos como um conjunto de ações humanas particulares, as quais estão 
subordinadas a um fim último, para Aristóteles, seria o bem supremo, ou seja, a 
felicidade. 

Esta felicidade, como seria definida? Para a maioria das pessoas estaria 
associada ao prazer, mas essa compreensão simplista nos remete a atitudes similares 
aos animais. Para alguns a felicidade seria a honra, ou seja, o sucesso do indivíduo 
na sociedade. Outras pessoas identificariam a felicidade com o acúmulo de 



38  |  Daniel Luís Steinmetz; Aurélio Rodrigues da Silva

riquezas, atitude criticada pelo filósofo, pois para Aristóteles (2006) a felicidade 
estaria na busca pelo bem supremo, no uso da razão, no aperfeiçoamento da 
natureza humana, dessa forma diferenciando-se dos animais.

A busca pela razão – os valores da alma – como sendo algo supremo para 
Aristóteles, fez reconhecer a necessidade de bens materiais. Segundo a reflexão de 
Reale e Antiseri (1990), Aristóteles busca relacionar a felicidade à capacidade do 
uso de sua razão, pois no ato de fazer algo o ser humano aprende alguma coisa.

O ser humano alcança algo por intermédio do uso de suas faculdades 
racionais. Assim, um indivíduo será capaz de criar alguma coisa a partir de uma 
prática constante, ou seja, um músico tocará um instrumento musical tocando-o. 
Essa é a relação apresentada por Aristóteles ao falar de ações justas, pois o ser 
humano só será justo se fizer diariamente ações justas. É por meio da prática da 
justiça que o indivíduo será considerado justo.

Para Aristóteles (2006) as práticas de ações boas e justas, de forma rotineira, 
possibilitariam a criação de hábitos compreendidos como virtudes, ou seja, 
estados ou modos de ser construídos pelos próprios cidadãos na polis. As virtudes 
éticas estão fundamentadas naquilo que faz parte da essência humana, isto é, nas 
paixões e nos impulsos.

Como dizer que algo é uma virtude? Para Aristóteles (2006) a virtude seria 
o meio termo entre a falta e o excesso de alguma coisa. O ser humano, para 
ser virtuoso, deveria conter o equilíbrio dos sentidos humanos. Por isso, o ser 
humano faz uso da faculdade de pensar – utilização da razão – para identificar a 
justa medida, o caminho do meio ou a mediania entre dois excessos.

A coragem segundo Aristóteles (2006) seria o meio termo entre a 
imprudência e maldade, ao passo que a liberalidade seria o caminho do meio 
entre o desperdício e o apego por riquezas. Tendo como referência os exemplos 
acima, é possível compreender que a virtude tem a ver com as paixões e as ações, 
nas quais o excesso e a falta constituem erros, ao passo que o meio é enaltecido e 
constitui retidão. Reale e Antiseri (1990) entendem que é possível errar de muitos 
modos, mas a ação correta é realizada apenas de um único modo. Dessa forma, 
o ser humano tem mais possibilidade de erro do que acertos.

O estudo da filosofia aristotélica possibilita reconhecer uma diversidade de 
virtudes éticas, podendo destacar-se a justiça como sendo a forma mediadora 



Princípios filosóficos do diálogo   |  39 

pela qual se distribuem os bens, as vantagens e ganhos entre os cidadãos. Para 
Aristóteles a justiça é a mais importante das virtudes, sendo digna de admiração.

No esforço pela busca da virtude perfeita, Aristóteles (2006) identifica 
na racionalidade da alma o fundamento das virtudes dianoéticas. Estas são 
compreendidas como a sabedoria (phrónesis) e a sapiência (sophía). A sabedoria 
consiste em guiar bem a vida do ser humano, ou seja, em determinar de modo 
correto acerca daquilo que é bem ou mal para cada indivíduo. Conduzir-se com 
sabedoria requer entendimento do bem e do mal, mas, sobretudo, praticar o bem.

A sapiência (sophía) é o conhecimento daquelas realidades que estão 
acima, porque, segundo Reale e Antiseri, “É no exercício desta última virtude, 
que constitui a perfeição da atividade contemplativa, que o homem alcança a 
felicidade máxima, quase uma tangência com o divino” (1990, p. 206). Esse 
olhar dos autores deixa claro que a sapiência é um estágio avançado e só o rigor 
racional apurado pode levar a isso.

Na capacidade contemplativa atribuída ao uso da razão pelo humano, 
a atividade do intelecto associada ao divino resulta na felicidade, pois a razão 
possibilita ao ser humano desenvolver a capacidade intelectual que leva a um 
estágio de quase perfeição, no qual o ser humano se sente em um constante nível 
de bem-estar.

Há uma distinção entre conhecer o bem e realizar o bem, a partir da 
filosofia aristotélica. Esta distinção se dá no ato de fazer uma escolha (proháiresis), 
a qual estaria vinculada ao ato de encaminhar ou de decidir sobre algo. Assim, 
para Aristóteles, a escolha diz respeito ao meio e não aos fins. As escolhas não 
necessariamente são boas ou ruins. Reale e Antiseri (1990) afirmam que o “ser 
bom depende dos fins e, para Aristóteles, os fins não são objeto de escolha, mas 
sim volição” (p. 207). A volição é a ação de escolher, sendo que é a intenção da 
escolha que faz com que a ação seja considerada boa ou ruim.

Aristóteles entende que o ser humano para ser bom tem a necessidade de 
querer o bem verdadeiro e não apenas aparentar ser uma pessoa boa. Por esse 
motivo o ser humano virtuoso sabe reconhecer o verdadeiro bem nas escolhas a 
serem feitas. Para o filósofo grego é possível identificar o ser humano virtuoso, 
mas não há uma explicação de como o indivíduo se torna virtuoso.



40  |  Daniel Luís Steinmetz; Aurélio Rodrigues da Silva

Conclusão

O estudo dos princípios filosóficos do diálogo ajuda no entendimento de como 
aconteceu, no decurso da evolução dos tempos, a aprendizagem entre as pessoas, 
que no uso da razão, buscaram compreender aquilo que é essencial na superação 
de dúvidas dos seres humanos. Seria o encontro de duas individualidades 
racionais que se poriam de acordo sobre algum assunto.

No olhar socrático a compreensão da dimensão dialógica está centrada na 
arte de fazer perguntas. Quanto mais difíceis ou complexas forem as perguntas, 
mais elas têm a necessidade de serem refletidas e reorientadas para a racionalização. 
Revelam a compreensão de que o saber tem uma necessidade de mediação para 
acontecer de forma harmônica e cumprir a sua função, que é a de tirar do seu 
interior o que já está latente, ajudando a dar luz ao conhecimento.

O diálogo está no fundamento da construção de um processo de 
conhecimento e de um percurso educativo. Esse princípio não estaria no passado, 
mas na origem como fundamento pedagógico do modo de ser, pensar e agir da 
contemporaneidade. Dessa forma, o conhecimento dos princípios possibilitaria a 
construção e a práxis de uma de educação comprometida com a transformação 
da realidade social vigente.   

Para Platão, as ideias para serem consideradas como tais, precisam ser 
originais. Essa originalidade precisa estar fundamentada no entendimento do 
que é bom, perfeito e, portanto, digno de ser aplicado a um diálogo que necessita 
da dualidade das ideias perfeitas e boas. Portanto, todo diálogo exige ideias que 
são originais e que têm a necessidade de entendimento na dualidade, ou melhor, 
de dois polos de compreensão.

Na visão de Aristóteles, o ser humano encontrou no diálogo social uma 
característica fundamental para transmitir às futuras gerações os saberes 
acumulados. Posteriormente, a sistematização do conhecimento possibilitou ao 
ser humano conhecer sua história e este acúmulo do saber transformou a forma 
de relacionamento entre os sujeitos de uma mesma sociedade. 

Os gregos, por meio da cidade (polis), construíram uma forma de exercício 
da cidadania, tendo como referência a ágora, caracterizada como o lugar em que 
se produz a cidadania, através do diálogo no método proposto por Sócrates e 



Princípios filosóficos do diálogo   |  41 

Platão. A ironia e a maiêutica possibilitariam aos jovens gregos uma prática de 
conversação, ou seja, o exercício da pergunta-resposta-pergunta. 

É o caminho da dialética como método de conhecimento que age como 
uma espécie de purificação e de separação de conceitos, a partir do embate 
de opiniões contraditórias. A dialética foi compreendida na história de várias 
formas. Os gregos entendiam como dialética a idealização de um mundo perfeito 
em contraposição ao mundo real apresentado por uma prática política.

Para o desenvolvimento de uma dinâmica dialogal nos espaços educacionais 
há a necessidade de uma prática ética, pois esta recupera a condição humana e a 
construção de uma sociedade justa e solidária. Para que o diálogo ético seja eficiente 
é necessário observar, de acordo com Vaz (2002), a estrutura intersubjetiva do 
agir ético dos sujeitos inseridos em um contexto histórico. Morin (2005) entende 
que há nas contradições da história uma unidade complexa entre duas lógicas 
que são antagônicas, mas complementares. Portanto, o diálogo ético aristotélico 
busca uma unidade nos discursos contrários presentes no processo formativo do 
ser humano. 

A conversação como uma atitude criativa, provocaria uma atividade 
reflexiva com o foco na criação de uma ação transformadora. Dessa forma, o 
diálogo é algo presente na natureza humana, pois a linguagem fundamenta a 
ideia de que o ser humano é um ser de conversação. Contraditoriamente, porém, 
o diálogo é substituído por monólogos, causando grande prejuízo na construção 
e transmissão dos saberes.

O que importa ser dito nesse momento da reflexão é que o diálogo se 
tornou importante para o entendimento entre as pessoas desde o momento que 
as pessoas começaram a existir. Os gregos começaram a sistematizar alguma 
forma de organização desse ato para orientar de forma racional a condução desse 
entendimento. Sócrates, com a Maiêutica, diz que o diálogo é como fazer o 
outro dar luz ao conhecimento que está latente nele. Já Platão define o diálogo 
como fazer o mundo das ideias boas e puras aparecerem no ato da conversação. 
E Aristóteles coloca o diálogo como uma dimensão ética em que as partes se 
entendem pelo discurso ético entre si e no social.



42  |  Daniel Luís Steinmetz; Aurélio Rodrigues da Silva

Referências

ABRÃO, Bernadete Siqueira. História da Filosofia. Coleção Os Pensadores. São 
Paulo: Nova Cultura, 1999.

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Trad. Pietro Nassetti. São Paulo: Martin 
Claret, 2006.

MORIN, Edgar. O método 6: ética. Porto Alegre: Sulina, 2005.

______. Ensinar a viver: manifesto para mudar a educação. Porto Alegre: Sulina, 
2015.

PEGORARO, Olinto. Ética dos maiores mestres através da história. 5. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2013.

PLATÃO. Fédon ou a alma. São Paulo: Nova Cultura, 1999.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da Filosofia: Antiguidade e 
Idade Média. São Paulo: Paulus, 1990.



  43 

Capítulo 3

Diálogos: desafios e possibilidades 
para (re)pensar a prática docente

Luiz Síveres 
Elsa Helena Almeida Silva Balluz 

Introdução

As grandes transformações ocorridas no final do século passado e início deste 
provocam intensa reflexão no campo acadêmico, causando uma profusão de 
pesquisas e trabalhos na tentativa de investigar e conhecer os fenômenos sociais 
e seus impactos no campo educativo. Um dos aspectos considerados de maior 
relevância percebido, é que, em escala mundial, e principalmente no Brasil, 
há um aumento significativo no acesso à educação, em dissonância com um 
vertiginoso abismo entre a formação profissional nos currículos universitários e 
a prática docente da escola contemporânea, além da já configurada desigualdade 
na distribuição de riquezas. 

As situações que obstaculizam a educação básica sugerem toda sorte de 



44  |  Luiz Síveres; Elsa Helena Almeida Silva Balluz 

situações, ligadas diretamente à docência ou não, em circunstâncias delicadas, 
dada a rede de relações que se constituem no cotidiano escolar, no chão da sala 
de aula, entre professores e alunos. O universo em questão, permeado pela ação 
humana, carece de um olhar através de uma lente de aumento, oferecendo uma 
visão melhor sobre o interior da escola e, mais adiante, dos processos de ação-
reflexão, dentro e fora dela. 

Nessa busca, é impossível imergir nesse campo sem o rigor necessário a todo 
trabalho científico, baseado na escolha por um ponto de vista que direcione ou 
clarifique os estudos para a formulação de um ideal articulado com a realidade. 
Portanto, o conhecer para compreender deu-se pela opção em dialogar com os 
professores, em seu cotidiano, para extrair-lhes observações, não respostas, para 
compartilhar ideias, não ideologias, acerca dos desafios e possibilidades que se 
impõem aos educadores atuais.

A formação de ontem não dá conta dos desafios de hoje. É necessário 
repensar as ideias e ações, é preciso assumir uma formação contínua, progressiva, 
que alcance o amadurecimento pessoal e profissional, que conduz ao exercício do 
diálogo, da interação, à busca de sua própria autonomia, do compromisso e da 
responsabilidade pela transformação, pelo crescimento constante, legítimo papel 
da docência.

É nessa direção que o presente trabalho constitui-se como ferramenta 
para o despertar de uma nova prática docente, ao repensar seu cotidiano, e de 
forma dialógica, desenhar perspectivas de valorização pessoal e profissional de 
ser professor, para que possa agir, participar e transformar a realidade, desde o 
transcender do chão da sala de aula, ao derrubar os muros altos que separam 
a escola como corpo social, para que seus alunos também sejam capazes de 
compreender, dialeticamente, o mundo em que vivem e que desejam. 

Na constituição dessas relações a pesquisa pretendeu focalizar o profissional 
docente no Ensino Fundamental, a fim de identificar a percepção dos protagonistas 
sobre a importância do diálogo, na forma de atuar e ser professor, refletindo sobre 
a tessitura de sua trajetória, e nessa perspectiva dialógica, considerar seu contexto 
de trabalho, para que possam ser autores dos projetos de mudança, necessários para 
o (re)conhecimento de sua identidade docente e, em consequência, contribuindo 
para uma nova dinâmica de construção do conhecimento. 



Diálogos: desafios e possibilidades para (re)pensar a prática docente   |  45 

A estratégia metodológica da pesquisa caracterizou-se por uma abordagem 
qualitativa, de caráter exploratório, que ao se constituir de material interpretativo, 
segundo Denzin e Lincoln (2006), coloca o observador no mundo, tornando-o 
visível, na perspectiva dos sujeitos envolvidos e suas significações. Para perceber 
este olhar foi realizada entrevista semiestruturada com sete professores com 
atuação em escolas da rede pública e privada da cidade de São Luís, capital do 
Estado do Maranhão, em caráter de sorteio.

Os respondentes foram identificados pela letra “P”, na sequência de 01 (um) 
a 07 (sete). A faixa etária compreendida foi de 28 a 42 anos, todos com graduação 
em nível superior, tendo em comum experiência entre 10 e 12 anos de profissão 
docente, sendo três professores do sexo masculino e quatro do sexo feminino, o 
que foi considerado como equilíbrio de gênero. Os dados coletados tiverem como 
base a análise de conteúdo (BARDIN, 2011), tendo como referência a opinião 
dos professores sobre os desafios e as possibilidades para exercitar o diálogo no 
cotidiano escolar.

A pesquisa buscou, portanto, oportunizar à percepção do professor atuante 
no ensino básico, a importância do diálogo, seus desafios e possibilidades, 
para a configuração de novos papéis a serem exercidos, no tempo e espaço 
contemporâneos, a partir de seus saberes e fazeres. De forma dialógica e reflexiva 
se pretende, também, contribuir para a ressignificação de uma prática pedagógica 
consciente e conscientizadora, a partir das interações que ocorrem entre o homem 
e o mundo.

1. O diálogo como mediação pedagógica

As condições estruturais da sociedade dependem das relações intersubjetivas 
entre os indivíduos e as instituições socioeducativas que visam à aprendizagem 
no seu cotidiano para o desenvolvimento do potencial humano. Neste contexto é 
reconhecida a interação entre professores e alunos como fenômeno que acontece 
por meio das trocas entre os sujeitos envolvidos, partícipes ativos, construtores de 
sua própria concepção de ser e estar no mundo. 

Ocorre que na sociedade contemporânea, midiatizada pelo aparato 



46  |  Luiz Síveres; Elsa Helena Almeida Silva Balluz 

tecnológico emergente em velocidade surpreendente, o universo educativo 
impregnado pelo racionalismo instrumental que se alastra em todas as 
dimensões, clama por sentidos, não só pela visão dos alunos, dos educadores 
e dos pais, mas também pelos professores, na tentativa de encontrar cenários 
possíveis para os desafios impostos à educação nesse tempo presente, em que, 
mesmo que valorizada a criatividade, na ótica da competitividade e eficiência, já 
não responde satisfatoriamente aos processos de efetiva transformação no todo 
social, bem como no modo de se relacionar com o mundo.

Os profissionais docentes, ao refletir sobre sua responsabilidade diante de 
novas aprendizagens e significados, em que, segundo Bologna (2002, p. 12), “(...) 
o conhecimento aliado a tecnologias e humanidades, a qualidade da reflexão 
crítica sobre os valores humanos ganham espaços maiores”, são obrigados 
a repensar sua prática para a formação de gerações constituídas de princípios 
humanizantes, abertos aos relacionamentos, à inclusão e à diversidade, para que 
homens e mulheres sejam capazes de viver de modo sustentável e fraterno, por 
meio de currículos interativos, complexos e dinâmicos. 

A escola, lócus privilegiado das interações humanas, de fala e escuta em seu 
cotidiano, propicia aproximação com o outro, e, a partir desse entendimento, 
assume pela experiência do diálogo, uma prática reflexiva e libertadora. À medida 
que aumentam a experiência e a sensibilidade, emerge na ambiência escolar um 
significado compartilhado, em que as pessoas não se opõem umas às outras, mas 
ao contrário, buscam restaurar vínculos e valores humanos, necessários para a 
aquisição de uma cultura de paz. 

Paulo Freire (1921-1997), filósofo e educador brasileiro, defende a proposta 
que a docência deve ser antes de tudo uma postura humanizadora, pautada 
pela disponibilidade de estar aberto aos outros, à vida, ao desconhecido. O agir 
pedagógico se concretiza a partir da existência de relações entre seres humanos 
que, por meio da linguagem, buscam novos conhecimentos e refinam os que 
socialmente foram acumulados e considerados relevantes. A experiência fundante 
do ser inacabado, em uma relação ao mesmo tempo de inquietação e curiosidade, 
pela convivência dos sujeitos autores/atores, ocorre a partir de duas dimensões: a 
ação, para a transformação e não alienação, e a reflexão atrelada à conscientização 
crítica e não alienante. 



Diálogos: desafios e possibilidades para (re)pensar a prática docente   |  47 

O diálogo, proposto por Freire (1993), como prática educativa não é vertical, 
autoritário, imposto pelos professores aos alunos, mas, horizontal, respeitando 
a historicidade dos sujeitos envolvidos. A experiência histórica nutre a relação 
dialógica e dialética, fonte de intersubjetividade e de convivência que deve existir 
no cotidiano escolar. Dialógica porque os sujeitos falam e escutam em paridade 
e igualdade, por interesses comuns, e dialética, não pela sobreposição de teses, 
mas como espaço aberto para o debate reflexivo, de investigação conjunta e 
colaborativa, como práxis social que visa o desenvolvimento afetivo, cognitivo, 
intelectual e humano.

No universo educativo, o entendimento por parte do professor de sua finitude 
é ponto de partida para o estabelecimento da educação dialógica que funda a práxis 
crítica. Implica considerar, ainda, a experiência vivida e o contexto mais amplo 
que envolve os atores da ação pedagógica, dotados de passado histórico, e que, no 
presente, se abrem, de forma dialógica, às possibilidades do futuro. 

O docente, como aponta Feldmann (2009), diante da instabilidade 
e provisoriedade do conhecimento, deve agir, de forma investigativa, para 
compreender as transformações atuais, a realidade sua e a de seus alunos, 
reconhecendo o saber e o sabor da experiência vivida, como um convite ao 
acolhimento sobre a existência do outro que se revela através do diálogo, em que 
cada pessoa tem o direito à livre expressão e, a partir desse exercício democrático, 
possa intervir de forma crítica e consciente na realidade.

A necessidade por uma educação humanizadora e o seu compromisso 
político, há muito são objeto de estudo e reflexão das ciências humanas e sociais. 
Vale ressaltar que a proposta da dialogicidade, à luz do pensamento freireano, 
exige que a docência assuma um posicionamento reflexivo e crítico, bem como 
uma inserção histórica, embora com a possibilidade de transcender o mundo em 
que se vive e se atua.

Na complementariedade à proposta freireana, cabe conhecer e reconhecer 
algumas ideias de Hans-Georg Gadamer (1900-2002) sobre as relações 
hermenêuticas e a educação, em que a aprendizagem se dá por meio do diálogo, 
cuja força é transformadora, em que a autoridade do professor é genuína. Assim, 
segundo o autor, que teve uma forte influência socrática, afirma que “(...) um 
diálogo fecundo é um diálogo no qual dar e receber e vice-versa conduzem, por 



48  |  Luiz Síveres; Elsa Helena Almeida Silva Balluz 

fim, a alguma coisa que é uma morada comum, com a qual se tem familiaridade 
e na qual é possível mover-se juntos” (GADAMER, 2002a, p. 110).  Preocupa-se 
para que, na sociedade atual com o modo de pensar técnico-científico, o diálogo 
seja escasso, demonstrado pela falta de disponibilidade de abrir-se ao outro ou 
ainda pela aproximação artificial, fenômeno presente na era da informação 
capitaneada pelo aparato tecnológico.  O que se vê, por um lado, é a globalização 
das economias e suas culturas, e, por outro, a falta de comunicação entre as 
partes que a formam. As inúmeras possibilidades e interconexões convivem com 
a ausência de uma linguagem comum. 

Essa incapacidade para o diálogo, na forma subjetiva, segundo esse 
autor, solapa a busca pela verdade, e, portanto, confere a monologização do 
comportamento humano, em seu individualismo exacerbado, como experiência 
única de mundo, de quem, para o filósofo (2002b, p. 251) “(...) possui os ouvidos 
tão cheios de si mesmo, buscando seus interesses, que já não consegue ouvir os 
outros”. No campo educativo, o aprisionamento do professor como detentor da 
ciência funda a dificuldade para o estabelecimento do diálogo vivido e a não 
atenção para o sentido das palavras e da pergunta, instalando a obstaculização, 
contrária à participação dos sujeitos historicamente envolvidos.

Ainda em Gadamer (2002a), a incapacidade para o diálogo na forma objetiva, 
dada a ausência de uma linguagem comum, é provocada ao desaprendermos a 
falar e responder a alguém, em uma conversa ou situação social monologizada pelo 
desligamento social, pela não aceitação do outro ou isolamento pelo anonimato, 
por meio, metaforicamente, do uso de “óculos que já não nos permitem ver além 
deles” (2002b, p. 252).

Dialogar não é a busca pela uniformização do pensamento, mas o 
compartilhamento de ideias, portanto, ação multilateral, não sem ausência de 
discordância, mas pautado em estruturas democráticas, para buscar significado 
por meio das experiências vividas. Nesse sentido, Dalbosco (2007) afirma 
que a filosofia gadameriana transpõe, com o mesmo grau de importância, a 
possibilidade do exercício dialógico para a pedagogia. A educação, enquanto 
experiência hermenêutica, é um processo de criação de novas maneiras de 
compreender, agir e dialogar. A escola, por sua vez, emerge nesse contexto como 
uma das instituições sociais que mais precisa vivenciar o diálogo, sobretudo entre 



Diálogos: desafios e possibilidades para (re)pensar a prática docente   |  49 

os atores envolvidos e no processo de ensino e aprendizagem.
No entanto, essa compreensão, para Lawn (2010), está sempre posta em 

jogo, diante da abertura a novas relações de sentido, entre presente e passado, 
que se estabelecem em constante tensão entre familiaridade e estranheza, mas, 
como ruptura com o habitual, para ouvir o passado e saber o que dele pode ecoar 
no presente, na construção do que Gadamer (2002b) chamou de consciência 
histórica efetiva.

Para Hermann, o que a filosofia gadameriana propõe é um pertencimento à 
comunidade histórica, não por adestramento ou acomodação, mas pelo diálogo 
pedagógico, a existência de um ethos por meio de “uma racionalidade responsável 
que surge das convicções e decisões comuns” (2002, p. 98). Fica clara, portanto, 
a dimensão ética da práxis hermenêutica e da intencionalidade da educação pela 
busca do bem.

Portanto, em consonância com Gadamer (2002b, p. 245), a “capacidade 
do diálogo é atributo natural do homem”, o que por consequência, revela a 
sua marca transformadora, que coloca a opinião do outro em alguma relação 
com o conjunto das opiniões próprias, e que ocorre a partir da abertura sensível 
ao outro, na exposição de visões de mundo e sociedade entre diferentes, sob o 
risco da disponibilidade para ouvir, sentir e tocar, perguntar e responder, atos 
compreendidos como pilares da prática pedagógica ética e humanizante. 

Refletir sobre a docência no âmbito escolar, seus desafios e possibilidades, 
suas representações e situações de trabalho junto aos atores, constitui-se exercício 
que atinge o tempo, o ritmo e a rotina escolar, cenário propício, por excelência, 
de múltiplas interações para a construção do conhecimento significativo e efetiva 
formação cidadã, reais expectativas que envolvem a educação.

Nessa perspectiva, a mediação pedagógica deve valorizar a prática dialógica 
em reconhecimento à presença de múltiplas interpretações da realidade, e da 
consequente ação e experiência, próprias da historicidade dos seres humanos e, 
nesse caso, professores e alunos, partícipes de um projeto de educação que prima 
pelo processo de desenvolvimento, aprendizagem e evolução, características 
inerentes à escola que transforma em reação à falta de autonomia que se globaliza.

Os autores elencados, que elevam a relação dialógica a princípio pedagógico 
natural, coadunam com as ideias de Paulo Freire, que entende como horizontal 



50  |  Luiz Síveres; Elsa Helena Almeida Silva Balluz 

a relação pedagógica, reconhecendo o papel e a importância de cada ator social 
envolvido no contexto educativo escolar, sem que, para isso, precisem sobrepor-
se uns aos outros, mas, em contraposição radicalmente democrática, caminhem 
lado a lado em busca de interesses comuns para a construção de uma escola 
humanitária.

Por outro lado, as categorias da hermenêutica do diálogo, segundo Gadamer, 
servem como pano de fundo para entender a incapacidade para o diálogo, 
exacerbada em tempos atuais, e a possibilidade vigorosa da educação como 
capaz de promover a sua reabilitação, ao partir das próprias experiências dos 
sujeitos históricos envolvidos, reacendendo a ética da solidariedade, inaugurada 
pela alteridade e pela abertura ao acolhimento e ao respeito mútuo. Portanto, os 
olhares destes teóricos é que podem contribuir para a compreensão dos desafios 
e possibilidades do diálogo na prática docente.

2. O diálogo na prática docente 

Na prática docente podem ser observados os desafios e possibilidades para 
o diálogo, em particular na sala de aula, espaço no qual diversos processos 
interativos constituem as situações escolares cotidianas com os alunos, lócus 
produtivo de conhecimentos e relações entre sujeitos partícipes da ação vivida.

A pesquisa realizada com sete professores, por meio de entrevista 
semiestruturada, possibilitou a manifestação de cada docente, bem como a 
compreensão do conjunto de expressões facilitou o entendimento dos desafios e 
perspectivas do cotidiano escolar, principalmente naquilo que se relaciona à sua 
prática docente.  

A respeito da questão que trata dos desafios e possibilidades para exercitar 
o diálogo, o P1 assim se explicitou: O maior desafio é trabalhar com pessoas e nem 
todos estão abertos a resolver problemas (...) é alcançar essas pessoas pela necessidade 
do diálogo. Esta proposição está próxima daquilo que o P2 também expressou: 
Ainda existe uma certa distância entre aluno e professor, e é necessário que o professor 
se aproxime dos alunos de maneira educada e que eles possam ter confiança no 
professor (...). 



Diálogos: desafios e possibilidades para (re)pensar a prática docente   |  51 

Nesta mesma questão é oportuno ter presente a disposição do P7, que afirmou: 
somos fruto do nosso tempo e espaço, (...) o diálogo ainda é considerado uma grande 
barreira, muitos acreditam que ao estudante cabe estudar, ao professor cabe ensinar. 

Ao observar tais elementos, percebe-se que os respondentes colocam 
como dificuldade para o exercício do diálogo a própria prática, entendendo que 
não é exterior a si, como dificuldade do outro, mas seu próprio desafio para 
o enfrentamento de situações tão necessárias e, por que não dizer, urgentes, 
como a proximidade educativa entre os protagonistas do processo educacional. 
No entanto, esse distanciamento se reflete na própria ausência de diálogo para 
o professor, como sujeito histórico, considerando que os saberes docentes são 
construídos a partir de sua compreensão do ato educativo, de sua formação 
humana, da trajetória de suas experiências concretas no cotidiano. 

Nesse mesmo direcionamento, o P3 afirmou que o maior desafio é justamente 
a falta de prática do diálogo (...) em que grande parte dos profissionais, acostumados 
a exercer aquilo que já vem pronto, vão perdendo a questão do dialogar, do pensar, 
e o novo causa muito medo. Em decorrência, na opinião do P6, a falta de tempo 
para sentar, conversar, e a falta de diálogo gera a indiferença, (...) a imparcialidade. 

Conforme entende Bologna (2002, p. 9), muitos se dão conta que “é 
imprescindível agir no presente para melhorar o futuro, onde não cabe mais 
a prevalência dicotômica entre pensamento e sentimento, pois estes reclamam 
unidade, em benefício da diversidade”. A necessidade de sentar e conversar, 
expressa no relato acima, traz subjacente o princípio da alteridade e estabelece 
a ampliação da consciência para a compreensão da responsabilidade de assumir 
um compromisso com a renovação, criando condições para o reconhecimento de 
todos, uns aos outros, como parte da humanidade, no propósito de substituir a 
indiferença pelo respeito e solidariedade.

Tal afirmativa revela-se nas respostas dadas ao questionamento sobre 
as possibilidades de se desenvolver a prática dialógica no cotidiano escolar, 
constituindo-se a sala de aula, como a escola em si, um espaço privilegiado de 
forma a transformá-la em espaço e tempo de formulação de saberes. A saber, o que 
disse P7 sobre o tema: Primeiramente, deve-se reconstruir paradigmas educacionais 
e nossa visão de mundo e de educação. Não somos peças separadas do processo de 
ensino-aprendizagem.



52  |  Luiz Síveres; Elsa Helena Almeida Silva Balluz 

O discurso pedagógico atual não preconiza o ensino com vistas à mera 
memorização, embora vigorem práticas e modelos curriculares que reforçam a 
dicotomia teoria e prática, saberes e fazeres, decisão e ação, entre outras, e que 
carregam em si, implicitamente, incutido de carga ideológica, um modelo de 
formação que considera o professor apenas como transmissor de conhecimentos. 

No entanto, formas de aprender diferenciadas e experiências plurais, 
tanto dos alunos, quanto dos professores, reclamam por uma revisão na própria 
concepção de educação, na visão de homem e de mundo, no intuito de abrir-se ao 
novo ou a pontos de vista diferentes. Nessa perspectiva, percebe-se na afirmação 
do P5, a possibilidade de uma maior abertura, uma maior aceitação, porta sempre 
aberta a mudança porque sem essa abertura não tem o diálogo. Assim coloca P3, 
em relação ao incentivo também de atividades que façam com que as pessoas sejam 
tentadas e sejam motivadas a expressar suas opiniões.

Freire (2009) alerta que ensinar exige apreensão da realidade, requer atenção 
à responsabilidade docente ao colaborar positivamente para que o educando seja 
artífice de sua formação, sendo testemunha de seu crescimento. Na experiência 
do docente P4 surge essa preocupação, como possibilidade dialógica, ao colocar 
que é importante que a gente conheça o dia a dia dos alunos, como que ele desenvolve 
o conhecimento que é dado em sala de aula, (...) fora da sala de aula.

Nesse sentido, acredita-se que a atitude dialógica seja o caminho para a 
aquisição de uma postura reflexiva e crítica sobre a realidade, e é essa reflexão 
que fomenta uma formação docente para o pensar certo, de e para quem se 
propõe como educador, uma ação e reflexão por meio do diálogo para constatar, 
conhecer e transformar.

Portanto, com base na literatura e no depoimento dos professores, é possível 
sugerir, inicialmente, que pela disponibilidade ao diálogo, fundante de novos 
caminhos, pelo compromisso com o desenvolvimento da sensibilidade social e 
com a eficiência pedagógica, contextualizadas como experiências de aprendizagem 
multirreferenciais, pode-se repensar a prática docente no espaço escolar.

Outra sugestão é de que é preciso melhorar a comunicação entre professores 
e alunos, a fim de diminuir a distância ou vazio geracional. É preciso, portanto, 
conhecer o contexto e entender o momento histórico, e não procurar agrupar 
indivíduos de épocas diferentes, diante das mudanças culturais e sociais 



Diálogos: desafios e possibilidades para (re)pensar a prática docente   |  53 

particulares a cada geração, se o desejo continua sendo uma relação dialogal.
Assim, poder-se-ia sugerir que a superação dos desafios é assegurar a 

formação de professores a partir do seu contexto de trabalho por meio da prática 
docente. O tipo de formação inicial que os professores costumam receber não 
oferece preparo suficiente para desenvolver, implantar e avaliar processos de 
mudança, já que uma nova geração está chegando às escolas e exigirá mais ainda 
uma educação atraente, envolvente, desafiadora, digital.

Tendo como referência estas sugestões, é possível descortinar a função 
social da escola, considerando o papel político-pedagógico da profissão docente, 
descartando sua neutralidade, mas, por outro lado, considerando sua própria 
formação e inferências na constituição da vida em sociedade. Acontece que, ao 
longo da história da educação, na escola brasileira, encastelada em seus muros, 
não se proporcionou uma renovação de fato e de direito, justamente por não ter 
em seu interior a prática do diálogo, dificultando as possibilidades de se abrir ao 
mundo, e nessa abertura, desconstruir mitos e dogmas tão próprios à educação. 

Enfim, criar os nexos significativos entre teoria e realidade cotidiana 
proporciona resultados significativos, mas exigem rigorosidade, criatividade e 
formação contínua. Esta ação resulta de uma leitura de mundo mais profunda; 
portanto, o professor não é expectador da realidade, mas parte dela, e precisa 
inteirar-se disso, corporificando-se da postura dialógica, para penetrar na 
realidade, sem perder de vista que as realidades se interpenetram o tempo todo.

Conclusão

O trabalho fundou-se no objetivo central de identificar os desafios e possibilidades 
que os diálogos no cotidiano escolar proporcionam para o repensar do exercício 
da docência, e, em decorrência, averiguar o grau de importância do diálogo na 
prática pedagógica, assim como investigar, nesta instituição de mão dupla que é 
a escola, a função do diálogo como processo indispensável à prática pedagógica 
em toda e qualquer sociedade que se intitula democrática.

Este estudo realizou-se, porém, em um momento em que a escola recebe 
e sofre com todo tipo de crítica, principalmente na atuação do professor, sendo 



54  |  Luiz Síveres; Elsa Helena Almeida Silva Balluz 

discutida inclusive sua morosidade para acompanhar os novos tempos e as novas 
gerações, como se os docentes estivessem congelados em um tempo diferente e que 
toda a sociedade, externa à escola, caminhasse a passos largos pelo desenvolvimento. 

Aceita a provocação de que os professores não acompanham o andar da 
carruagem, partiu-se para conhecer, dentro da escola, e não fora dela, quais as 
percepções sobre as questões acima elencadas, e de que forma, historicamente, 
o professor traz consigo ranços ou resquícios de uma formação também 
fragmentada, prejudicando seu desenvolvimento profissional.

Esta atitude de melhorar a comunicação e pautar o exercício da docência 
numa relação dialogal permite pensar, com discernimento, sobre as manifestações 
e relatos dos próprios docentes referentes à importância do respeito às diferenças, 
aos diferentes modos de pensar, de apresentar o conhecimento, e nela surgirem 
os questionamentos, de forma livre, mas sempre respeitosa, como princípio de 
uma relação dialógica. 

Enfim, é preciso recuperar os sujeitos centrais, a partir do diálogo e, a partir 
desta prática dialógica, fazer renascer para um projeto educativo de valores e 
princípios dignificantes e, sobretudo, humanizadores, desconstruindo uma 
única escola possível, modelo atual e recorrente, para a construção de uma escola 
sonhada no coletivo e que tenha o diálogo como um princípio educativo.

Referências 

BARDIN, L. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011.

BOLOGNA, J. E. Prefácio. In: DE MASI, D.; BETTO, F. Diálogos criativos. 
Mediação e comentários: José Ernesto Bologna. Rio de Janeiro: Sextante, 2002.

DALBOSCO, C. A. Pedagogia filosófica: cercanias de um diálogo. São Paulo: 
Paulinas, 2007.

DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. Introdução: a disciplina e a prática da pesquisa 
qualitativa. In: DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y (Org.). O planejamento da 
pesquisa qualitativa: teorias e abordagens. 2. ed. Porto Alegre: Artmed, 2006, 
p. 15-41.



Diálogos: desafios e possibilidades para (re)pensar a prática docente   |  55 

FELDMANN, M. G. Formação de professores e cotidiano escolar. In: 
FELDMANN, M. G. (Org.). Formação de professores e escola na 
contemporaneidade. São Paulo: Editora Senac, 2009, p. 71-80.

FREIRE, P. Professora sim tia não: cartas a quem ousa ensinar. São Paulo: 
Editora Olho d’Água, 1993.

______. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 42. 
ed. São Paulo: Paz e Terra, 2009.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método I. Traços fundamentais de uma 
hermenêutica filosófica. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002a.

______. Verdade e Método II.  Complementos e índice. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2002b.

HERMANN, N. Hermenêutica e educação. Rio de Janeiro: DP&A, 2002.

LAWN, C. Compreender Gadamer. 2. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2010.





  57 

Capítulo 4

O diálogo: 
drama e contradrama da educação

Ivar César Oliveira de Vasconcelos 
Luiz Síveres

Introdução

Tendo como característica a inserção de estudantes de classes populares antes 
excluídas, a explosão da educação superior levou à crescente diferenciação dos 
estabelecimentos, embora a unificação formal e a inflação dos diplomas. Nesse 
contexto, intensifica o desafio de tornar a dinâmica curricular o mais favorável 
possível ao exercício do protagonismo pelos jovens. Professores têm se ressentido 
do desinteresse de parte dos estudantes, impacientando-se na sala de aula. 
Perante o monólogo expositivo, preocupam-se com a insuficiência de leitura, 
frequentemente reduzida a temas planejados. Identificam a pouca interferência 
da atividade de pesquisa na capacidade de autocrítica, inclusive deles próprios e, 
nesse caso, sobre os modos de ensinar. 



58  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

É real o fato de que, com tal inserção em escala mundial, as instituições 
vinculadas à educação superior passaram a acolher populações de diversificadas 
origens socioculturais, com influência em políticas educacionais, currículos e 
práticas didático-pedagógicas. Isso ocorre, apesar de ter permanecido a ideia de 
neutralidade da escola, firmada no ideal modernista, com seu ímpeto de tudo 
planificar (WILBER, 2006).

Desse modo, renovando discussões a respeito da educação que aliena ou 
emancipa, este trabalho se encaminhou em duas perspectivas: num primeiro 
momento, um drama, pelo qual se desenvolvem teorizações sobre o possível 
papel reprodutor da escola, especificamente, a universidade, com base em análises 
anteriores das interações sociais de estudantes e professores (VASCONCELOS; 
GOMES, 2015); num segundo momento, um contradrama, em que se discute 
o diálogo enquanto palavra e experiência plena de sentidos e significados para 
a existência humana (SÍVERES, 2015), por isso mesmo, uma possibilidade 
de converter-se em caminho(s) para romper a reprodução de desigualdades 
socioculturais. Por ser uma atividade que humaniza pelo exemplo, o diálogo 
realizado pelo professor reflete a esperança de concretizar-se tal rompimento. 
Com efeito, a maior força sobre o comportamento dos estudantes é o “exemplo de 
ex-professores, [sendo] este dado fundamental para quem trabalha na educação 
de professores, pois identifica o ciclo de reprodução que se realiza nas relações 
escolares” (CUNHA, 1989, p. 160).

Compreender esse ciclo e como se desenvolvem os diálogos capazes de 
rompê-lo, no contexto de tais relações, pode contribuir para afastar ou reduzir 
o fluxo de aspectos, efetivos potenciais de um círculo vicioso de reprodução 
sociocultural presente na formação inicial de professores, com prosseguimento 
em sua atuação na educação básica. Consequentemente, pode contribuir para 
promover a transformação social.



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  59 

1. Drama: a reprodução da reprodução sociocultural

1.1. O enredo

A herança vinculada à origem social dos estudantes ainda explica variações na vida 
escolar e diferenças de capital cultural. O risco de só reproduzir, sem transformar, 
se torna muito presente na universidade: seleciona-se, no contexto da globalização 
econômica, da instrumentalização tecnológica e de ampliação do individualismo, 
o tipo de cultura a ser internalizada pelos estudantes, com a inclusão de padrões 
culturais médios (SANTOS, 2005), priorizando-se a formação para o trabalho 
e, por consequência, levando à valorização desequilibrada do credenciamento 
de competências. Nessa seleção, impõe-se o arbitrário cultural (BOURDIEU; 
PASSERON, 1964) que, por sua vez, envolve a atuação didático-pedagógica. 

Tal reprodução tende a reproduzir-se educação básica afora, por meio da 
atuação de professores egressos dos cursos de licenciatura, conforme denotado em 
estudo sobre a interação social de jovens estudantes e professores universitários, 
em que foram explicitadas determinadas lógicas de ação (VASCONCELOS; 
GOMES, 2015). Algumas dessas lógicas, utilizadas por membros da comunidade 
escolar, têm contribuído para gerar o sistema educacional com tendências à inércia, 
à negação antropológica dos sujeitos e a certo tipo de autoritarismo, vinculadas, 
respectivamente, às lógicas da culpa do outro, crítica silenciosa e primazia da 
informação. De acordo com o mencionado estudo, a informação tem sido o 
astro-rei da sala de aula, convertendo-se no realce ontológico e epistemológico a 
partir dos quais se desenvolvem as interações de estudantes e professores.

Dito estudo indicou a presença de um círculo vicioso em que, inseridos no 
domínio de informações, estudantes de licenciatura e seus professores assumem 
a lógica de culpar-se mutuamente e de desconsiderar a própria capacidade 
crítica, consolidando a base do cenário escolar com tendência a reproduzir, sem 
transformar. Refere-se aqui a qual reprodução? Esta é a dinâmica de perpetuação 
da estrutura das relações de força entre classes sociais em sua propensão de manter-
se por meio da atuação do professor quando este distribui desigualmente o capital 
cultural dos diversos grupos humanos com os quais convive (BOURDIEU; 
PASSERON, 1992). 



60  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

Tal dinâmica parece sem fim, ou sem atenuação, especialmente para o 
professor em cena há anos, com experiências na educação formal nos diversos 
níveis de ensino. Por quanto tempo ainda permanecerá airosa a reprodução 
sociocultural, impedindo a emancipação de discentes e docentes? Nos cursos de 
formação de professores parece elevado o nível de transferência dessa dinâmica 
para a atuação dos futuros professores na educação básica. Como num fractal, essa 
estrutura reprodutiva reproduz suas propriedades em cada porção infinitesimal 
e, no caso em tela, com a força de um míssil programado. Provavelmente, o 
fim de seu reinado se inicia mesmo no dia a dia de professores (desde a sua 
formação inicial...) em momentos de internalização do pressuposto dialogal 
enquanto elemento essencial da condição humana, do processo de construção do 
conhecimento e do processo educacional (SÍVERES, 2015). 

1.2. O palco: a escola que só reproduz

A reprodução cultural é o processo social perpassado por manifestações culturais 
em modos análogos aos já existentes. Sendo assim, conta com o apoio de 
instituições, dentre elas a escola. Ela participa de configuração mais ampliada 
de reprodução social que, em determinados tempos e lugares, pode arrastar 
sociedades inteiras em suas características estruturais, ecológicas, e assim por 
diante.  De fato, a história parece forjar uma espécie de inércia capaz de conduzir 
as gerações mais novas e os bem-intencionados, os quais permanecem englobados 
nessa configuração que, a contragosto, contém o gérmen da mudança, pois 
embute avanços e recuos.  

Entretanto, inserida no emaranhado de passos, rotinas de um amplo cenário 
burocrático, parte significativa das pessoas se sente e/ou permanece impotente 
para promover transformações, percebidas como necessárias para desestruturar 
e reestruturar modos de vida e de organização social. De fato, a reprodução 
sociocultural é a “reprodução da estrutura das relações de força entre as classes” 
(BOURDIEU; PASSERON, 1992, p. 25). 

Essas relações perpassam a escola. As exigências da sociedade chegam à 
escola e com elas convivem os seus membros. Na verdade, tais exigências se 



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  61 

constituem nos pré-requisitos da preparação dos indivíduos para viver em 
sociedade consoante determinados valores:

A relação escola/sociedade, historicamente estabelecida com mais afin-
co com a revolução industrial, serve um conjunto diverso e complexo de 
interesses, tendo como base comum a preparação social dos indivíduos, 
formando-os em valores espirituais, estéticos, morais e cívicos. Contudo 
a relação escola/sociedade impõe outra leitura: a da legitimação das de-
sigualdades sociais ou a da correção e atenuação. (PACHECO, 2005, p. 
59).

Assim, na escola, a atuação de seus membros tende a imitar a estrutura 
definidora da distribuição do capital cultural entre os grupos ou classes, o que 
leva igualmente à imitação do modelo de estrutura social. Caso predomine 
essa imitação em detrimento da transformação, constrói-se a escola que apenas 
reproduz. Em sociedades desiguais, legitima desigualdades sociais. Isso é 
peculiar à escola linha de montagem. À semelhança do material herdado durante 
a passagem do trabalho artesanal para o fabril, a escola apenas reprodutora 
tende a passar conhecimentos e habilidades que, na verdade, são pensados de 
fora para dentro. Assim, elas se convertem em fábricas de seres humanos, cada 
indivíduo compreendido inicialmente como unidade sobre a qual se depositam 
informações, dados, conhecimentos, efetivamente advindos de uma cultura já 
construída em processos sociais mais amplos (SAVIANI, 2008). 

De todo modo, a menos que se deseje uma escola brilhante por fora e 
carcomida por dentro, não cabe edificá-la e desenvolver seus mais importantes 
membros, os alunos, somente de fora para dentro, mas, também de dentro para 
fora. Que a escola não seja comparada à romã de Zoia, a septuagenária d’O 
Palácio de Inverno. A velha senhora, ao retornar à grande comunidade russa 
nos anos de 1970, já se aproximando de São Petersburgo, comparou sua terra 
natal com uma romã: era vermelha e reluzente por fora, mas se fosse partida, 
sementes e arilos espirrariam fora, pretos e repugnantes. Seu país era uma romã 
antes de apodrecer (BOYNE, 2010). Contudo, quando essa comunidade é uma 
instituição escolar... 



62  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

1.3. Os bastidores: a estrutura reprodutiva na sala de aula

As constatações anteriores remetem para uma reflexão: quais elementos estariam 
a compor a estrutura reprodutiva na sala de aula? Como se vinculam condutas 
individuais, decorrentes do uso de lógicas de ação e configurações sociais que, 
por sua vez, definem o desenho do processo educacional? 

A proposta de pensar a respeito dessa estrutura situou a reprodução 
sociocultural, espacialmente, na sala de aula dos cursos de licenciatura, 
projetando-a para a sala de aula da educação básica e, teoricamente, num circuito 
de relações sociais integradas. Entende-se que ela se delineia por certas tendências, 
dentre as quais a inércia do sistema educacional, a negação parcial dos sujeitos e o 
autoritarismo, fundamentados, respectivamente, em três lógicas de ação: a mútua 
culpabilização, a crítica silenciosa e a primazia da informação (ver Figura1).

Figura 1 
Estrutura reprodutiva na sala de aula

 

Tendências 

Inércia do sistema 
educacional 

Negação parcial dos 
sujeitos 

Autoritarismo 

Culpa  
do Outro 

Crítica  
silenciosa 

Primazia da 
informação 

Lógicas de 
ação 

Fonte: elaboração dos autores, com base em Vasconcelos e Gomes (2015). 

A estrutura representada pela Figura 1 é a de uma realidade reprodutiva 
porque as vinculações causais entre as lógicas de ação e as tendências, compositivos 
do processo educacional, atualizam-se permanentemente na ação do professor. 
Esta concorre para que tal estrutura possa transformar a si própria. Há nisto 
alguma autonomia, estabilizando o conjunto de interações sociais construído por 
estudantes e professores. 



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  63 

Certamente, essa estrutura está montada com base em constatações empíricas 
e em revisão teórica. Assim, no mencionado estudo (VASCONCELOS; GOMES, 
2015) foi possível elaborar uma indicação teórica a partir do paralelismo realizado 
entre as evidências empíricas e os conceitos de experiência social (DUBET, 1994) 
e pedagogia dialógica (FREIRE, 2011) (ver Quadro 1). Experiências sociais foi o 
termo utilizado, conforme o autor referenciado, para designar condutas (atitudes 
e comportamentos), individuais ou coletivas, construídas na pluralidade de 
princípios e na ação dos indivíduos, os quais se obrigam a encontrar sentido 
em suas realizações. Já o conceito de pedagogia dialógica, consoante o aludido 
estudo, mantém-se pela presença do diálogo como relação horizontal, o que 
é importante para firmar a confiança dos envolvidos entre si, nutrindo-se de 
amor, humildade, fé, esperança e pensar crítico. Portanto, essa caracterização do 
diálogo guarda profunda correspondência com algumas características humanas: 
pensar, sentir, agir e transcender. Na verdade, a pedagogia dialógica pressupõe 
que a educação se constitui num momento do percurso de humanização dos 
indivíduos (FREIRE, 1969). 

Quadro 1 
Base empírico-teórica da estrutura reprodutiva na sala de aula 

Teoria: 
experiência social

Empiria: lógicas de ação
e tendências

Teoria: pedagogia
dialógica

Condutas per-
passadas pela he-
terogeneidade de 
princípios.

A lógica da atribuição de culpa ao outro. 
Os insucessos do processo educacional 
advêm da ação do Outro. Na sequência, 
leva à inércia do sistema educacional.

Eu-Isso, termo repre-
sentativo das relações 
de cada ser humano 
com o mundo, com as 
configurações sociais.

Distanciamento 
do indivíduo com 
relação ao sistema 
sociocultural.

A lógica da crítica silenciosa. A manifes-
tação de opiniões fica incompleta. Ne-
ga-se a criticidade de estudantes e pro-
fessores. Portanto, uns e outros se ne-
gam parcialmente como seres humanos.

Eu, representativo do 
ser capaz de posicio-
nar-se por intermédio 
de críticas cognitivas 
e/ou normativas.

Dominação social 
ocorre na disper-
são e não na unifi-
cação da experiên-
cia coletiva.

A lógica da primazia da informação. 
Pouca articulação entre informar-for-
mar. Isso favorece o autoritarismo, po-
dendo se traduzir na frase manda quem 
tem mais informação. 

Eu-Tu, representativo 
das relações interindi-
viduais, sendo de logos 
para logos.

Fonte: elaboração dos autores, com base em Vasconcelos e Gomes (2015).



64  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

Como romper ou atenuar essa estrutura reprodutiva? Entende-se ser 
necessário aproveitar potenciais da interação de estudantes e professores 
relacionados à pedagogia dialógica. Tais potenciais serão ainda melhor 
aproveitados pelo educador se forem assimilados os conceitos de dialógico 
e dialogicidade de Buber (1982) e Freire (2011), o que será apresentado neste 
trabalho após explicações sobre a pedagogia reprodutora. 

1.4. Os atores em ação: a pedagogia da reprodução

Análises da estrutura reprodutiva na sala de aula e sua fundamentação empírico-
teórica (ver Figura 1 e Quadro 1) remetem diretamente para o conceito de 
ação pedagógica nos termos das teorias reprodutivistas. A ação pedagógica 
pode ser interpretada como o exercício de violência simbólica ao reproduzir 
indefinidamente a seleção arbitrária de um grupo ou classe que operam enquanto 
o arbitrário cultural é estabelecido. 

Como reproduziria? A reprodução ocorre quando certas significações são 
selecionadas previamente ou moldadas pela exclusão daquilo que não interessa 
a quem domina! Reproduz-se a cultura dominante, inserindo-se a reprodução 
das relações de poder de determinado grupo social, dissimuladas sob a forma 
de relações simbólicas. É de fato a adaptação recíproca de informações aos 
indivíduos, sendo a ação pedagógica o condão do processo reprodutivo. Desse 
modo, constituindo uma pedagogia reprodutora, o eixo da atuação do professor 
se baseia na seleção de significações, que ao fim e ao cabo, passam a definir a 
cultura de um grupo ou de uma classe como sistema simbólico (BOURDIEU; 
PASSERON, 1992).

É o que tenta representar a Figura 2, na conexão com as ideias aqui 
defendidas, seguindo-se de explicações. 



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  65 

Figura 2 
Pedagogia reprodutora: possíveis tendências e lógicas de ação 

ideia de neutralidade da escola. 

envolvidos no processo  
 educacional, camuflando o papel  

 
dominantes, excluindo  
os valores dos demais.  
Eliminação de possibilidades  
de ação. Portanto, de mudança. 
 

Negação da criticidade dos  
 

 

Pedagogia reprodutora 

Uso da força da informação, em dado contexto, para impingir 
a falsa autoridade. Apelo à coerção baseada na pouca visão 

de contexto favorável ao desenvolvimento integral  
do ser humano. 

 

Autoritarismo/Primazia da informação 

 
Separação dos diversos tipos de 

conteúdos 
 

Tendências/Lógicas de ação Sem encontro/diálogo ou 
possibilidades de mudança Negação dos  

sujeitos/Crítica silenciosa Inércia/ 
Culpa do outro 

 Estudantes e professores em espaços 
diferentes. Sem novos conhecimentos

 
 
 
 

reprodutor da escola. Afirmação da  

Inserção de valores dos grupos  
 
 

 
poss ib ilidades de ação.  
 

Fonte: elaboração dos autores.

Essa é uma estrutura reprodutora porque favorece a imitação do status quo 
cuja eficácia se centraliza no distanciamento entre estudantes e professores que, 
assim, percebem-se e interagem mais em função de interesses imediatos, menos 
de acordo com valores culturais. Conforme já referido, tal estrutura conta com 
vinculações entre aspectos importantes das tendências (inércia, negação dos sujeitos 
e autoritarismo) e a seleção de significações que levam à pedagogia reprodutora.

Compreende-se, em primeiro lugar, que essa seleção abrange aspectos 
da tendência à inércia do sistema educacional, a qual se baseia na mútua 
culpabilização pelos insucessos do processo educacional. Assume-se a ideia 
de seleção arbitrária não atravessada pelo raciocínio dedutivo. As funções da 
cultura envolvida não são extraídas de princípios mais ou menos universais, 
estes desconectados internamente da ideia de uma possível natureza humana 
(BOURDIEU; PASSERON, 1992). Ora, em que se constitui a culpabilização, 
senão a tentativa de excluir o outro do usufruto de princípios universais (dialogar, 
sonhar, agir)?



66  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

Alguém que culpa o outro pelo fato indesejado, fundamentalmente, nega a 
capacidade de dialogar, superar obstáculos, abrir alternativas. Logo, abandona o 
pressuposto de princípios universais. Ao se conduzir dessa maneira, o indivíduo 
age por precipitação, com ações impensadas. Ele é capaz de identificar o outro. 
Contudo, imediatamente contribui para excluí-lo como agente de mudança. Ao 
culpar o outro pelos insucessos do processo educacional, esse mesmo indivíduo 
contribui, por exemplo, com a paralisação do sistema, pois retira a ação humana 
do jogo de busca das soluções, sem calcular (sentido weberiano), desconsiderando 
valores importantes do grupo social. Essa atitude de culpabilização ajuda a 
manter determinadas significações excluídas da pauta de diálogos, pois estes 
inexistiriam no horizonte de estudantes e professores. Assim, a própria tendência 
à inércia contribui para definir a cultura que moldará e alimentará a reprodução 
sociocultural. 

Constrói-se a pedagogia reprodutora na ação do educador com dificuldades 
de promover efetivo encontro com os estudantes. Caso este ocorresse, diálogos 
relevantes seriam proporcionados e, assim, abrir-se-iam portas para a mudança 
no processo educacional favorável à maior humanização. 

Admite-se, em segundo lugar, a seleção de significações contendo aspectos 
da tendência à negação parcial dos sujeitos, que se se baseia na ausência de 
reconhecimento da capacidade crítica. Considerando a ação pedagógica, 
conforme o reprodutivismo, o trabalho da escola disseminado por espaços e 
contextos escolares (pátios, corredores, secretaria, sala de aula), entende-se que os 
membros da instituição não percebem a dependência de suas ações à configuração 
social do dito contexto. 

Diante disso, negar a criticidade dos membros da escola é no máximo 
alimentar essa ausência de percepção. Como lembra Bauman (2014, p. 43), 
“ninguém conseguiu privar os seres humanos de sua capacidade crítica, embora 
muitos tenham conseguido redirecioná-la”. Nesse redirecionamento, no máximo 
se eliminam percepções. Por exemplo, a percepção de que a escola, pela força de 
sua institucionalidade, produz e reproduz condições que a tornam reprodutora 
da cultura. Nessa perspectiva, em que se nega parcialmente a existência humana, 
firma-se a pretensa neutralidade da escola, reproduzindo o arbitrário cultural que, 
por sua vez, solidifica a reprodução sociocultural. Permanece invisível a feição da 



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  67 

ação pedagógica reprodutora, submissa ao sistema de ensino dominante. 
Essa seleção se desenvolve durante os processos de comunicação, que deixa 

de ser efetiva entre quem exerce a ação pedagógica e quem a recebe (BOURDIEU; 
PASSERON, 1992), haja vista ser esta ação revestida pela violência simbólica. 
Na sala de aula, ambiente em que predomina essa comunicação, a linguagem 
utilizada pelo professor segue já carregada de símbolos. Sequer se fala ou se 
reflete sobre estes, pois isso implicaria já embutir o simbólico, caracterizando um 
paradoxo ao qual ficaria o professor continuamente preso. Assim, a crítica fica na 
penumbra, explicitando o tipo de comunicação da ação pedagógica reprodutora.

Então, a comunicação pedagógica que, caso fosse efetiva, seria algo para 
além da mera relação de comunicação, passa a delinear os contornos da negação 
parcial dos sujeitos (nos termos deste trabalho). Existe um tipo de exclusão, uma 
negação parcial, que alcança o limite do humano, evidenciando a necessidade 
de reaprender a se comunicar. Evidencia-se ser necessário estabelecer uma 
pedagogia da inclusão humana. Entende-se, portanto, que a ação pedagógica 
reprodutora se constitui também na dificuldade de o educador situar-se em igual 
espaço antropológico, epistemológico e pedagógico do estudante. Com isso, 
desperdiçam-se oportunidades de exercitar a abertura ao mundo e aos outros 
(BUBER, 1982; FREIRE, 2011). A comunicação favorável à ampliação de 
conhecimentos não se estabelece, pois o sabido é petrificado.

Em terceiro e último lugar, interpreta-se que a seleção de significações 
realizada pela ação pedagógica reprodutora encerra aspectos da tendência ao 
autoritarismo que, por sua vez, decorre da primazia do uso de informações 
enquanto se desenvolve o processo educativo. Tidas como legítimas, essas 
significações se caracterizam como poder de violência simbólica. Isso porque tal 
poder, como defendem os formuladores do conceito, realimenta-se da própria 
força simbólica, fortalecendo as relações de força. 

Ora, em que se constitui o autoritarismo no seio da ausência da articulação 
entre aspectos informativos e formativos da educação? É precisamente o uso da 
informação, em dado contexto, para impingir a falsa autoridade. Na sala de aula, em 
que em geral não percebe imediatamente itens favoráveis ao seu desenvolvimento 
integral (o ser humano pensa, emociona-se, age), o estudante pode ficar refém da 
ação coercitiva do professor. Este lhe passa a ideia de importância definitiva da 



68  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

informação transmitida, concorrendo para a permanência da vinculação entre 
autoritarismo e violência simbólica – aquele garantindo a legitimidade desta. 
Assim, resta a reprodução sociocultural.

Na interação com os estudantes, o professor pode encontrar apoio à sua 
autoridade por meio da linguagem restrita a termos padronizados, afetando a 
geração de novos conhecimentos. Não por acaso, na universidade, por exemplo, 
existe o emprego seguro do idioma universitário. Igualmente, não por acaso, há 
tolerância dos estudantes à ignorância semântica. No limite, está tudo, ou quase 
tudo, institucionalizado. 

Constatam-se, portanto, itens da pedagogia reprodutora nos momentos 
de priorização de conceitos, durante a atuação do professor, em detrimento de 
atitudes e esforços favoráveis à maior evidência aos estudantes sobre o que fazer 
com os conhecimentos construídos. É pedagogia reprodutora quando o professor 
deixa de integrar saberes, valores e afetividades.

Em síntese, a pedagogia reprodutora se configura pela ausência de encontro, 
diálogo e mudança, com estudantes e professores construindo experiências 
sociais em contextos diferentes. Resulta em dificuldades para elaborar novos 
conhecimentos. Além disso, o elaborado não se articula satisfatoriamente com o 
desenvolvimento de atitudes e valores. Como resolver isso? 

2. Contradrama: o diálogo e o dialogal na educação

Compreender o diálogo como uma possibilidade de influenciar ou superar 
o drama anteriormente descrito, é um desafio constante do ser humano e da 
humanidade. De modo geral, o diálogo sempre se defrontou com algumas 
resistências, que foram se revelando por meio da própria cultura, mas tais 
dificuldades se manifestam, atualmente, no contexto da globalização econômica, 
na conjuntura da instrumentalização tecnológica e na dinâmica de expansão do 
individualismo.

Diante desses desafios, várias têm sido as iniciativas para concretizar a 
proposta de introduzir o diálogo como componente da própria condição humana 
e como elemento inerente à diversidade cultural, contribuindo com a formação 



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  69 

da identidade pessoal e com a formulação de um projeto de sociedade. Tal 
proposta insere-se numa realidade cultural assaz complexa e num sistema social 
que se revela, cada vez mais, perplexo diante dos problemas que a humanidade 
vivencia atualmente.

Tendo como referência essa problemática, mais urgente ainda se torna 
a proposição do diálogo e distintas abordagens poderiam ser apresentadas. 
Entretanto, com o objetivo de se formular uma pergunta que pudesse responder 
aos desafios da reprodução, seja no espaço escolar, no processo educativo ou entre 
os sujeitos da aprendizagem, o questionamento deveria levar em consideração, 
dentre outras abordagens, o aspecto antropológico, epistemológico e pedagógico.

Tendo isso em conta, como vivenciar um procedimento dialogal que integre 
a dimensão pessoal, sapiencial e experiencial? Ou em outras palavras, como 
potencializar um processo dialógico por meio do ser, do saber e do agir pedagógico? 
Estes questionamentos já apontam para a necessidade de compreender o diálogo 
como um elemento constitutivo da condição humana, como um aspecto essencial 
da produção do conhecimento e como um componente fundamental da prática 
pedagógica.

Essa proposta tridimensional foi sugerida por Síveres (2015), na medida em 
que se dispôs a compreender a necessidade de tais categorias para formular uma 
proposta mais integrada e integradora entre a diversidade de subjetividades, entre 
os distintos saberes e entre as diferentes possibilidades para promover o ensino e a 
aprendizagem. Para fundamentar tal proposta, o autor estabeleceu uma conexão 
com Martin Buber para confirmar o diálogo como um elemento antropológico, 
com Boaventura de Sousa Santos para afirmar a importância do diálogo de 
saberes, e com Paulo Freire para reafirmar que a educação é um procedimento de 
autonomia e liberdade.

Assim, segundo Buber (2009), o diálogo é uma relação dialógica porque 
estabelece um encontro inter-humano e por meio de um procedimento intencional 
de estabelecer um vínculo face-a-face. Com base nesta proposta, Síveres 
(2015) argumenta que a dinâmica dialógica busca superar uma compreensão 
mais conceitual e sugere um comportamento compatível com uma dinâmica 
relacional. Dessa forma, o diálogo como dialógico seria a expressão da própria 
condição humana que busca a sua plena realização no encontro com o outro.



70  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

De acordo com a compreensão de Santos (2010), o diálogo é uma articulação 
dialética entendida como uma ecologia de práticas e saberes para contribuir com 
a passagem de um processo pautado na regulação, em direção a um procedimento 
com base na emancipação. Segundo Síveres (2015), esta proposta epistemológica 
buscaria integrar o pensamento (logos), o relacionamento (mythos) e a atitude 
ética (ethos), tendo em vista fortalecer a cidadania e a democracia. Nesse caso, os 
conhecimentos e os saberes teriam uma intencionalidade emancipatória, tanto do 
cidadão, quanto da própria cidadania.

E, conforme com Freire (2011), o diálogo seria um processo de 
dialogicidade, porque estaria apontando para um projeto educativo com base na 
prática da liberdade, principalmente na superação de um estágio de opressão. De 
acordo com Síveres (2015), a dialogicidade seria, portanto, o resultado de uma 
articulação entre o pedagógico e o político, com o objetivo de promover uma 
educação compreendida como um projeto de autonomia e como um processo 
de liberdade, aspectos que poderiam contribuir com o procedimento pedagógico 
caracterizado pela esperança e utopia. 

Apesar das diferenças entre essas três contribuições, pode-se destacar 
o empenho dos mencionados teóricos para compreender a educação como 
procedimento que desenvolve a subjetividade, a culturalidade e a historicidade, 
entendendo o processo educativo como o envolvimento do sentimento, do 
pensamento e da prática educadora, bem como sugerindo um projeto educativo 
que tenha as características integradas entre o dialógico, o dialético e a 
dialogicidade, respectivamente.

Tais procedimentos poderiam ser propostos, com os devidos ajustes 
conceituais e operacionais, para a realidade atual e, de modo explícito, poderiam 
se caracterizar como um princípio recomendado para o ambiente educativo. 
Portanto, com o objetivo de corresponder aos dramas anteriormente indicados, 
a vivência, a reflexão e a prática do diálogo se constituiriam numa proposta 
que teria suas razões de ser, tanto no conjunto das políticas, quanto nos projeto 
educacionais. 

Nesse direcionamento, torna-se oportuno acolher, ainda, a contribuição 
de Dalbosco (2007), ao propor um agir pedagógico em vez do simples fazer 
educativo. Segundo o autor, o agir pedagógico pode ser exercitado no ambiente 



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  71 

escolar como uma dinâmica vivida entre duas ou mais pessoas, com o objetivo 
de superar um procedimento mecânico e inaugurar um processo que passasse a 
formular perguntas que, por sua vez, potencializariam um pensar reflexivo e um 
agir pedagógico. 

Essa dinâmica interativa entre o pensar e o agir pedagógico, tendo como 
pressuposto uma relação dialógica, uma razão dialética e uma ação marcada pela 
dialogicidade, poderia ser um contraponto à tendência de mútua culpabilização, 
da crítica silenciosa e da primazia da informação. Contudo, além de ser uma 
contraposição, tal dinâmica pode ser vivenciada, também, para projetar uma 
nova luz no horizonte temporal e espacial da educação.

Para isso, estaria se sugerindo que a temporalidade educativa pudesse levar 
em consideração tanto a memória do passado, seja com as dificuldades e suas 
potencialidades, a conexão com o presente, em seus desafios e suas possibilidades, 
e a proposição de um futuro, com as suas ameaças e suas oportunidades. 

Além disso, estaria se sugerindo uma compreensão espacial da educação, 
que não estaria mais restrita aos ambientes escolares, mas, que a partir deles, se 
criasse uma rede de experiências que pudessem ser incorporadas aos processos de 
ensino e aprendizagem. Dessa forma, a instituição educadora seria uma célula 
educativa, dentro de um sistema conectado com uma infinidade de espaços 
educacionais.

Conclusão

No mundo conturbado de hoje cabe refletir se já não é tempo de a coruja de 
Minerva alçar voo, pelos menos entre interessados em promover uma educação 
melhor. Tanto já se estudou sobre os processos de reprodução sociocultural... 
Nestes tempos com ares de crepúsculo, povos do mundo inteiro, milhões de 
vidas permanecem à espera do cumprimento das promessas modernas de 
liberdade, igualdade e solidariedade. É preciso agir com coragem. É preciso 
quebrar ovos e fazer omelete. Caso contrário, persistirá o pelicano do capitão 
Jonathan a experimentar diuturnamente nova cor, embora, persistentemente, 
teime em manter sua essência (BOURDIEU; PASSERON, 1992). Parece claro 



72  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

ser necessário iniciar, para já, a efetiva pedagogia da inclusão humana.
Como num drama e contradrama, em que seus núcleos se sobrepõem 

nalgum momento, estão a se desenvolver na educação institucionalizada processos 
de reprodução da reprodução sociocultural que coexistem com outros processos, 
os de construção de diálogos. Estes podem, nessa junção, fazer frente àqueles.

Nesse sentido, às lógicas de ação e tendências juntam-se as possibilidades de 
diálogos. A lógica da mútua culpabilização conduz à tendência de inércia do sistema 
e, assim, se abrem os flancos para a manutenção da reprodução sociocultural. Essa 
lógica será menos utilizada quanto mais o educador estiver comprometido com o 
desenvolvimento integral dos educandos e o será se entrecruzar efetivos diálogos. 
O educador que confere importância a esse comprometimento, dialogando, se 
situa próximo dos educandos, conciliando o dito com o feito. Reconhece-se 
ignorante, embora busque aprender. Não é autoritário. Atenta para a avaliação 
de si realizada pelos educandos. Posiciona-se politicamente. Por sua vez, a lógica 
da crítica silenciosa é artefato preferencial para a negação parcial dos sujeitos. 
É possível debelá-la, no mínimo como condição necessária, se o educador 
dialoga com o educando e com o mundo, gerando abertura e impulsionando a 
capacidade crítica, bem como a curiosidade e a criatividade. Com tais atitudes 
e comportamentos, esse educador contribui com a elaboração e reelaboração de 
conhecimentos. Com tais condutas, o educador muda a chave do olhar e contribui 
para que a reprodução da reprodução não se transforme num dano antropológico. 
Enfim, a lógica da primazia da informação alimenta o autoritarismo na medida 
em que, frequentemente, favorece a imposição de ideias, opiniões, valores, sem 
refletir as intenções do grupo humano envolvido. Para conter o uso dessa lógica, 
o educador prioriza os processos de humanização, desmontando a primazia da 
informação. Estabelece numa única esteira formativa a ecologia dos saberes, a 
educação para valores e o equilíbrio entre emoção e razão. 

Desse modo, ao professor não cabe ser o arroz-de-festa da sala de aula, 
mantendo-se no pódio do ato educativo, como se a retenção de informações fosse 
o cartão de ingresso à fama. Não é ainda a sala de aula o ambiente educacional em 
que ocorrem com maior frequência as oportunidades de diálogo? Então, precisa 
ser um lugar de colaboração. Até porque, com a globalização das informações e 
oportunidades de sua disseminação, cada vez mais se perde a garantia de que o 



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  73 

professor tenha mais dados da realidade que seus alunos... Informações e dados 
não podem ser meramente despejados sobre estes. 

Ao refletir sobre isso, o professor, em especial os formadores de futuros 
professores, admitirá ser possível construir efetivas correntes de mudança. Na 
cuidadosa garimpagem dos possíveis, encontrará oportunidades de promover 
transformações. Para tanto, adotará condutas refletidas, dentre elas: 1) antes de 
atribuir quaisquer culpas ao outro (estudante, universidade, governo), buscará ser 
agente de transformação; 2) admitirá o interesse dos estudantes, tendo expectativas 
positivas quanto ao preparo para o mundo do trabalho e para a cidadania; 3) 
manter-se-á aberto, sem dogmatismos, estimulando a curiosidade e o espírito 
crítico dos educandos; 4) manterá a didática continuamente organizada; 5) 
conduzir-se-á a partir do ideal de horizontalização das relações entre educandos 
e educadores; 6) ficará atento à necessária articulação entre saberes, valores e 
emoções, tripé da educação que se volta para o desenvolvimento da integralidade 
humana. Agindo dessa maneira consentirá com e contribuirá para o sistema 
educacional ativo. 

Admitir tal sistema significa considerá-lo forte o suficiente para acolher 
fragmentos do dia a dia, numa sociedade com interações pessoais cada vez mais 
pulverizadas. Entretanto, a reprodução sociocultural, como um abalo sísmico, 
prolonga-se para todos os lados. Por isso, colocar o sistema educacional ativo 
em perspectiva implica, sobretudo, exercitar a capacidade de dialogar com os 
diferentes sentidos a que chegam os envolvidos na relação educacional. É trazer o 
mundo para dentro dessa relação, entalhando no dia a dia dos membros da escola 
as atualizações de um tempo que corre vertiginosamente. Sobretudo, é mostrar às 
pessoas alternativas para a construção de sentido às suas ações. E o sentido virá, 
simultaneamente, à chegada dessas atualizações. É tudo junto.  

Referências

BAUMAN, Zygmunt; DONSKIS, Leonidas. Cegueira moral: a perda da 
sensibilidade na modernidade líquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2014. 

BOYNE, John. O palácio de inverno. São Paulo: Companhia das Letras, 2010.



74  |  Ivar César Oliveira de Vasconcelos; Luiz Síveres

BOURDIEU, Pierre; PASSERON, Jean-Claude. Les héritiers: les étudiants et la 
culture. Paris: Éd. de Minuit, 1964.

______. A reprodução: elementos para uma teoria do sistema de ensino. 3. ed. 
Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves Editora S. A., 1992. 

BUBER, Martin. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Editora Perspectiva 
S.A., 1982.

______. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 2009.

CUNHA, Maria Isabel da. O bom professor e sua prática. Campinas: Papirus, 
1989. 

DALBOSCO, Cláudio Almir. Pedagogia filosófica: cercanias de um diálogo. 
São Paulo: Paulinas, 2007.

DUBET, François. Sociologia da experiência. Lisboa: Instituto Piaget, 1994.

FREIRE, Paulo. Papel da educação na humanização. Revista Paz e Terra, São 
Paulo, n. 9, p. 123-132, 1969. 

______. Pedagogia do oprimido. 50. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2011. 

PACHECO, José Augusto. Escritos curriculares. São Paulo: Cortez, 2005. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Pela mão de Alice: o social e o político na pós-
modernidade. 10. ed. São Paulo: Cortez, 2005.

______. Gramática do tempo. Para uma nova cultura política. 3. ed. São Paulo: 
Cortez, 2010, (Coleção para um novo senso comum. v. 4).

SAVIANI, Demerval. Escola e democracia: teorias da educação, curvatura da 
vara, onze teses sobre a educação política. 40. ed. Campinas: Autores Associados, 
2008. 

SÍVERES, Luiz. Encontros e diálogos: pedagogia da presença, proximidade e 
partida. Brasília, DF: Liber Livro, 2015.



O diálogo: drama e contradrama da educação   |  75 

VASCONCELOS, Ivar César Oliveira de; GOMES, Candido Alberto da Costa. 
Jovens estudantes universitários e seus professores em interação social. Atos de 
pesquisa em educação, Blumenau, v. 10, n. 2, p. 605-629, 2015. Disponível em: 
<http://proxy.furb.br/ojs/index.php/atosdepesquisa/article/view/4316>. Acesso 
em: 30 abr. 2016. 

WILBER, Ken. A união da alma e dos sentidos: integrando ciência e religião. 
São Paulo: Cultrix, 2006.



76  |  Luiz Síveres; Elsa Helena Almeida Silva Balluz 



  77 

Capítulo 5

O diálogo e a dialogicidade como 
mediação pedagógica

Luiz Síveres 
Maria José Cunha Freire Mendes

Introdução

O diálogo pode ser considerado, dentre distintas abordagens, como a palavra que 
transforma o mundo, direcionando-o para a justiça social e pode ser apresentado 
como um instrumento que o sujeito possui para inferir e transformar sua 
realidade, seu contexto social ou o seu ambiente natural.

Desta forma, o diálogo definido como dialogicidade emerge pelo encontro 
dos seres humanos que querem transformar o mundo. Assim, a dialogicidade 
pode ser retratada como uma relação de diálogo entre sujeitos que problematizam, 
refletem e agem, buscando a superação do diálogo passivo e propondo uma 
relação dialógica interativa. 

Mediante estas relações pode se dar a formulação de conhecimentos e no 



78  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

percurso dessa construção, o sujeito adquire consciência de que pode inferir 
e transformar sua realidade e o ambiente no qual está inserido.  No contexto 
educacional, estas relações são mediadas, principalmente, pelos educadores. 

Neste trabalho, a mediação pedagógica corresponde ao que-fazer do 
educador, que se posiciona entre os educandos por meio do conhecimento, 
assumindo o papel de fomentador da aprendizagem, especialmente crítica 
e reflexiva, tendo por objetivo a transformação pessoal e social dos sujeitos 
envolvidos.

No presente artigo, o diálogo será apresentado nas perspectivas existencial, 
epistemológica e política, e a presença dos aspectos da dialogicidade serão 
abordados como condição essencial para o estabelecimento de uma mediação 
pedagógica, que possibilite desenvolver nos educandos, especialmente os 
educadores em formação, o pensar crítico, reflexivo e criativo. 

1. O diálogo na perspectiva existencial, epistemológica e política  

O diálogo será compreendido como um elemento existencial, com base na 
filosofia de Martin Buber; uma diretriz epistemológica, tendo como referência 
a proposta de Hans-Georg Gadamer; e um aspecto político, considerando a 
pedagogia de Paulo Freire. Estes três elementos precisam ser compreendidos de 
forma integrada, mas a sua apresentação se dará na vinculação com cada um 
destes teóricos. 

1.1. O diálogo em Buber

Todo o pensamento de Martin Buber (1982, 1987, 2001) encontra-se 
fundamentado no diálogo como uma experiência existencial. Segundo esse 
autor, a pedagogia precisaria dar maior ênfase ao diálogo e à colaboração entre os 
envolvidos nos processos educacionais. A relação é um aspecto muito importante 
para a existência humana e este relacionamento se estabelece no encontro do Eu-
Tu, fazendo deste encontro um processo para desenvolver o diálogo.



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  79 

De acordo com o autor, a relação Eu-Tu é uma atitude essencial humana, 
pois representa o encontro entre dois indivíduos que se reconhecem e se aceitam 
embasados pela reciprocidade. A relação Eu-Tu não admite ressalvas daquele que 
a ela se entrega, uma vez que a “palavra-princípio só pode ser proferida pelo ser na 
sua totalidade”, pois “a relação de um homem com o seu semelhante não envolve 
apenas parte do seu ser” (BUBER, 1987, p. 88). Assim, o vínculo que se pode 
estabelecer somente será efetivo se for realizado na sua integralidade.

O espaço no qual o diálogo é estabelecido, ou seja, o encontro se traduz 
na relação entre os seres humanos e deve ser entendida como uma postura do 
Eu com o Tu de forma recíproca, comprometida e responsável. Dessa maneira, 
a essência humana, para Buber (2001), consiste na relação com o outro e com 
o mundo. Assim, essa essência é estabelecida por meio da relação dialógica com 
esse outro e esse mundo.  É, pois, por meio das relações que o indivíduo se faz 
compreendido em toda sua singularidade. 

A educação, reconhecida como responsabilidade e reciprocidade com o 
outro, é um dos elementos dessa relação, daí a educação poder ser compreendida 
como o processo de aprendizagem concebido como uma relação dialógica entre 
os envolvidos no processo educacional.   

1.2. O diálogo em Gadamer

O pensamento que norteia a obra de Gadamer (2008) é a hermenêutica filosófica. 
Portanto, segundo o autor, é por meio do diálogo que as interpretações e as 
compreensões são possíveis. A compreensão se realiza por meio do diálogo que 
busca sempre entender e interpretar os elementos novos e singulares. Assim o 
sujeito desvela-se como um ser interpretativo. Segundo Gadamer (2004), “a 
capacidade para o diálogo é um atributo natural do homem” (p. 243).

Desta forma, o processo ensino-aprendizagem se realiza por meio do 
diálogo, de modo a tornar fundamental o vínculo entre a apreensão dos saberes, 
a compreensão e o diálogo. É necessário que se busque no diálogo, estabelecido 
no âmbito educacional, a construção de um indivíduo reflexivo que consiga 
compreender-se e compreender a realidade em que está inserido.



80  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

Sob o olhar de Gadamer (2008), o verdadeiro diálogo é estabelecido 
na medida em que se experimenta no outro algo que não faz parte de nossas 
experiências. O diálogo é algo mais que o pensamento, pois é uma experiência 
na qual se vivenciam emoções e sentimentos de si mesmo e do outro.  Portanto, 
somente o diálogo legítimo é capaz de transformar as pessoas nele envolvidas. 

Desse modo, Gadamer (2004, p. 247) apresenta seu pensamento a respeito 
da capacidade transformadora do autêntico diálogo: 

O que perfaz um verdadeiro diálogo não é termos experimentado algo 
novo, mas termos encontrado no outro algo que ainda não havíamos en-
contrado em nossa própria experiência de mundo. (...) O diálogo possui 
uma força transformadora. Onde um diálogo teve êxito ficou algo para 
nós, e em nós, que nos transformou. 

O processo educativo pressupõe a articulação do diálogo com a educação, 
fundamentando o modo de pensar e fazer das práticas pedagógicas. Em síntese, 
o diálogo, para Gadamer (2007), é interpretação, ou seja, é a compreensão da 
existência humana dentro da filosofia hermenêutica. Essa compreensão se dá 
por meio de fenômenos dialógicos que propiciam a formação emancipadora dos 
indivíduos, mediados pelo diálogo verdadeiro.  Dessa forma, os indivíduos se 
submetem ao processo do diálogo em busca de respostas a suas inquietações, 
e também em busca da compreensão da intencionalidade e da finalidade das 
situações vivenciadas no cotidiano social.

1.3. O diálogo em Freire

O pensamento de Freire (1969) define o diálogo como o encontro entre os seres 
humanos, que em uma situação de equidade quanto ao direito de usar a palavra, 
participam desse encontro dialogicamente, não impondo verdades absolutas, 
mas reconhecendo as diversas perspectivas e possibilidades do outro. 

Para Freire (1987, p. 45), “o diálogo é este encontro dos homens, mediatizados 
pelo mundo, para pronunciá-lo, não se esgotando, portanto, na relação Eu-tu”. 
Observa-se que o diálogo, no pensamento freireano, está estabelecido além da 



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  81 

relação de um indivíduo com o outro. O diálogo é uma mediação que o sujeito 
possui para inferir e transformar sua realidade existencial e seu contexto social.

Essa palavra, estabelecida no pensamento freireano como diálogo, é práxis, 
ou seja, ela é uma relação dialogal na qual ação e reflexão levam à transformação da 
realidade, por meio da teoria científica, da prática social e política transformadora.

Uma das dimensões importantes do diálogo, na perspectiva da dialogicidade, 
é a problematização. Este aspecto favorece a reflexão crítica, na medida em que o 
educador e o educando, dentro do processo ensino-aprendizagem, entendem que 
é necessário construir conhecimento por meio de um diálogo problematizador 
(FREIRE, 1983). No processo educacional, a problematização é essencial para 
potencializar a comunicação entre o educador e os educandos.

No pensamento freireano, “o que caracteriza a comunicação enquanto 
esse comunicar comunicando-se é que ela é diálogo, assim como o diálogo é 
comunicativo” (1983, p. 67). Entretanto, é necessário cuidar para que essa 
comunicação não se traduza na simples disponibilização de comunicados, mas 
que seja uma experiência reflexiva e propositiva de transformação pessoal e social.

De acordo com as reflexões de Freire (2013), o diálogo é gerado e confirmado 
em aspectos humanos, como amor, humildade, esperança, fé e confiança; então, 
com base nesses elementos, é possível ponderar que só há comunicação quando 
se dialoga com base nesses princípios. Tais aspectos, para Freire (2013), estão 
fundamentados numa perspectiva social e política, e desta forma, o amor é, para 
o autor, um ato de liberdade, a fé é a crença em todas as possibilidades que o ser 
humano dialógico pode executar, a humildade representa a negação da arrogância 
nas relações, a esperança diz respeito a não se deixar acomodar ou aceitar as 
circunstâncias que causam as injustiças sociais e a confiança é um elemento que 
proporciona, baseado na fé, no amor, na humildade e na esperança, um encontro 
no qual a comunicação se estabelece sob a forma de diálogo (FREIRE, 2013). 

Desta forma, o diálogo representa para Freire (1987, p. 89), numa perspectiva 
política, uma prática social, que ele explicita ao afirmar: “A existência, porque 
humana, não pode ser muda, silenciosa, nem tampouco pode nutrir-se de falsas 
palavras, mas de palavras verdadeiras, com que os homens transformam o mundo”. 

O legítimo diálogo que fundamenta o pensamento freireano, além de se 
encontrar condicionado no amor, na humildade e na esperança, está também 



82  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

fundamentado no pensar crítico, desvelando-se na dialogicidade. Este diálogo 
como dialogicidade deveria fazer parte de toda a experiência humana como uma 
prática social e política, a fim de viabilizar a transformação da realidade.

2. Dialogicidade

Considerando a percepção de diálogo acima apresentado, o mesmo pode ser 
entendido como dialogicidade, tendo como referência a pedagogia freireana 
que a compreende como um entranhamento na existência humana e um 
comprometimento com a vida, porque ele é o encontro dos seres humanos 
que querem transformar o mundo. Os processos educacionais abordados na 
perspectiva da dialogicidade são possíveis somente nas relações horizontais, pelas 
quais são estabelecidos os elementos fundantes do diálogo reflexivo, crítico e 
criativo.

Sob o olhar de Soares e Pedroso (2013, p. 250), a dialogicidade é definida 
como uma categoria “capaz de catalisar o pensamento crítico, de promover a 
comunicação e de garantir uma educação comprometida com a humanização”. 
Dessa forma, a dialogicidade é a base de uma educação libertária. 

Para tanto, pode-se definir a dialogicidade como uma relação de diálogo 
entre sujeitos que problematizam, refletem e agem, buscando a superação do 
diálogo passivo, caracterizado pela lógica em que o sujeito deposita sua palavra 
no outro, gerando alienação, opressão e passividade. 

O diálogo como dialogicidade só se concretiza se houver abertura para a 
compreensão da diversidade da oposição de ideias, da aceitação das diferenças 
e do respeito aos pensamentos antagônicos; assim, as relações pessoais, sociais 
e educacionais vão sendo tecidas na sua complexidade. Para tanto, é necessário 
despertar ou desenvolver no ser humano a capacidade de refletir e agir.

Mafra (2007) alerta que um diálogo concebido sem os aspectos da 
dialogicidade não gera conhecimento, ficando apenas no patamar do “(...) 
conversar entre duas pessoas...” (p. 160). A dialogicidade é que permite, 
portanto, a ressignificação de sentidos, o despertar para o novo, o olhar para 
novas perspectivas, e, principalmente, a reflexão crítica sobre esses sentidos, 



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  83 

perspectivas e contextos, porque o propósito do diálogo estaria vinculado aos 
aspectos da dialogicidade.

Na compreensão de Freire (1987), a dialogicidade pode ser definida como 
um processo no qual o diálogo revela uma práxis que associa a reflexão e a 
ação nas relações entre professores e alunos, com a finalidade de construir, com 
base nessas relações, um mundo mais justo. Dessa forma, o diálogo pode ser 
entendido como um elemento fomentador da transformação da realidade injusta 
e opressora, em uma experiência pautada na justiça social e na liberdade.

No âmbito educacional, a interação entre aluno e professor se constitui 
no momento mais produtivo do processo de aprendizagem, daí a relevância da 
presença dos aspectos da dialogicidade no diálogo, proposto no transcurso dessa 
reflexão.

Portanto, a dialogicidade nas reflexões aqui apresentadas é compreendida 
como mediação com o objetivo de ressignificar a comunicação entre os sujeitos, 
e nesta abordagem, como uma mediação pedagógica entre o educador e o futuro 
professor, com a finalidade de formar um ser humano mais justo por meio de um 
processo educacional mais emancipador.

3. A mediação pedagógica no âmbito da educação a distância

O novo paradigma defendido pela literatura pertinente é o reconhecimento do 
professor como um mediador de conhecimentos e não mais como um transmissor 
de conteúdos. Nessa perspectiva, a mediação pedagógica pode ser ressignificada e 
se opõe, assim, à educação bancária, constituindo-se em atitudes e procedimentos 
didáticos envolvidos pelos aspectos do diálogo e da dialogicidade.

Nos processos de aprendizagem estabelecidos na Educação a Distância 
(EaD), a mediação pedagógica se configura de maneira relevante, pois não há 
nessa modalidade a presença física do professor e do aluno.  Dessa maneira, 
essa mediação acontece por diferentes ferramentas que visam a comunicação de 
forma síncrona ou assíncrona. Esses recursos permitem a criação de situações que 
estimulam o diálogo, fazendo com que todos se envolvam e colaborem para a 
construção do conhecimento. 



84  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

De acordo com o olhar de Pires (2010, p. 88), a mediação pedagógica 
representa:

(...) o movimento da tarefa educativa, na formação humana e na capacita-
ção. Enquanto ação educacional, a mediação pedagógica está diretamente 
relacionada com a concepção de ensinar e de aprender dos sujeitos envol-
vidos nestes processos, portanto existem diferentes conceituações para a 
mediação pedagógica.

A mediação ocorre nos ambientes virtuais, principalmente por meio 
do diálogo escrito e disponibilizado mediante os recursos tecnológicos para 
a comunicação nesse novo ambiente; portanto, ressalta-se que na Educação a 
Distância, um dos elementos essenciais é a mediação pedagógica.  Segundo 
entendimento de Masetto (2000, p. 144-145), a mediação pedagógica é 
identificada como:

(...) a atitude, o comportamento do professor que se coloco como facilita-
dor, incentivador ou motivador da aprendizagem, que se apresenta com a 
disposição de ser uma ponte entre o aprendiz e sua aprendizagem – não 
uma ponte estática, mas uma ponte rolante, que ativamente colabore para 
que o aprendiz chegue aos seus objetivos (...).

Neste sentido, a mediação do educador estaria vinculada à sua prática 
pedagógica, na qual o conhecimento é construído, e necessitaria, de acordo 
com Síveres (2006, p. 227), de “(...) estimular uma consciência crítico-criativa 
e demonstrar uma competência humana, tecnológica e científica, que possa 
contribuir com o desenvolvimento de uma sociedade sustentável”.  Para a 
constituição dessa consciência e dessas competências é mister o encontro 
do diálogo como dialogicidade entre educador-educando e com o objeto do 
conhecimento.

Nessa mesma linha, pondera-se que o diálogo é fundamental para a 
mediação pedagógica, pois a “co-participação dos sujeitos no ato de pensar se 
dá na comunicação” (FREIRE, 1983, p. 66). Sendo assim, quando o professor 
consegue propor situações de aprendizagem em que os educandos participam de 
forma ativa, todos os envolvidos na atividade se sentem parte do processo.



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  85 

Nesse contexto, pode-se inferir que a forma como se dá a interação, que 
ocorre na relação entre os educadores e os educandos, por meio das mediações 
pedagógicas, é capaz de produzir e sistematizar os conhecimentos. Neste sentido, 
Moraes (1997, p. 66) salienta que devemos compreender “que o ser se constrói 
na relação, que o conhecimento é produzido na interação com o mundo físico 
social, a partir do contato do indivíduo com a sua realidade, com os outros, 
incluindo aqui sua dimensão social, dialógica, inerente à própria construção 
do pensamento”. Estes aspectos são considerados, portanto, essenciais para o 
desenvolvimento do processo educativo, compreendido aqui na modalidade a 
distância. 

4. Delineamento metodológico 

Este estudo buscou depreender as percepções dos professores a respeito da 
presença da proposta da dialogicidade em um curso de formação de professores na 
modalidade a distância, entendendo-se a pesquisa qualitativa como abordagem 
mais adequada para desvelar os significados que os docentes apresentaram em 
suas mensagens disponibilizadas nos fóruns de discussão, por intermédio de 
mediações pedagógicas realizadas a distância.

A pesquisa teve como cenário para a investigação, duas Instituições de 
Ensino Superior, uma, particular e outra, de caráter público, ambas localizadas 
no Distrito Federal e que atuam na formação de professores na modalidade de 
educação a distância.

Neste ambiente foram analisados quatro fóruns de discussão virtuais, sendo 
dois pertencentes à IES pública e dois à IES particular. E com o propósito de 
manter o sigilo dos fóruns de discussão, eles foram nomeados por “Fórum 1”, 
“Fórum 2”, “Fórum 3” e “Fórum 4”. 

A técnica de análise de conteúdo foi empregada para organizar as 
informações obtidas por meio da observação das mensagens elaboradas pelos 
professores nos fóruns de discussão virtuais. Neste sentido, Bardin (1977, p. 29) 
conceitua a análise de conteúdo como:



86  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

(...) um conjunto de técnicas de análise das comunicações. Não se tra-
ta de um instrumento, mas de um leque de apetrechos, ou, com maior 
rigor, será um único instrumento, mas marcado por uma grande dispa-
ridade de formas e adaptável a um campo de aplicação muito vasto: as 
comunicações.

A obra desta autora está fundamentando a análise deste estudo, por ser 
considerada uma literatura de referência em análise de conteúdo.

5. Análise de conteúdo e discussão dos resultados: o diálogo e 
a dialocidade como mediação 

Para a criação da categoria O diálogo e a dialogicidade como mediação, foram 
analisados os seguintes aspectos: compartilhamento de ideias, problematização, 
relacionamento horizontal e desenvolvimento do pensamento crítico. Esses 
elementos, dentre outros, compõem a dialogicidade que, segundo Freire (2013), 
quando trabalhados na mediação pedagógica, resultam na ação política e na 
formação de professores de maneira emancipatória. 

Foi criada uma imagem com o desenho de uma espiral para melhor 
compreender a dinâmica dos aspectos do diálogo e da dialogidade no contexto 
dos quatro fóruns de discussão analisados. A imagem é uma metáfora e tem 
o objetivo de representar a presença e o movimento recursivo dos aspectos 
vinculados ao diálogo e à dialogicidade.  A figura abaixo mostra uma espiral 
aberta, que incorpora os elementos geradores da formação emancipadora e no 
movimento recursivo apresenta a formação emancipadora tanto como produto 
quanto como produtora desse processo. 



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  87 

Figura 1 
Diálogo e dialogicidade como mediação

 
 Fonte: elaboração dos autores.

Desta forma, a representação desses aspectos nesta espiral, fazendo os 
movimentos recursivos, pode ser explicada da seguinte forma: o diálogo verdadeiro 
provoca a dialogicidade, e essa, por sua vez, conduz à formação emancipadora, 
e a formação emancipadora possibilita que o educador atue como um mediador 
que proporciona, na interação com seus alunos, o relacionamento horizontal, o 
compartilhamento de ideias e a proposição de situações problematizadas.   

Conforme a compreensão de Morin (2007), dentro do Paradigma 
da Complexidade há três princípios, dentre eles, o princípio da “recursão 
organizacional”. O autor define esse princípio como “(...) um processo em que os 
produtos e os efeitos são, ao mesmo tempo, causas e produtores daquilo que os 
produziu”. O autor complementa afirmando que

A ideia recursiva é, pois, uma ideia em ruptura com a ideia linear de cau-
sa/efeito, de produto/produtor, de estrutura/superestrutura, já que tudo 
o que é produzido, volta-se sobre o que o produz num ciclo ele mesmo 
autoconstitutivo, auto-organizador e autoprodutor (p. 74).

Para uma melhor compreensão da análise dos fóruns, as mensagens dos 
professores/tutores foram organizadas a partir da categorização proposta por 
Moore e Kearsley (2008) para a formatação dos fóruns de discussão: mensagem 
inicial, respostas à mensagem inicial, mensagens de acompanhamento e 
mensagem final. Para este estudo foram selecionadas as mensagens iniciais e as 



88  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

mensagens de acompanhamento dos quatro fóruns de discussão, no período de 
sete dias. 

Uma análise relevante em princípio é quanto ao número de intervenções 
que os professores/tutores realizaram. Notou-se que nos fóruns de discussão 
virtuais da IES pública quanto nos fóruns da IES privada, a contribuição dos 
professores/tutores, em relação ao número de intervenções foi reduzida, visto que 
a análise ocorreu durante uma semana. O estudo se deteve à análise do teor 
das mensagens, contudo, este elemento é um ponto importante que poderá ser 
abordado em outros trabalhos.

Na mensagem inicial de cada fórum e nas mensagens de acompanhamento 
notam-se poucas situações problematizadoras, situações estas que poderiam 
desenvolver o pensamento reflexivo e crítico do educador, pois foram verificadas 
apenas solicitações ou perguntas diretas, como no Fórum 4: Diante de tudo o que 
se argumentou até agora no texto lido e referenciado acima, como devemos tratar os 
fenômenos de variação e mudança na educação em língua materna? Sabe-se que 
num ambiente no qual o professor busca problematizar o assunto a ser discutido 
ou a ser pesquisado, a discussão sobre esse tema se tornaria muito mais reflexivo 
e crítico. 

Observa-se que no Fórum 1 não há uma provocação para que os alunos 
se interessem pelo respectivo vídeo, apenas uma solicitação para que todos o 
assistam e cumpram com uma determinada tarefa. Há um pedido para a 
realização de uma tarefa: Vejam este vídeo sobre Ciência Cognitiva (clique aqui: 
https://www.youtube.com/watch?v=k-T_6WARzIQ) destaque o que chamou sua 
atenção (baseado também no estudo da aula 04). Assim, percebe-se a ausência 
de um diálogo problematizador, instigante e provocador que pudesse levar o 
aluno a propor soluções inovadoras e a refletir criticamente sobre o objeto do 
conhecimento em questão. 

Dessa maneira, fazendo referência a Preti (2012, p. 83) sobre o que 
o educador deve fazer para instigar seu aluno a construir seu conhecimento, 
compreende-se que “cabe ao professor, na EAD, criar ambientes de aprendizagem 
que oportunizem o desenvolvimento da criatividade, da intuição, da investigação, 
da resolução de problemas e do senso crítico”. 

Nesse contexto, Freire (1987) afirma que uma educação problematizadora 



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  89 

leva a uma interação com dialogicidade e, consequentemente, a uma formação 
crítica.  O diálogo como dialogicidade, na formação do educador, é um elemento 
de suma importância para que sua formação possa desencadear uma práxis crítica 
e reflexiva. 

Portanto, verificou-se nos fóruns, que as propostas colocadas como 
problematizadoras do tema aparecem como uma simples indagação isolada, sem 
o desenvolvimento da crítica ou da reflexão sobre tal proposta, como no Fórum 
3: Em que consiste o “pensar especificamente filosófico”? O que caracteriza o ato de 
“filosofar”? E por fim, qual o vínculo entre filosofia e educação? Os educandos são 
convocados a responder perguntas, a escrever sobre o conceito em si e não a 
pensar sobre o tema proposto, instigando outros colegas e até mesmo o educador 
a pensar sobre aquele objeto de estudo, sob outras perspectivas.

Foi analisado, também, o tipo de relacionamento que o professor apresenta 
em suas mensagens. Observou-se que o professor, por meio de seu diálogo 
escrito, cria um ambiente afetuoso e harmonioso, no qual busca um ambiente 
favorável à reflexão e à argumentação. Todavia, os elementos usados para esse 
fim foram os elogios e as manifestações de afetividade, como exemplificado no 
Fórum 2: Abraços!!!  Parabéns pela iniciativa de abrir a discussão com uma excelente 
contribuição! Lembrem-se que estou à disposição! Parabéns pela discussão! Estou 
muito feliz pelas participações apresentadas até o presente momento! 

Há um entendimento mediante a literatura pertinente que, para que 
a aprendizagem possa emergir, a afetividade representa o impulso para que o 
conhecimento possa ser construído. Segundo Araújo (2000, p. 5), Piaget faz 
referência a essa dinâmica, utilizando-se da seguinte metáfora: “a afetividade seria 
como a gasolina, que ativa o motor de um carro, mas não modifica sua estrutura”. 
Desta forma, gasolina e motor, respectivamente, afetividade e aprendizagem, são 
elementos que se correlacionam. 

Por outro lado, entende-se também por meio de obras concernentes que, 
nas mediações entre professores e alunos, é necessário, além da afetividade, haver 
um ambiente que proporcione mais discussões, mais participações de professores 
e alunos, com o objetivo de construir conhecimento crítico e reflexivo. Assim o 
aluno se sentiria motivado a buscar respostas para as problematizações propostas 
pelo educador, e tal motivação poderia ser considerada como afetividade.



90  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

Isto posto, as mensagens analisadas nos fóruns pesquisados aproximam-se 
do que Freire (2013) considera como antidiálogo, pois, apesar de não terem sido 
detectados elementos mais concretos que remetem a um diálogo hierárquico e 
opressor, percebeu-se uma ausência de criticidade nas respostas do professor no 
percurso das discussões. 

Outro aspecto importante do diálogo como dialogicidade é o 
compartilhamento de ideias. Compartilhar os saberes aceitando as visões 
distintas dos sujeitos envolvidos na comunicação é fundamental para uma relação 
dialógica, na qual cada indivíduo ao criar e ao formular provoca a elaboração de 
um conhecimento que engloba, de forma inovadora e coletiva, os vários pontos 
de vista desses indivíduos.

Entretanto, na análise feita no presente estudo, não foi observada essa 
troca de pontos de vista, como também não houve a proposição de pensamentos 
contrapostos na exposição dos professores participantes; assim, o enriquecimento 
da discussão, por meio do compartilhamento de diferentes visões a respeito 
dos temas propostos, não foi contemplado, aspecto que pode ser percebido na 
expressão do Fórum 2:

Conto com mais intervenções. Penso que essa discussão ficará ainda mais 
interessante quando postarem novas contribuições. Não se esqueçam que 
essa interação com os colegas precisa ser continuada e ao longo da sema-
na. Portanto, não basta apenas visitas pontuais e esporádicas.

Notou-se, nessa mensagem, a presença de solicitações para que os educandos 
participassem dos fóruns de discussão, observando-se também a preocupação 
com o número de contribuições que cada participante deveria desenvolver, no 
decorrer do período estabelecido para essa atividade, como no Fórum 4: Fiquem 
atentos ao número de participações individuais no Fórum 2! Aguardamos sua 
contribuição!  E no Fórum 3: Espero por vocês!  

A proposta da reflexão crítica apresenta-se também como elemento 
norteador da formação docente. Dessa forma, o desenvolvimento do pensamento 
crítico deve aliar-se à teoria e à realidade social dos indivíduos envolvidos nessa 
reflexão. 

Pensando no professor como um educador em formação ou no professor 



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  91 

formador, entende-se que a mediação pedagógica é o momento em que a 
construção de conhecimento acontece mediante os aspectos da dialogicidade, 
como a problematização, o compartilhamento de ideias e o relacionamento 
horizontal. Esses aspectos em recursividade levam o professor a criar um ambiente 
problematizador dentro da sua mediação, a desenvolver o pensamento crítico e a 
refletir sobre suas práticas educativas. Sendo assim, recorrendo-se ao pensamento 
de Lüdke e Cruz (2005), é importante reconhecer que:

(...) A reflexão na e sobre a ação é uma estratégia que pode servir para 
os professores problematizarem, analisarem, criticarem e compreenderem 
suas práticas, produzindo significado e conhecimento que direcionam 
para o processo de transformação das práticas escolares (p. 90). 

Entende-se assim, a necessidade dos futuros educadores receberem os 
conhecimentos necessários para o desenvolvimento de seu pensar crítico 
e reflexivo, não só para o exercício da futura docência, mas para a vida, para 
compreenderem sua realidade e inferir nela para transformá-la. 

A ação política produz e é produzida pelo movimento recursivo da reflexão 
crítica, da problematização, do compartilhamento de ideias e do relacionamento 
horizontal. 

Porém, nos fóruns pesquisados não se observou nenhuma proposta nesse 
sentido, ou seja, não havia proposições no contexto das reflexões que abordassem 
a ação política como possibilidade de uma prática social mais concreta. Percebe-
se, no entanto, que as práticas e as mediações pedagógicas ficaram prejudicadas 
e não se constituíram como atos políticos, ficando este aspecto à margem do 
processo formativo.

A educação possibilitaria, além do desenvolvimento das habilidades e 
competências ligadas à aprendizagem, o desenvolvimento da reflexão crítica, da 
criatividade e da ação política. A ação política estaria vinculada à transformação 
social e poderia proporcionar uma visão de mundo mais crítica. Desta forma, 
da ação política poderia acontecer a emancipação, que, no cerne da literatura 
relacionada a este estudo, é a capacidade do indivíduo em analisar e transformar 
sua realidade social.

A questão da ação política fica prejudicada em função de que a mediação 



92  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

pedagógica realizada, por meio da fala escrita, estabelecida nesses fóruns virtuais 
de discussão, foi efetivada por comunicados, pedidos e solicitações, todos 
evidentemente bastante cordiais, mas que não revelam um pensar crítico. 

Portanto, as falas escritas por esses educadores não atingem uma maior 
contribuição que o diálogo como dialogicidade poderia oferecer, que seria a 
formação emancipadora, no caso deste estudo, do futuro educador. Comunicados, 
pedidos e solicitações são elementos que não instigam nos educandos a curiosidade 
epistemológica, a criatividade, a criticidade e a reflexividade em torno das questões 
sociais que permeiam suas realidades, dentro e fora do contexto educacional. 

O diálogo encontrado neste estudo possui características que apontam 
para um processo educacional bancário, por não apresentar elementos da 
problematização, da reflexão crítica, do compartilhamento de ideias, de um 
relacionamento horizontal (dialógico) e, como consequência, na ausência destes 
elementos, também não há proposições políticas que pudessem desvelar, nos 
futuros educadores, uma formação emancipadora. Ademais, não foi possível 
visualizar a imagem da espiral recursiva do diálogo e da dialogicidade nas 
mensagens elaboradas pelos professores/tutores. 

Considerando essa reflexão, o estudo apresentou o diálogo em três 
dimensões. O diálogo como existencial estabelecido nas relações; como 
epistemológico constituído pela interpretação/compreensão, e na perspectiva 
política fundamentado na comunicação. Assim, uma educação pautada nessas 
três perspectivas de diálogo, desvelou a dialogicidade necessária ao verdadeiro 
encontro do futuro educador com o educando e com o mundo.  

Conclusão

Pensar numa educação, na qual o diálogo é estabelecido como parte fundamental 
do processo educativo, é bastante pertinente e precisa do reconhecimento para 
se projetar uma educação emancipadora, pela qual os educadores formadores 
necessitariam refletir sobre suas práticas e mediações pedagógicas, e os professores 
em formação deveriam ser capacitados a desenvolver seu pensamento crítico e 
problematizador.



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  93 

O diálogo abre as janelas da compreensão humana, fazendo com que 
novas experiências adentrem e sejam vivenciadas de forma plena. O diálogo 
tem uma força transformadora, pois são essas novas experiências que poderiam 
proporcionar mudanças no âmago da existência humana. 

Nesse contexto, o diálogo estabelecido como dialogicidade contribui, 
especialmente, para que a consciência crítica seja instaurada nos processos 
educacionais, de forma que, por meio da ação política, o futuro educador consiga 
se libertar da prática opressora que o cerceia nas várias esferas de sua vida, incluindo 
sua futura profissão. Sabe-se que a construção do conhecimento por meio da 
relação entre os sujeitos libertos, que se comunicam utilizando a linguagem 
para buscar a compreensão em torno de alguma coisa, é uma das finalidades do 
diálogo. Portanto, a relação oprimido-opressor deverá ser substituída pela relação 
emancipado-emancipador.

Considera-se, por fim, a necessidade de os cursos de formação de professores 
se apropriarem dessa discussão para poderem absorver a contribuição do diálogo 
e da dialogicidade para o estabelecimento de um novo perfil de educador. Dessa 
maneira, os elementos do diálogo e da dialogicidade poderão permear a pronúncia 
do mundo mediante a palavra crítica e reflexiva, tornando o agir político desses 
educadores formadores e dos futuros educadores, um processo mais justo, mais 
humano e mais emancipador.

Referências

ARAÚJO, V. A. Arantes de. Cognição, afetividade e moralidade. Educação e 
Pesquisa, São Paulo, v. 26, n. 2, p. 137-153, 2000.         Disponível em: < http://www.
scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-97022000000200010&lng=
pt&nrm=iso&tlng=pt> . Acesso em: 20 jun. 2016.

BARDIN, L. Análise de conteúdo. Lisboa, PT: Edições 70, 1977. 

BUBER, M. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 1982. 

______. Sobre comunidade. São Paulo: Perspectiva, 1987.



94  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes

______. Eu e Tu. 8. ed. São Paulo: Centauro, 2001. 

FREIRE, P. Papel da educação na humanização, São Paulo, Revista Paz e Terra, 
n. 9, p.123-132, 1969. Disponível em: <http://acervo.paulofreire.org/jspui/
bitstream/7891/1127/1/FPF_OPF_01_0003.pdf>. Acesso em: 7 maio 2014.

______. Extensão ou comunicação? Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983.

______. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

______. Educação como prática da liberdade. São Paulo: Paz e Terra, 2013.

GADAMER, H. Verdade e método II. 2. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2004.

______. Hermenêutica em retrospectiva: hermenêutica e a filosofia prática. 2. 
ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. (v. 2).

______. Verdade e método I. Traços fundamentais de uma hermenêutica 
filosófica.  10. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.

LÜDKE, M., CRUZ, G. B. Aproximando universidade e escola de educação 
básica pela pesquisa. Cadernos de Pesquisa, v. 35, n. 125, São Paulo, 2005, 
p. 81-109.    Disponível em: <http://publicacoes.fcc.org.br/ojs/index.php/cp/
article/view/437>. Acesso em: 20 jun. 2016.

MAFRA, J. F. A conectividade radical como princípio e prática da educação 
em Paulo Freire. 2007. Tese.  Programa de Pós-Graduação em Educação. 
(Doutorado) Universidade de São Paulo, São Paulo, 2007.     Disponível em: < 
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/48/48134/tde-30052007-110510/pt-
br.php>. Acesso em: 20 jun. 2016.

MASETTO, M. T. Mediação pedagógica e o uso da tecnologia. In: MORAN, 
J. M; MASETTO, M. T.; BEHRENS, M. A. Novas tecnologias e mediação 
pedagógica. Campinas, SP: Papirus, 2000, p. 133-173.

MOORE, M.; KEARSLEY, G. Educação a distância: uma visão integrada. São 
Paulo: Cengage Learning, 2008.

MORAES, Maria Cândida. O paradigma educacional emergente. Campinas, 
SP: Papirus, 1997.



O diálogo e a dialogicidade como mediação pedagógica   |  95 

MORIN, E. Introdução ao pensamento complexo. 3. ed. Porto Alegre: Sulinas, 
2007. 

PIRES, D. T. Educação online em metaverso: a mediação pedagógica por 
meio da telepresença e da presença digital virtual via avatar em mundos digitais 
virtuais em 3 dimensões. 2010. Dissertação. Programa de Pós-Graduação em 
Educação.  (Mestrado) Universidade do Vale do Rio dos Sinos – UNISINOS, 
São Leopoldo, RS, 2010. Disponível em: <http://www.repositorio.jesuita.org.br/
handle/UNISINOS/2006>.    Acesso em: 20 jun. 2016. 

PRETI, O. A formação do professor na modalidade a distância: (dez) construindo 
metanarrativas e metáforas. In: PRETI, O. (Org.). Educação a Distância: sobre 
discursos e práticas. Brasília: Liber Livro Editora, 2. ed., 2012, p. 15-45.

SÍVERES, L. Universidade: torre ou sino? Brasília: Universa, 2006.

SOARES, L. J. G.; PEDROSO, A. P. F. Dialogicidade e a formação de educadores 
na EJA: as contribuições de Paulo Freire. ETD – Educação Temática Digital, 
Campinas, SP, v. 15, n. 2, 2013, p. 250-263. Disponível em: <http://www.fae.
unicamp.br/revista/index.php/ etd/article/view/3063>. Acesso em: 20 jun. 2016.





  97 

Capítulo 6

Diálogo, dialogicidade, ação dialógica: 
elementos constitutivos da práxis no 
processo de ensino-aprendizagem

Oberdan Quintino de Ataides

1. Introdução

A educação, no âmbito escolar, visa gestar transformações em âmbito social, 
político, econômico e intersubjetivo. Estas transformações é que reafirmam os 
sujeitos enquanto agentes transformadores da realidade e construtores de si. Mas 
para que a educação se fundamente neste princípio é preciso que ela adquira e se 
revista de um caráter próprio, de elementos pedagógicos sólidos imbuídos de um 
propósito construtor dos seres e que atinja todos os segmentos sociais.  

Para Freire (1987), a educação tem um propósito problematizador da 
realidade, que se manifesta a partir da práxis docente, que conduz à relação 
educador-educando para uma curiosidade epistêmica que busca, sobretudo, 
questionar a forma de funcionamento e organização atual da sociedade e situa o 



98  |  Oberdan Quintino de Ataides

ser enquanto agente atuante deste processo.
Para que este modelo de educação seja possível, faz-se necessário um processo 

que se situe com base na essência do diálogo (FREIRE, 1987). O diálogo, para 
o autor, é compreendido como um fenômeno humano que se revela na forma 
da palavra. A palavra, no entanto, não é a concretude do processo em si, pois 
existem elementos constitutivos que são essenciais ao diálogo, que devem ser 
procurados e exercitados.

A busca e o exercício, conforme Freire (1987), podem levar-nos a 
duas dimensões: da ação, e da reflexão. Tais aspectos convergem de formas 
indissociáveis e constitutivas entre si e estão vinculados à palavra, palavra esta 
(essência do diálogo) elemento base da práxis, por isto vista como verdadeira e 
autêntica, no sentido de agente de visão e transformação do mundo.

Ao afirmar que a ação e a reflexão, centradas no diálogo, como elementos 
centrais da palavra, Freire (1987) postula que, quando os atributos do diálogo 
se esgotam, seja pelo exercício do discurso ou sacrificados automaticamente, 
imediatamente a reflexão é acionada, gerando o que se denomina de verbalismo, 
podendo a mesma ter um caráter alienado ou alienante, mas no que tange 
ao processo educativo aqui em discussão, leva à superação desta alienação e 
percepção das contradições da sociedade.  

	 Por outro lado, alerta Freire (1987, p. 44), “se o processo se der de 
forma inversa, se, pelo contrário, se enfatiza ou exclusivisa a ação, com sacrifício 
da reflexão, a palavra se converte em ativismo. Este, que é ação pela ação, ao 
minimizar a reflexão, nega também a práxis verdadeira e impossibilita o 
diálogo”. O diálogo, ao se personificar como ação transformadora, não pode 
se processar em silêncio, pois do contrário não transforma o homem, pois é na 
palavra, pela ação e reflexão que o trabalho da práxis se revela, se qualifica, sendo 
este diálogo, pela personificação da palavra, um direito de todos os homens e 
capaz de personificá-los (FREIRE, 1987). O diálogo, segundo Freire (1987, p. 
44), “é esse encontro dos homens, mediatizados pelo mundo, para pronunciá-
los, não esgotando, portanto, na relação eu-tu”. Por esta razão, este estudo 
se fundamenta no princípio da práxis do diálogo, na dialogicidade, pois este 
princípio transformador se desvela diante do encontro, não por um mero acaso, 
mas marcado por uma intencionalidade.



Diálogo, dialogicidade, ação dialógica: 
elementos constitutivos da práxis no processo de ensino-aprendizagem   |  99 

Nesse sentido, aponta Freire (1987, p. 45), “A conquista implícita no diálogo 
é a do mundo pelos sujeitos dialógicos, não a de um pelo outro. Conquista do 
mundo para a libertação dos homens”. O diálogo apresenta-se, no conceito e no 
ato, como pronúncia do mundo. 

O diálogo, como princípio educativo, revela e se faz capaz de transformar 
o sujeito e, consequentemente, o mundo, dando-se por meio de um processo 
dialógico ou de uma educação dialógica.

Reitera-se que, na visão de Freire (1987), a dialogicidade fundamenta-se 
em três pilares centrais: o educador, o educando e o objeto do conhecimento.  A 
articulação dos três é mediatizada pela ação problematizadora do conhecimento, 
realizada por meio da ação do professor, no sentido de criar situações de 
aprendizagem nas quais seja realizada a reflexão por meio da práxis dialógica, 
sendo o educando neste processo agente ativo e o educador exercendo função de 
mediação e não como transmissor e fiel depositário do saber.

Insiste-se, ainda, que é por meio do diálogo, meandrado pela dialogicidade, 
que os educadores podem construir o ambiente propício, não para a transmissão 
e recepção passiva dos saberes, mas para a sua construção e aplicação.  

Nesse sentido, Freire (1987) entende que a educação enquanto dialogicidade 
torna-se essência para a prática da liberdade, ocorrendo não do encontro do 
educador e do educando, mas de sua postura de questionamento e sintonia dos 
projetos educativos.

Ainda conforme Freire (1987), a dialogicidade vai-se revelando por meio de 
um diálogo que se fundamenta na atividade reflexiva e essencialmente crítica da 
realidade, proporcionando ao educador um importante caminho que conduz a 
uma ação educativa dialógica, isto é, problematizadora, capaz de produzir uma 
ação que, além de pedagógica, seja social.

2. Dialogicidade: diálogo em ação

Deve-se inferir que o diálogo, pela promoção da dialogicidade e da ação dialógica, 
é capaz de conduzir a uma educação que se propõe romper com a dicotomia 
ainda presente na realidade cotidiana, entre o ensino e a aprendizagem, aquele 



100  |  Oberdan Quintino de Ataides

centrado numa ação antidialógica na qual o objetivo é a mera transmissão 
ou transferência dos saberes, impedindo a geração de educandos capazes de 
questionar, problematizar ou agir sobre a realidade. O que se deseja é uma 
educação que, por meio da ação dialógica, leve à libertação.

A educação dialógica, então, é capaz de ir além do que o mundo expressa. 
Para tanto, ela opera por meio do diálogo problematizador, da comunicação, 
para finalmente configurar-se em um diálogo de transformação, conduzindo a 
um processo fraterno de mediatização dos homens pelo mundo, humanizando-o, 
conforme apontado por Síveres (2015). 

O diálogo consiste numa relação horizontal e não vertical entre as pessoas 
implicadas e entre as pessoas em relação. A relação homem/mulher/mundo é 
indissociável. Os homens e as mulheres se educam juntos, em solidariedade e 
diálogo, na transformação do mundo dado. Entende-se que o saber de todos 
requer ser valorizado, compartilhado e reinventado.

O diálogo produz, assim, a conscientização libertadora e transformadora, ou 
seja, constitui-se dialógica. Faz-se necessário a percepção de que a transformação, 
em quaisquer âmbitos, constitui um processo concreto e, ao mesmo tempo, uma 
atitude utópica, pautada pela dinâmica da dialogicidade.

Para compreender a relação do ser educando com o objeto do conhecimento, 
o pressuposto do diálogo e da dialogicidade, é preciso que educadores e educadoras 
percebam que o ser humano é “sujeito gnosiológico”, porque em suas relações 
com os outros, no mundo e com o mundo, conhece e comunica-se sobre o objeto 
conhecido, percebe-o e se percebe enquanto agente de construção de saberes. 
Nesta relação comunicativa, educandos e educadores ensaiam a experiência de 
assumirem-se como seres sociais e históricos, como seres pensantes, comunicantes, 
transformadores, criadores e realizadores de sonhos. 

O ser humano, segundo Freire (1987), é um sujeito que se comunica e 
dialoga com o outro. O diálogo e a comunicação são fatores primordiais da 
relação humana e a condição para o ser humano constituir-se como pessoa.

O diálogo é, portanto, o momento em que homens e mulheres se encontram 
para refletir sobre sua realidade, sobre o que sabem e o que não sabem como 
sujeitos conscientes e comunicativos que são (FREIRE, 2000).

Logo, segundo Freire (2000), o papel do diálogo é a problematização dos 



Diálogo, dialogicidade, ação dialógica: 
elementos constitutivos da práxis no processo de ensino-aprendizagem   |  101 

conhecimentos da realidade, dando-se sentido, caráter de essência, existência, 
identidade e particularidade. Este diálogo possibilita, desta forma, aos educandos/
educandas a sua apropriação e utilização, contribuindo com transformação de si 
e da realidade em que se encontram imersos.  

3. O diálogo como processo educativo

O ser humano, como aponta Freire (1987), é um ser de relações (reflexivo, 
consequente, transcendente e temporal), que estabelece uma relação dialética 
homem-mundo.  É um ser concreto, que existe no mundo e com o mundo, 
enquanto corpo consciente, cuja consciência é intencionada para fora de si, para 
um mundo que não é mero objeto de contemplação, mas tem a marca de sua 
ação.

Nesta relação com o mundo, o ser humano é concebido como ser de práxis 
(reflexão-ação) e, assim como o mundo, é também compreendido como histórico-
cultural, porque segundo Freire, “na medida em que, ambos inacabados, se 
encontram numa relação permanente, na qual o homem, transformando o 
mundo, sofre os efeitos de sua própria transformação” (1987, p. 76).

O ser humano é, de acordo com Freire (1987), um sujeito que pergunta e 
problematiza a realidade. O perguntar faz parte do processo de existir humano, 
sendo fundamental para a sua compreensão e formação. A pergunta como parte 
do existir humano está vinculada à curiosidade, à problematização de homens 
e mulheres sobre si mesmos e sobre a realidade social, à sua formação humana, 
ética e política e à relação dialógica entre os seres humanos. O ser humano, 
portanto, problematiza-se a si mesmo.

O ato de perguntar, instigado pela curiosidade eminentemente humana, 
curiosidade epistêmica, faz parte da construção de sua autonomia como sujeito. 
É neste ato da curiosidade epistêmica que ocorre a interação, a ação do diálogo, 
da dialogicidade, conduzindo o educando a uma aproximação com o objeto do 
conhecimento.

Assim, o ser humano consciente de seus condicionamentos sociais, mas 
não fatalmente submetido aos destinos estabelecidos, abre o caminho a sua 



102  |  Oberdan Quintino de Ataides

intervenção no mundo. Assim, a escolha e a decisão são atos éticos e políticos 
do sujeito.

A consciência crítica torna-se um processo libertador, pois exercitando a 
práxis (reflexão-ação), os seres humanos se descobrem como pessoas e, deste 
modo, o mundo, os homens e as mulheres, a cultura e o trabalho assumem o 
seu verdadeiro significado. O processo de desvelamento crítico da realidade 
realizado entre mulheres e homens em sua relação de comunicação consiste 
na conscientização. Pelo exercício da práxis, homens e mulheres se descobrem 
pessoas situadas no mundo, como seres produtores de cultura e sujeitos da 
história (FREIRE, 2000).

A história, para Freire, é um processo dialético humano, porque “não 
apenas temos história, mas fazemos a história que igualmente nos faz e que nos 
torna portanto históricos” (2000, p. 40). E esta é uma possibilidade, na medida 
em que se considera a mudança difícil, mas possível.

Desta forma, o sujeito, na concepção de Paulo Freire, está situado 
historicamente no mundo e com o mundo e, nesta relação com o mundo e com 
os outros seres humanos, conhece, forma-se como pessoa humana, problematiza 
e intervém na realidade social.

A partir dessa compreensão de sujeito, Freire (2000) considera que a 
educação faz parte do existir humano, sendo um processo de humanização 
de homens e mulheres, na medida em que rejeita toda forma de manipulação 
humana e dimensiona os homens e as mulheres como sujeitos da educação e 
consequente transformação social.

A educação é problematizadora da realidade social ao estimular o diálogo, a 
curiosidade e o ato de perguntar. A educação é uma ação de comunicação entre 
os sujeitos, ao possibilitar a articulação entre os saberes eruditos/científicos, os 
experienciais e do senso comum e a convivência ética com a diferença. 

A educação é uma ação pedagógica de co-participação e co-responsabilidade, 
cabendo ao educador e ao educando buscar, pesquisar o conhecimento, para 
que o processo de ensino-aprendizagem seja, ou se personifique, em um espaço 
democrático (OLIVEIRA, 2003). 

A educação é crítica, um instrumento de desalienação e de libertação dos 
oprimidos que, ao refletirem sobre a sua condição de excluídos, se engajam numa 



Diálogo, dialogicidade, ação dialógica: 
elementos constitutivos da práxis no processo de ensino-aprendizagem   |  103 

luta para libertar-se de sua opressão. É esse o papel da educação pautada no 
diálogo, centrada em experiências de liberdade e estimuladoras da decisão e da 
responsabilidade dos seres humanos (FREIRE, 2000).

Para tanto, pensar no diálogo com este papel e enquanto processo de 
transformação, é apresentá-lo enquanto princípio ativo, como energia, elemento 
gerador e reflexivo, embasado não como discurso engessado (sob clausura), mas 
capaz de criar (paradigma teológico), construir e reconstruir pensamentos e ideias 
(agir filosófico) e proporcionar a conversação e o relacionamento (possibilidade 
de internalização inter-humanidade e flexibilização) (SIVERES, 2015).

O desenvolvimento destes elementos leva o diálogo à proximidade e ao 
reconhecimento de que o mesmo é a razão do próprio sujeito, sendo singular 
porque busca sempre uma finalidade.  O diálogo apresenta-se, portanto, como 
um agente necessário para suplantar a lógica das tecnologias, proporcionar novas 
formas de conviver entre os humanos e permitir a ampliação dos seus horizontes.

O diálogo, de acordo com Síveres (2015), é uma especificidade de todos 
os indivíduos, que está presente no processo histórico de construção do 
conhecimento e contribui para a sedimentação da condição humana.

O diálogo é uma disposição que pode contribuir com a tomada de 
consciência da realidade que vem afetando a história das sociedades humanas. 
Portanto, o diálogo deve ser permeado por uma disposição ética, capaz de 
reafirmar a condição humana e construir uma sociedade justa e solidária, por 
intermédio de uma interlocução social, sendo energia propulsora da compreensão 
da conjuntura presente, bem como da possibilidade de consolidar formas de 
convivência social. Segundo Freire, 

deveríamos entender o diálogo não como uma técnica apenas que pode-
mos usar para conseguir obter alguns resultados. Também não devemos 
entender o diálogo como uma tática que usamos para fazer dos alunos 
nossos amigos. Isso faria do diálogo uma técnica para a manipulação, em 
vez de iluminação (1987, p. 122).

Assim, o diálogo assumido numa perspectiva freireana vai muito além da 
conversa entre duas pessoas, em que uma escuta e depois fala, enquanto a outra 
espera sua vez para ter a palavra.



104  |  Oberdan Quintino de Ataides

Podemos, em nossa práxis, utilizar o diálogo articulando-o por processos 
dialógicos de contração e abertura, buscando vivências harmônicas que, em seu 
exercício dialógico, dilua as relações antidialógicas e antipedagógicas, construindo 
interações mais humanas, relações mais flexíveis e respeitosas.    

Não se pode deixar de lado o fato de que o diálogo também assume um viés 
dotado de virtualidade, tendo como tarefa a desconstrução de uma sociedade 
vazia (marcada pelas relações de consumo), buscando mecanismos de conexão, 
conversão, interação e, portanto, de multilateralidade que poderão revelar–se na 
ação dialógica (SÍVERES, 2015).  

A educação, enquanto prática social e cultural de uma determinada 
sociedade, pode ser mais bem experimentada quando se qualifica pelo diálogo, 
pois proporciona a ruptura com o discurso, com o monólogo e com a tentativa 
de colonialidade epistêmica.  

O diálogo, enquanto mola propulsora do processo educativo, opera no 
sentido de aproximar educador e educando, a fim de conduzir a uma prática 
educativa construtiva para ambos, tanto do ponto de vista político quanto ético.

Segundo entende Freire (1967), não é possível o diálogo entre os que querem 
a pronuncia do mundo e os que não a querem, entre os que negam aos demais 
o direito de dizer a palavra e os que se acham negados deste direito. É preciso, 
portanto, que os que assim se encontram negados no direito primordial de dizer 
a palavra, reconquistem esse direito, impedindo que este assalto desumanizante 
continue.

 A palavra enquanto instrumento pedagógico conduz e revela a pronúncia 
do mundo, em um processo de grande transformação da condição humana, que, 
pelo diálogo, se propõe como caminho pelo qual os homens ganham significação 
enquanto humanos.   

Por isso, o diálogo é uma exigência existencial. E, se ele é o encontro em 
que se solidarizam o refletir e o agir de seus sujeitos endereçados ao mundo a ser 
transformado e humanizado, não pode reduzir-se a um ato de depositar ideias 
de um sujeito no outro, nem tampouco tornar-se simples troca de ideias a serem 
consumidas pelos permutantes. Não é, também, discussão guerreira, polêmica, 
entre sujeitos que não aspiram a comprometer-se com a pronúncia do mundo, 
nem a buscar a verdade, mas a impor a sua, conforme entende Freire (1967).



Diálogo, dialogicidade, ação dialógica: 
elementos constitutivos da práxis no processo de ensino-aprendizagem   |  105 

4. Diálogo/dialogicidade: bases para a construção da práxis no 
processo de ensino-aprendizagem

Para melhor entender o diálogo como processo educativo, faz-se necessária 
a percepção de sua natureza intencional, fazendo-se presença a dinâmica e 
interlocução do diálogo, do dialógico e da dialogicidade.

O dialógico, em Buber (2009), possui como característica um 
comportamento intersubjetivo e não um relacionamento entre os homens.  Ele 
opera por meio da correção e experiência, partindo da palavra-princípio Eu-
Tu e Eu-Isso, de forma que permaneçam sempre em relação e ressignificação. 
Nessa abordagem, o dialógico opera pelas possibilidades de se construir uma 
rede relacional na qual o ser humano pode criar e vivenciar sua humanidade e 
estabelecer conexões significativas (BUBER, 2001). 

Na proposta do diálogo enquanto dialética, a intencionalidade do diálogo 
se propõe a um percurso de superação, correlacionando regulação e emancipação, 
de maneira que ao atingir-se a emancipação, o diálogo conduz à travessia da 
colonialidade (reguladora) e proporciona a solidariedade (que é emancipadora). 
Este processo, porém, ocorrerá quando superarmos o pensamento abissal e 
reconhecermos o pensamento ecológico (ecologia dos saberes), gerando, desta 
forma, o diálogo entre as diferentes formas de conhecimento (SÍVERES, 2015).

Em Freire, a intencionalidade do diálogo, segundo reflexões de Síveres (2015), 
busca se apresentar como dialogicidade, que se exercita por meio da vinculação entre 
autonomia e opressão.  Neste âmbito, a educação e seu conjunto de processos poderão 
ser então vistos como instrumentalidade, no sentido de conduzir ao reconhecimento 
dos saberes, da historicidade e da ação de cada um dos sujeitos do processo (educador 
e educando, e por que não a sociedade como um todo) revelando a capacidade de 
superação da opressão e promovendo a autonomia. Esta intencionalidade do diálogo 
será atingida por meio da atividade de reflexão e desenvolvimento da curiosidade 
epistêmica, configurando-se como práxis política e pedagógica.  

Ainda que em diferentes linhas de pensamento (antropológica, sociológica 
e pedagógica), as reflexões se aproximam e convidam a participar deste processo 
como agentes de interlocução da prática educativa que leve à construção de um 
ser mais humano e virtuoso.



106  |  Oberdan Quintino de Ataides

A dialogicidade se constrói por meio de um diálogo crítico e reflexivo, que 
se propõe a uma ação pedagógica, como sugere Síveres (2015). Na percepção 
de Freire (1987), a dialogicidade constitui-se como um processo que conduz 
à libertação dos oprimidos por meio da educação. Assim compreendida, a 
dialogicidade não é uma possibilidade, mas uma condição sem a qual não pode 
haver conhecimento. 

As mediações dialogais devem ser entendidas como dimensões nas quais 
operam os processos de transformação da condição do ser, tendo por base a 
filosofia de Buber (1878-1965) e a pedagogia de Freire (1921-1997) (SÍVERES, 
2015).

A presença desses processos, enquanto arcabouço teórico de entendimento 
do diálogo, se conecta como mediação quando eles apresentam uma preocupação 
com a vida humana, suas relações sociais e políticas. 

A aproximação de Buber (2009) possibilita perceber que o diálogo em sua 
filosofia opera em três movimentos: Eu em direção a Tu e vice-versa, do Eu e Tu 
na relação do inter-humano, e a relação com o mundo e com Deus caracterizando 
o processo. Neste curso, as relações buscam, sobretudo, a alteridade como 
dimensão do ser humano, o reconhecendo com nós (Eu e Tu em comunhão 
fraternal), levando a um ambiente privilegiado em que se vivencia o diálogo 
como reciprocidade (BUBER, 2001). 

Conforme destaca Síveres (2015), a mediação do diálogo é apreendida pelo 
homem com vontade e potência de superação da segregação e apartamento dos 
saberes, que se concentram nas mãos de poucos.  Esta superação leva à justiça 
epistêmica, que pode ser atingida por meio da adoção do diálogo enquanto 
interculturalidade e pluriculturalidade, de forma a acolher, reconhecer e integrar 
a diversidade de conhecimentos, fomentando o que se denominou de ecologia de 
saberes.

A dimensão pedagógica de Freire apresenta o diálogo como um fenômeno que 
se explicita principalmente por meio da palavra, caracterizada pela dialogicidade 
da reflexão e da ação. A dimensão dialogal apresenta-se como uma exigência 
existencial, do fazer-se humano e da construção de sua historicidade, tendo como 
categoria essencial de sua proposta a palavra dialogada que se expressa como 
dialogicidade (SÍVERES, 2015). 



Diálogo, dialogicidade, ação dialógica: 
elementos constitutivos da práxis no processo de ensino-aprendizagem   |  107 

Para que o diálogo se constitua enquanto dialogicidade e prática de 
autoconhecimento, Freire (1967) destaca que deve ser constituído pelo amor, pela 
humildade, pela esperança, pela confiança e pela fé.

Nesse sentido, o amor deve ser entendido como o compromisso com o ser 
humano, um compromisso que é em si dialógico (resultado da práxis – reflexão que 
resulta em uma ação transformadora). A humildade consiste no reconhecimento 
do inacabamento de ambos, do educador que não detém todo o saber, e do 
educando que é um ser no mundo que o oprime, e pode aprender por meio desta 
mediação dialogal. A fé, no processo dialógico, consiste na crença do potencial 
dos seres humanos e em sua capacidade de exercer os atributos do diálogo. A 
confiança, enquanto ato de firmamento do encontro no processo dialógico, e por 
fim a esperança como perspectiva indelével de geração da justiça.  Elementos que 
em conjunto constroem um processo pedagógico coeso e inalienável.                 

Coadunando com estas premissas, Almeida (2015) destaca que uma 
educação pautada na dialogicidade, fundada no diálogo, é aquela que se dá 
numa relação de humildade, encontro e solidariedade, ou seja, numa relação 
horizontal, de muita confiança. O diálogo leva os homens e as mulheres a serem 
mais homens e mulheres, pois é sempre gerador de esperança.

Tendo por base estes preceitos, a educação deve ser compromissada com 
a transformação social, com o sonho político de uma sociedade democrática. 
Constitui tarefa da educação denunciar a opressão, a alienação e os discursos 
ideológicos dominantes, anunciando um novo discurso e novas práticas 
libertadoras e includentes (OLIVEIRA, 2003).

 O diálogo, o dialógico e a dialogicidade conduzem ao exercício da 
cidadania, que implica a intervenção de homens e mulheres na vida social, como 
seres de observação, avaliação, escolha, decisão e de práxis.

Conclusão

A educação, portanto, está no certame dessas proposições, pois somente com 
o reconhecimento e o exercício do diálogo e da dialogicidade enquanto prática 
pedagógica, transformada em práxis, será possível a transformação da condição 



108  |  Oberdan Quintino de Ataides

do indivíduo. Esta será então capaz de proporcionar aos sujeitos o direito de 
ler e de escrever, de questionar e analisar, de ter acesso a recursos e objetos do 
conhecimento, de desenvolver e praticar habilidades e competências individuais 
e coletivas, reconhecendo-o enquanto agente de construção da sua história e da 
história das sociedades humanas.  

Com base nesses argumentos, importa considerar que educação não pode 
rejeitar as experiências e as práticas pautadas no diálogo, visto que tal prática 
educativa é provocadora da interação entre os seres humanos.

O diálogo é um elemento pedagógico que possibilita inúmeras relações entre 
os sujeitos da educação, proporcionando a formação e sedimentação de estruturas 
democráticas dentro das mais diferentes realidades, podendo contribuir para a 
construção de sociedades com indivíduos mais livres, justos e compromissados. 

É com o diálogo e sua ação dialógica que podemos construir novas 
propostas pedagógicas, em uma relação de ensino-aprendizagem simbiótica, 
ressignificando a educação como um todo, dando-lhe a capacidade para fazer 
mais, de construir uma nova sociedade, novos conhecimentos, construir e 
resgatar relações de respeito e pactualidade, comunhão, hospitalidade, revelando 
a verdadeira condição humana.  

Referências

ALMEIDA, Laura Isabel Marques Vasconcelos.  Teoria freireana. Revista do 
ICE. Disponível em: <www.ice.edu.br/TNX/.../bad879e8d37e495bf4c18d-
9720689fb2.pdf>.  Acesso em:  27 jul.  2015.

BUBER, Martin. Eu e Tu. São Paulo: Centauro Editora, 2001.  

______. Do Diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva S.A., 2009.

FREIRE, Paulo. Educação como prática da Liberdade. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1967.

______. Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.



Diálogo, dialogicidade, ação dialógica: 
elementos constitutivos da práxis no processo de ensino-aprendizagem   |  109 

______. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São 
Paulo: UNESP, 2000.

OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno. Leituras Freireanas sobre educação. São 
Paulo: UNESP, 2003.

SÍVERES, Luiz. Encontros e diálogos: A pedagogia da presença, proximidade e 
partida. Brasília: Liber Livro, 2015.



110  |  Luiz Síveres; Maria José Cunha Freire Mendes



  111 

Capítulo 7

Diálogo como potenciador do caráter 
democrático da avaliação

Alexandre Ventura

Quando é verdadeira, quando nasce da 
necessidade de dizer, a voz humana não 

encontra quem a detenha. Se lhe negam a 
boca, ela fala pelas mãos, ou pelos olhos, 
ou pelos poros, ou por onde for. Porque 

todos, todos, temos algo a dizer aos outros, 
alguma coisa, alguma palavra que merece 

ser celebrada ou perdoada.  
(GALEANO, 2002, p. 15)

Introdução

A avaliação é um fenômeno eminentemente social que nunca se constitui como 
um elemento social anódino do ponto de vista político-ideológico e social. A 
avaliação constitui-se como um instrumento de intervenção social que visa a 



112  |  Alexandre Ventura

determinados fins explícitos ou ocultos. Nesse cenário, o diálogo desempenha 
um papel infraestrutural numa perspectiva que encare a avaliação como um meio 
de aumentar o nível de conhecimento sobre um determinado objeto que permita 
um aprimoramento da sua morfologia, do seu funcionamento ou do seu impacto. 
A qualidade e a horizontalidade do diálogo constituem nutrientes essenciais para 
que a avaliação realize o seu potencial de vivência e robustecimento de princípios 
sociais democráticos. Neste capítulo apresentaremos uma panorâmica sobre a 
pesquisa científica no âmbito do papel do diálogo na avaliação como alavanca 
da democracia.

Numa perspectiva analítica, podemos encarar o design e a implementação 
de cada avaliação como um ponto em um continuum em que num topo se situa 
uma lógica de máximo controle e no oposto se manifesta a lógica do máximo 
empoderamento do avaliando ou das partes interessadas na sua existência e 
utilização. Numa sociedade democrática, o que verdadeiramente interessa é que 
a avaliação seja um instrumento a serviço de bens maiores, nomeadamente que 
contribua para o aprofundamento da transparência e para o desenvolvimento dos 
que nela participam e dos seus destinatários. Nesse sentido, a desejabilidade é que 
a tendência das avaliações seja assumidamente no sentido do empoderamento.   

Assim sendo, podemos dizer que a avaliação tem um valor pelos seus 
resultados de curto, médio e longo prazos, mas também pelos processos que 
dão azo a esses resultados. Os referidos processos envolvem relacionamento 
interpessoal que é essencialmente tangibilizado através do diálogo entre as partes 
envolvidas. Aquelas que procedem à avaliação, os avaliandos e os destinatários 
da avaliação. Tradicionalmente as avaliações usam uma abordagem top-down, 
impositiva e em que se manifesta um desequilíbrio de poder, uma desigual 
distribuição do capital de conhecimento e de informação. Nesta configuração, 
os avaliandos e frequentemente os próprios destinatários da avaliação recebem 
dados, informações e relatos truncados, desvirtuados relativamente ao capital 
de conhecimento dos que controlam a avaliação por via institucional, formal. 
Dessa maneira fica bem evidente uma configuração relacional desequilibrada, 
com déficit de cidadania e de democracia. Ao analisarmos um determinado 
modelo ou programa de avaliação é fácil identificarmos o seu caráter mais ou 
menos democrático. Ele consubstancia-se, entre outros fatores, nas lógicas, 



Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação   |  113 

configurações e práticas de diálogo que ocorrem entre as várias partes interessadas 
envolvidas. Ele traduz-se, por exemplo, nos momentos de recolha e de partilha 
de informação, de devolutiva, de consulta, de apresentação de resultados, de 
possibilidade de exercício do direito ao contraditório, de responsabilização pela 
aplicação das medidas recomendadas. Mas essa configuração mais ou menos 
democrática também permeia o discurso dos documentos que especificam o 
formato da avaliação e os relatórios. Uma análise de conteúdo básica permite 
identificar a tendência mais ou menos democrática dessa avaliação nos seus 
propósitos e nas suas práticas.

Este capítulo dedica-se a dar contributos para aumentar o conhecimento 
sobre o papel do diálogo no âmbito da avaliação como potenciador de sociedades 
mais democráticas, num quadro de promoção de uma desejabilidade social 
conduzida por valores humanizadores. Nesse sentido, convocaremos alguns 
dos autores que no cenário brasileiro e no panorama internacional mais se têm 
destacado no desvelamento desta temática.

1. Avaliação

A avaliação é um fenômeno crescentemente inscrito nas agendas mediáticas, 
sociais e institucionais. O setor da educação sempre foi terreno fértil para 
o florescimento da temática da avaliação, mas nunca como agora existiu um 
protagonismo tão grande desta temática. O caráter pervasivo da avaliação insere-
se em tendências que marcam um grande número de sociedades atuais, marcando 
a agenda política no setor da educação. Infelizmente, ao contrário do que advoga 
a Teoria da Avaliação, segundo a qual a avaliação nunca pode ser um fim em si 
mesmo, mas um instrumento ao serviço de um bem maior, tem vindo a ocorrer 
uma:

(…) transformação da avaliação em um procedimento que vale por si 
mesmo acentuando a des-ideologização e desterritorialização, reificando-
-a, promove a sua tecnicização, exacerbando o eixo técnico em detrimen-
to das implicações éticas (CORREIA; ARELARO; FREITAS, 2015, p. 
1277).



114  |  Alexandre Ventura

Muito por influência direta ou indireta de organizações internacionais 
como a Organização para a Cooperação e Desenvolvimento Econômico 
(OCDE), Banco Mundial, Organização das Nações Unidas para a Educação, 
a Ciência e a Cultura (Unesco) e Comissão Europeia, mas também por modas 
determinadas por políticas neoliberais adotadas prioritariamente por governos 
de direita, mas não renegadas por governos de esquerda, a avaliação tem 
enveredado por configurações crescentemente isomórficas em que prevalecem 
lógicas, processos e resultados contábeis (LIMA, 1997). Tal isomorfismo tem-se 
aprofundado num cenário de crescente “desqualificação das produções imateriais 
do trabalho cognitivo” (CORREIA, 2010, p. 467). O que prevalece é uma 
abordagem de verificação de conformidade normativa e de auditoria que procura 
tudo medir, mesmo os fenômenos intangíveis. Estas tendências têm feito crescer 
configurações, filosofias de atuação e exploração de resultados marcadamente 
tecnocráticos e que têm imprimido à grande maioria das organizações 
educacionais um cunho marcadamente formal, o que leva Lima (2015) a designá-
las como ‘hiperburocracias’ e Graeber (2015) a considerar que vivemos numa era 
de ‘burocratização total’. 

No cenário descrito, o que é valorizado tem de ser objetivo, supostamente 
factual, passível de ser mostrado como evidência. Frequentemente, cai-se 
no exagero de abordagens que tornam de tal forma especializada e complexa 
a leitura que os dispositivos ou os resultados de processos avaliativos acabam 
por ser usados apenas por uma minoria que domina as técnicas e a “gramática” 
que permite a descodificação. Outras vezes, de simplificação em simplificação 
acaba por se disponibilizar um conjunto de resultados que perdem significado 
substantivo e que são divulgados sem contextualização, distorcendo a leitura, a 
percepção do mérito e do valor do avaliando.

Por outro lado, há prescrição socialmente aceitável e desejabilidade no âmbito 
da avaliação e há práticas que são indefensáveis sob todos os pontos de vista 
(científico, técnico, filosófico, ético e moral). Na verdade, embora não seja comum 
falar sobre isso fora de círculos de senso comum, há dimensões e práticas ocultas 
da avaliação que, de acordo com Alves e Cabral (2015, p. 638), “não se inscrevem 
em qualquer teoria avaliativa, tendo antes a ver com determinadas patologias 
que afetam o exercício da profissão” (docente) e que consistem em corruptelas de 



Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação   |  115 

prescrições avaliativas ou traições destas e das mais elementares regras éticas.   
A avaliação nunca é fácil. Se o for é apenas um simulacro de avaliação. 

Nada é linear em avaliação. Tudo se caracteriza por complexidades, por muitos 
matizes de verdade e inverdade. Como refere MacDonald (1994, p. 113), “em 
avaliação há perigo e há promessa. E há sempre consequências inesperadas”. Essas 
constatações não devem desmobilizar-nos de realizar avaliações nem devem 
empurrar-nos para simplificações grosseiras nas abordagens avaliativas. Lidar 
com a complexidade da própria avaliação e dos avaliandos sobre os quais ela 
detém a sua atenção é apenas uma inerência de todos os passos da avaliação. É 
necessário lidar com essa realidade de forma consciente, criteriosa, paciente e 
natural. Estes obstáculos não devem desmobilizar, mas sim estimular quem se 
envolve na avaliação para aprimorar referenciais, meios, resultados e impacto.

2. Avaliadores

Não existe avaliação sem avaliadores. De forma direta ou indireta, apesar da 
parafernália de instrumentos disponíveis para a realização da avaliação, tem de 
existir intervenção humana em alguma das fases da avaliação, independentemente 
da intencionalidade e dos avaliandos. Os avaliadores são os elementos que mais 
esculpem as caraterísticas da avaliação ao nível da arquitetura dos programas, da 
aplicação dos mesmos, da negociação com partes interessadas, da comunicação 
dos resultados ou do monitoramento dos seus impactos. Em função dessa ação, 
os avaliadores podem imprimir um caráter de maior controle ou de maior 
democraticidade à avaliação. Para o bem e para o mal, os avaliadores nunca 
são elementos anódinos num processo de avaliação. Eles têm influência e são 
influenciados pelos processos avaliativos em que se envolvem. É indispensável 
que assumam as suas responsabilidades e que tenham uma atitude e um 
comportamento que os eleve além da mera função de acríticos aplicadores de 
avaliação. A este propósito, Ryan e Destefano (2001, p. 189) chamam a atenção 
para o fato de os “avaliadores deverem promover um sentido de justiça igualitária, 
ser negociadores competentes, e estar preparados para assumirem posições em 
assuntos políticos e morais cruciais”.



116  |  Alexandre Ventura

A função de avaliador é extremamente complexa e desafiante. Exige formação 
especializada e experiência no setor em que se realiza a avaliação. Mais uma 
vez por incompatibilidades entre as agendas políticas e as agendas educacionais, 
frequentemente não se cuida devidamente da formação especializada dos 
avaliadores. Muitos dos fracassos em avaliação ficam a dever-se exatamente a 
essa falha. Por muito bem arquitetado que seja um programa de avaliação, se não 
tiver avaliadores capazes no terreno não surtirá efeito. Acontece que a norma é os 
poderes públicos não prestarem a devida atenção a esta variável crítica no sucesso 
dos programas de avaliação. Concentram a sua atenção no design dos dispositivos 
de avaliação e descuram a formação dos avaliadores. Fazem-no, normalmente, 
porque a formação é dispendiosa e demorada. No afã da obtenção de resultados 
que possam constituir-se em bandeiras políticas, descuram a formação dos 
avaliadores. O preço a pagar é a descredibilização dos avaliadores, da avaliação e 
dos seus resultados. Portanto, avaliação sem avaliadores competentes e credíveis é 
uma forma de promover um arremedo de avaliação que não atingirá propósitos de 
melhoria e não se constituirá num instrumento a serviço do aprofundamento da 
democracia. Na verdade, quando nos movemos interpretativamente no conceito 
e nas vivências de democracia, só podemos entender o que está em causa através 
da explicitação dos conceitos que movem os envolvidos. Esta realidade complexa 
exige um diálogo que permita entendimentos que possibilitem atingir resultados 
sociais benignos. O papel desempenhado pelos avaliadores é de vital importância 
visto que pode servir para robustecer a democraticidade de uma determinada 
sociedade, ou tolhê-la. Como refere Hanberger (2004, p. 3), a avaliação “pode 
ajudar a manter, reforçar ou enfraquecer um modelo de governação e a orientação 
democrática com a qual este se relaciona”.

3. Democracia

Se a avaliação visar a defesa do interesse público ela será sempre democrática. 
Ela usará de transparência relativamente às suas intencionalidades, processos, 
produtos e impactos, esperados e imprevistos. Ela será equidistante relativamente 
aos interesses dos seus promotores e dos grupos de interesses com os quais ela tem 



Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação   |  117 

alguma relação. No quadro de uma democracia, a avaliação deverá desempenhar 
um papel político de promoção e aperfeiçoamento dessa democracia. E isso só 
se consegue com transparência e verdade em cima da mesa. A verdade que as 
estruturas sociais e os cidadãos têm o poder de julgar e de utilizar, ou não, em 
favor de ações que contribuam para aprofundar a democracia. No entanto, como 
adverte MacDonald (1994), na prática, esta questão carece de uma análise e 
avaliação criteriosa que mobiliza competências holísticas de alto nível. Sabendo 
que há avaliações de alto risco e avaliações de baixo risco (aquilo que a literatura 
anglo-saxônica popularizou como high-stakes evaluation e low-stakes evaluation), 
o autor britânico refere:

Uma avaliação de alto risco, que é honesta, que relata tudo tão objetiva-
mente quanto possível, pode ganhar credibilidade para a iniciativa, ou 
pode expô-la, talvez prematuramente, a críticas injustas. Uma avaliação 
de baixo risco, cosmética ou de compromisso, pode prejudicar pouco, mas 
pode falhar na estimulação do tipo de crítica construtiva que pode ajudar 
o Programa a melhorar (MACDONALD, 1994, p. 113).

Provavelmente, este tipo de questão exige que, da parte dos avaliadores e de 
quem encomendou a avaliação, haja um sopesar ético criterioso para decidir em 
função da defesa do interesse público ou das partes interessadas nessa avaliação. 
Esse juízo avaliativo deve procurar atingir o máximo denominador comum de 
salvaguarda dos interesses legítimos dos envolvidos. Por vezes, a divulgação de 
certos resultados intermediários menos encomiásticos, que até poderão vir a não 
se confirmar em fases mais avançadas do programa de avaliação, pode ser mortal 
para esse mesmo programa. É exatamente pela exigência e profundidade deste 
tipo de decisões difíceis que os avaliadores têm de ser pessoas experientes e com 
formação especializada, que possam agir de forma rigorosa e ética, contribuindo 
dessa forma para colocar a avaliação a serviço da democracia. Para que isso 
aconteça, é necessário, no meio da profusão de entendimentos a propósito, 
esclarecer conceitos e perspectivas sobre democracia, sobretudo considerando o 
crescente dinamismo e hibridação de perspectivas e vivências democráticas. Esse 
esclarecimento poderá fazer toda a diferença na arquitetura, percurso e resultados 
da avaliação:



118  |  Alexandre Ventura

“(...) em tempos em que a democracia está a mudar e em que teóricos da de-
mocracia, cidadãos, decisores políticos e avaliadores têm diferentes enten-
dimentos sobre o que significa e deveria significar democracia, as opções 
para elaborar avaliações democráticas são numerosas” (HANBERGER, 
2004, p. 10).

Neste trabalho partimos da tipologia de concepções de democracia oferecida 
por Ball, Dagger e O’Neill (2014, p. 38-40) que patenteia três configurações: 
democracia liberal, social democracia, democracia do povo e situamo-nos na 
perspectiva da social democracia, reconhecendo que sem uma distribuição mais 
equitativa da riqueza e do poder será impossível ter uma democracia robusta e 
sustentável nos seus princípios e nas suas vivências.

4. Diálogo como potenciador do caráter democrático da 
avaliação

Por via da participação e do diálogo é possível incrementar o caráter democrático 
da avaliação. Podemos considerar que a avaliação tem um potencial democrático 
que frequentemente não é realizado por desconhecimento ou por intencionalidade 
de quem promove a avaliação. A avaliação precisa de ser arquitetada, vivenciada 
e comunicada numa perspectiva biunívoca e participada. Se assim não for, será 
um mero exercício técnico despido de vivência de alteridade e sem influência em 
muitas das suas partes interessadas. Para verdadeiramente envolver as pessoas 
e influenciá-las de maneira sustentável é necessário adotar uma perspectiva 
democrática. 

No caso particular das escolas, essa necessidade é bem premente. O 
envolvimento é ao mesmo tempo condição necessária para a realização de uma 
avaliação democrática e resultado dela. Para que a avaliação seja um tempo e um 
espaço de vivência democrática, é indispensável dar voz a todos os que têm algum 
interesse próximo ou distante relativamente a essa avaliação. Nomeadamente, é 
necessário dar voz a duas partes interessadas que frequentemente andam arredadas 
dos programas de avaliação institucional de escolas: alunos e suas famílias.

A participação dos stakeholders, ou partes interessadas, é um dos indicadores 



Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação   |  119 

fundamentais para aquilatar o caráter democrático da avaliação. Nesse sentido, 
é indispensável identificar essas partes interessadas e propiciar-lhes formas de 
participação ou de usufruto que conciliem o mais possível a desejabilidade com 
a exequibilidade. Infelizmente, assistimos predominantemente a avaliações que, 
por premeditação, ou desconhecimento, ou insensibilidade, não se promove a 
participação alargada e verdadeira de uma diversidade de partes interessadas.

Barry Macdonald é por muitos considerado um dos mais importantes 
autores seminais na identificação da importância do diálogo no âmbito da 
avaliação. Segundo ele, muito do potencial formativo da avaliação depende de 
um diálogo aberto, igualitário e tolerante entre avaliadores e outros participantes, 
alimentado por trocas de informação e interpretação (MACDONALD; 
STRONACH, 1994, p. 153) a propósito do avaliando. Se isso é verdade no campo 
da avaliação em geral, no caso da avaliação em educação ainda assume maior 
preponderância. Em educação o diálogo ancora-se em dinâmicas de sentimento, 
pensamento e ação e utiliza uma linguagem humanizadora (SÍVERES, 2015, p. 
77), constituindo dessa forma um instrumento a serviço do aprofundamento de 
sociedades democráticas que tenham a capacidade para colocar genuinamente a 
salvaguarda dos interesses dos cidadãos em primeiro lugar.

No caso da avaliação, esse diálogo humanizado que empodera os indivíduos, 
aprimora as organizações e desenvolve as sociedades, tem muitos adeptos que 
convivem numa tensão nem sempre assumida com perspectivas e práticas 
contábeis de intensificação formal da avaliação (LIMA, 2015; CORREIA, 
2015; VENTURA, 2006). Notabilizam-se nessa perspectiva dialógica da 
avaliação, com muitos matizes de envolvimento alargado de partes interessadas 
nos processos e resultados do processo avaliativo, correntes como, por exemplo, 
a avaliação participatória/colaborativa (FREIRE, 1987; COUSINS; EARL, 
1992), a avaliação de empoderamento (FETTERMAN, 2001), a avaliação para 
a aprendizagem organizacional (TORRES; PRESKILL, 2001; PRESKILL; 
TORRES, 1999), a avaliação responsiva (STAKE; ABMA, 2005; STAKE, 1975).



120  |  Alexandre Ventura

5. Caráter democrático da avaliação

A prestação de contas é indispensável numa sociedade democrática, mas a avaliação 
não pode confinar-se à prestação de contas.  A avaliação deverá desempenhar um 
papel de promoção de equidade social através de um incremento da participação 
alargada e da transparência. Provavelmente, a maior contribuição que a avaliação 
poderá dar para o desenvolvimento social é no sentido da “acumulação de 
conhecimento sobre quais as tentativas para melhorar condições sociais adversas 
que funcionam e quais fracassam” (ROSSI, 2004, p. 129). O que tem razão de ser 
numa sociedade democrática é este papel para a avaliação, independentemente 
do avaliando.

Nesse sentido, e considerando o caso particular da avaliação de escolas, para 
podermos ter uma avaliação democrática neste domínio, temos de privilegiar 
uma perspectiva de desenvolvimento, em vez de uma perspectiva de julgamento 
das escolas, das suas lideranças e dos seus professores. Os sistemas de avaliação 
de escolas são mais eficazes se combinarem as funções de prestação de contas 
e de apoio ao desenvolvimento (OECD, 2013, p. 414). Esse equilíbrio, sempre 
em tensão, é necessário e é possível. Mas a verdade é que as políticas no setor 
educacional têm crescentemente apontado para uma intensificação de lógicas de 
controle, de competição e de pressão sobre as escolas, suas lideranças, professores, 
alunos, pais, comunidades e países. Os instrumentos dessas ações são as avaliações 
externas, as provas em larga escala e os rankings de escolas, de regiões e de países, 
promovidos por governos e instituições supranacionais que agem de modo 
crescentemente homogêneo e são inspirados por políticas de Estado-avaliador 
(NEAVE, 2012), manifestadas através de ‘rituais de verificação’ (POWER, 1999) 
ou reguladas através de vigilância normalizadora (VENTURA, 2006).

As lógicas e ações concretas de prestação de contas são prediletas para o poder 
político pelo impacto que têm no controle de instituições e de profissionais. Mas 
também pelo fato de os tempos para a sua realização e a midiatização dos seus 
resultados serem muito mais curtos e controláveis do que aquilo que acontece no 
caso das lógicas e ações concretas de apoio ao desenvolvimento. A prestação de 
contas encaixa-se de maneira harmoniosa nos calendários políticos e eleitorais, 
ao passo que o apoio ao desenvolvimento e empoderamento dos profissionais de 



Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação   |  121 

educação, das suas lideranças, das escolas e das comunidades exige um tempo 
de esclarecimento, adoção, aprimoramento e conquista incompatível com 
instrumentalizações políticas de curto prazo.

Entre os autores que marcaram a temática da desejabilidade do caráter 
democrático da avaliação destaca-se Barry MacDonald. Um dos seus contributos 
mais substantivos foi a classificação política de três tipos distintos de avaliação: 
burocrático, autocrático e democrático. Concentrando a nossa atenção no tipo 
democrático de avaliação, MacDonald (1976, p. 134) oferece-nos uma definição 
numa lógica de tipo ideal em que os conceitos-chave deste tipo de avaliação são: 
confidencialidade, negociação e acessibilidade, tendo “o direito de saber” como 
conceito justificatório fundamental. Outras caraterísticas que consubstanciam a 
democraticidade deste tipo ideal de avaliação são o fato de o avaliador oferecer 
confidencialidade aos participantes e conceder-lhes controle sobre a informação 
por eles fornecida, usar técnicas de recolha e apresentação de informação acessíveis 
a audiências leigas e adotar como critério de sucesso da avaliação a amplitude dos 
públicos servidos pela avaliação (MACDONALD, 1976, p. 134). Nesta perspectiva 
o avaliador desempenha o papel de um facilitador de negociações entre diversas 
partes interessadas, com posicionamentos, estratégias e interesses distintos. O seu 
modus operandi fundamental é a negociação e a consensualização que contribuam 
para vivências e resultados democráticos. Claro que esse tipo de atuação avaliativa 
exige tempo, flexibilidade e ação concreta no sentido da acomodação das diferenças, 
por vezes abissais. Nem todos se predispõem para esses desafios.

Conclusão

Numa sociedade democrática só uma avaliação democrática faz sentido. A 
avaliação não pode ser perspectivada ou implementada como um instrumento de 
subjugação ou de controle. Só uma avaliação democrática, através do respeito e 
da valorização das diferenças, pode fazer crescer os participantes e destinatários. 
Só uma avaliação democrática, que tem como seu principal instrumento o 
diálogo, pode constituir-se num instrumento filosófico, pedagógico e existencial 
de aprofundamento de uma sociedade democrática.



122  |  Alexandre Ventura

Num tempo que vivemos em que as tendências avaliativas predominantes 
à escala global apontam para caminhos de controle e subjugação maquiados das 
melhores intenções, é urgente fazer a apologia de uma avaliação democrática, 
empoderadora através da transparência, do diálogo e da negociação que nos 
permitam dar passos no sentido do aprofundamento do espírito de cidadania, da 
vivência ética e da autonomia responsável de pessoas e instituições.

Este capítulo aflorou algumas das questões essenciais neste âmbito e 
constitui-se como prolegômeno de um estudo mais aprofundado que pretendemos 
vir a desenvolver sobre esta temática. Entretanto, que outros possam sentir-se 
motivados a enveredar pelo estudo do papel do diálogo como potenciador do 
caráter democrático da avaliação.

Referências

ALVES, José Matias; CABRAL, Ilídia. Os demônios da avaliação: memórias de 
professores enquanto alunos. Estudos em Avaliação Educacional, São Paulo, v. 
26, n. 63, set./dez., 2015, p. 630-662.      Disponível em: http://publicacoes.fcc.
org.br/ojs/index.php/eae/article/view/3690/3113  Acesso em: 3 maio 2016.

BALL, Terence; DAGGER, Richard; O’NEILL, Daniel. Political Ideologies 
and the Democratic Ideal. Upper Sadle River: Pearson, 2014.

CORREIA, José Alberto. Paradigmas e cognições no campo da administração 
educacional: das políticas de avaliação à avaliação como política. Revista 
Brasileira de Educação, v. 15, n. 45, 2010, p. 456-467.                 Disponível 
em: http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v15n45/05.pdf   Acesso em: 4 maio 2016.

______; ARELARO, Lisete; FREITAS, Luiz. Para onde caminham as atuais 
avaliações educacionais? Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 41, n. especial, 2015, 
p. 1275-1281.           Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/ep/v41nspe/1517-
9702-ep-41-spe-1275.pdf  Acesso em: 1 maio 2016.

COUSINS, J. Bradley; EARL, Lorna M. The case for participatory evaluation. 
Educational Evaluation and Policy Analysis, 14, 1992, p. 397-418.  Disponível 
em: https://www.wmich.edu/sites/default/files/attachments/u58/2015/The_
Case_for_Partcipatory_Evaluation.pdf  Acesso em: 6 maio 2016.



Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação   |  123 

FETTERMAN, David. M. Foundations of empowerment evaluation. 
Thousand Oaks, CA: Sage, 2001.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

GALEANO, Eduardo. O Livro dos Abraços. Porto Alegre: L&PM, 2002.

GRAEBER, David. The Utopia of Rules. On technology, stupidity, and the 
secret joys of bureaucracy. New York: Melville House, 2015.

HANBERGER, Anders. Democratic governance and evaluation. Artigo 
apresentado na 6ª Conferência da European Evaluation Society, Berlim, 
2004.       Disponível em: http://www.edusci.umu.se/digitalAssets/66/66094_
hanbergergovernance04.pdf  Acesso em: 5 abril 2016.

LIMA, Licínio C. A. Avaliação institucional como instrumento de racionalização 
e o retorno à escola como organização formal. Educação e Pesquisa, São Paulo, 
v. 41, n. especial, 2015, p. 1339-1352. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/
ep/v41nspe/1517-9702-ep-41-spe-1339.pdf  Acesso em: 5 abril 2016.

______. O paradigma da educação contábil: políticas educativas e perspectivas 
gerencialistas no ensino superior em Portugal. Revista Brasileira de Educação, 
n. 4, 1997, p. 43-59.               Disponível em: http://www.socialiris.org/imagem/
boletim/arq4918475cf312a.pdf Acesso em: 12 abril 2016.

MACDONALD, Barry. Evaluation and the control of education. In: TAWNEY, 
David. Curriculum Evaluation Today: trends and implications. Londres: 
Macmillan, 1976, p. 124-136.

______. Values, power and strategy in evaluation design. Some preliminary 
considerations. In: OECD. Evaluating Innovation in Environmental 
Education. Paris: OECD, 1994, p. 109-114.              Disponível em: https://
www.bmbf.gv.at/schulen/ensi/publikationen/evaluating_24300.pdf?4dtze2  
Acesso em: 1 maio 2016.

______; STRONACH, Ian. The interpolicy evaluation. Principles and 
procedures. In: OECD. Evaluating Innovation in Environmental Education. 
Paris: OECD, 1994, p. 153-155.     Disponível em: https://www.bmbf.gv.at/
schulen/ensi/publikationen/evaluating_24300.pdf?4dtze2  Acesso em: 1 maio 
2016.



124  |  Alexandre Ventura

NEAVE, Guy. O Estado-avaliador como política de transição: um estudo histórico 
e anatômico. In: COWEN, Robert; KAZAMIAS, Andreas M.; ULTERHALTER, 
Elaine (Orgs.). Educação Comparada: panorama internacional e perspetivas. 
Brasília: UNESCO/CAPES, 2012, p. 675-696.  

OECD. Synergies for better learning. An international perspective on evaluation 
and assessment. OECD Reviews of evaluation and assessment in education. 
Paris: OECD, 2013. Disponível em: https://www.oecd.org/edu/school/Syner-
gies%20for%20Better%20Learning_Summary.pdf Acesso em: 10 maio 2016.

POWER, Michael. The Audit Society. Rituals of Verification. Oxford: Oxford 
University Press, 1999.

PRESKILL, Hallie; TORRES, Rosalie. T. Evaluative inquiry for learning in 
organizations. Thousand Oaks, CA: Sage, 1999.

ROSSI, Peter H. My views of evaluation and their origins. In: ALKIN, Marvin 
C. (Ed.). Evaluation Roots. Tracing Theorists’ Views and Influences. Thousand 
Oaks: Sage, 2004, p. 122-131.

RYAN, Katherine; DESTEFANO, Lizanne. Dialogue as a Democratizing 
Evaluation Method. Evaluation. London: Sage, v. 7(2), 2001, p. 188–203.   
Disponível em: http://evi.sagepub.com/content/7/2/188.abstract  Acesso em: 4 
abril 2016.

SÍVERES, Luiz. Encontros e diálogos: pedagogia de presença, proximidade e 
partida. Brasília: Liber Livro, 2015.

STAKE, Robert E. To evaluate an arts program. In: STAKE, Robert E. (Ed.), 
Evaluating the arts in education: A responsive approach, Columbus Ohio, 
Merrill, 1975, p. 13–31.

______; ABMA, T. A.  Responsive evaluation. In: MATHISON, Sandra (Ed.), 
Encyclopedia of Evaluation (p. 376–379). Thousand Oaks: Sage, 2005, p. 376–
379.

TORRES, Rosalie. T.; PRESKILL, Hallie. Evaluation and Organizational 
Learning: Past, Present, and Future. American Journal of Evaluation, v. 22, n. 
3, 2001, p. 387–395. Disponível em: http://aje.sagepub.com/content/22/3/387.
full.pdf+html  Acesso em: 14 abril 2016.



Diálogo como potenciador do caráter democrático da avaliação   |  125 

VENTURA, Alexandre. Avaliação e Inspecção das escolas: estudo de impacto 
do Programa de Avaliação Integrada. Aveiro: Universidade de Aveiro, 2006. 
Disponível em: <http://ria.ua.pt/bitstream/10773/1102/1/2007001417.pdf>. 
Acesso em: 4 abril 2016.





  127 

Capítulo 8

O diálogo como elemento da 
dimensão lúdica: uma contribuição ao 
processo de ensino e aprendizagem

Camille Anjos de Oliveira Santos

Introdução

O processo de ensino e aprendizagem envolve inúmeros elementos que poderiam 
ser analisados a partir de diferentes óticas na área da educação. Neste artigo, 
tal processo é ponderado com base na perspectiva lúdica e do diálogo como 
aspecto que integra a dimensão da ludicidade. Relacionar estes dois fatores se faz 
relevante na medida em que toda comunicação é permeada pelo diálogo, e desta 
forma, a verdadeira educação não acontece sem ele. Esta percepção também 
contribui para que o lúdico não seja visto apenas como um aspecto sem seriedade 
e dedicado apenas à infância. O lúdico e o diálogo são duas dimensões humanas 
que devem ser latentes em todo o desenvolvimento humano e principalmente no 
seu processo educativo.



128  |  Camille Anjos de Oliveira Santos

Desta forma, o primeiro tópico trata das concepções inerentes ao lúdico e 
o seu desenvolvimento conceitual. Para isso, o lúdico é primeiramente definido 
como um elemento cultural presente na civilização grega, transposto como 
enigma, poesia e nos mitos. Depois, as conceituações mais comuns do lúdico são 
abordadas, nas quais a ludicidade é vinculada ao jogo e a brincadeira. Contudo, 
outra concepção é apresentada e o lúdico emerge como uma dimensão subjetiva, 
ou seja, uma experiência interna do sujeito, um estado de plenitude.

O diálogo é uma dimensão humana e existencial, inicialmente significado 
a partir da educação grega e na concepção filosófica de Sócrates e Platão. Em 
seguida, são expostas as concepções freireanas sobre o diálogo, este considerado 
um encontro entre os homens mediados pelo mundo. Nesta perspectiva, o 
diálogo acontece de maneira horizontal, sem imposição de opiniões e origina o 
pensamento crítico, como elemento educativo, tendo como proposta a mudança 
da sociedade a partir da práxis, ação transformadora, crítica e reflexiva. 

O terceiro tópico deste artigo faz o entrelaçamento entre o diálogo e o 
lúdico no processo de ensino e aprendizagem. Uma das atribuições da dimensão 
lúdica é considerar os sujeitos a partir da sua integralidade. O lúdico também 
auxilia na significação do conhecimento a partir da contextualização, além de 
promover a inter e a transdisciplinaridade. O diálogo permite que os pontos de 
vista sejam expostos, e não impostos, além de ser o meio pelo qual os conteúdos 
programáticos escolares podem ser discutidos e definidos em temas geradores 
a serem problematizados. Sendo assim, pode-se compreender o diálogo como 
elemento da dimensão lúdica, pois a complementa.

1. Concepções sobre o lúdico

Conceituar o termo lúdico não é uma tarefa fácil de realizar, pois vários pontos 
de vista diferentes precisam ser alinhados, para que sua conceituação seja sólida e 
eficaz para aqueles que desejam compreendê-lo. É necessário resgatar a origem do 
lúdico e como ele se apresentou historicamente, para que se perceba sua evolução 
até a contemporaneidade. Deste modo, o filósofo Johan Huizinga (2001) pontua 
que o termo lúdico vem de ludus e significa jogo. Sua abordagem ressalta a 



O diálogo como elemento da dimensão lúdica: 
uma contribuição ao processo de ensino e aprendizagem   |  129 

presença do jogo nas antigas civilizações e principalmente na Grécia. Para este 
autor, a primeira forma de jogo foi o enigma, um jogo sagrado. 

Uma das formas literárias que o enigma originou foi o diálogo interrogativo, 
e por meio dele a relação entre o lúdico e o sagrado se tornou mais aparente. 
Huizinga (2001) postula que, uma das principais maneiras de expressão na 
Antiguidade era a poesia, e que esta também tinha uma função lúdica, pois 
nasceu durante o jogo e enquanto jogo. Neste sentido, a poesia, para o autor, 
ganha um viés de jogo social. Outro elemento que o autor aponta como lúdico 
são os mitos, pois transcendem o juízo lógico e deliberativo e revelavam as ideias 
do homem primitivo sobre o universo. 

O enigma, a poesia e o mito eram elementos que faziam parte da cultura 
de um povo, e sendo assim, Huizinga (2001) mostra que o lúdico estava inserido 
na cultura e vice-versa. Ao significar o lúdico como jogo, ele também evidencia o 
seu caráter competitivo, que permeou as relações em vários períodos da história 
e que se faz presente até o hoje, em diversos âmbitos sociais. No entanto, o 
autor assinala que a concepção do lúdico enquanto elemento cultural entrou em 
decadência a partir do século XIII. 

Neste mesmo período, com o surgimento do sentimento de infância, 
o lúdico passou a ser associado à criança pequena e sua educação (ALVES; 
SOMMERHALDER, 2010). Com efeito, ele passou a significar o jogar e o 
brincar da criança, e esta compreensão permanece até os dias de hoje. Kishimoto 
(2007) entende o jogo como um sistema de regras, dentro de um contexto social. 
O professor Luckesi (2005a) conceitua o brincar como um agir criativo no espaço 
potencial das possibilidades e que se expressa de maneira objetiva. Nesta mesma 
perspectiva, Mendonça (2008) salienta que a dimensão lúdica se envolve com a 
espontaneidade, a leveza e o brincar.

Esta é a crença mais comum que se tem sobre o que significa a ludicidade. 
Ela pode ser considerada válida, pois é evidenciada nos inúmeros trabalhos e 
obras que apontam os benefícios à saúde e o impacto da utilização do lúdico 
no processo educativo. No entanto, há outra concepção que também merece 
ser explorada e brota da subjetividade humana. Luckesi (2005b) conceitua o 
fenômeno da ludicidade como uma experiência interna do sujeito que vivência a 
experiência lúdica.  Segundo ele, o momento lúdico se configura num estado de 



130  |  Camille Anjos de Oliveira Santos

plenitude, e causa prazer. 
Nesta perspectiva, o sujeito restaura seu equilíbrio, se aproxima de 

seus sentimentos e emoções, estes que são a base para o pensamento e a ação 
(LUCKESI, 2005b). Ao compreender o lúdico desta maneira entende-se, 
também, que a atividade lúdica necessita de inteireza, e com isso, o sujeito se 
revela a si próprio e desenvolve sua identidade e suas particularidades. Conforme 
compreensão de Santos (2006), uma atividade só pode ser considerada lúdica se 
o sujeito está pleno e inteiramente dedicado a ela. 

Considera-se, então, que ambas as concepções de lúdico, como jogo e 
brincadeira e como um estado de plenitude, são complementares e não opostas. 
Quando se joga ou se brinca, os sentimentos de prazer e diversão estão presentes, 
ou seja, estas atividades lúdicas que são realizadas de maneira objetiva também 
absorvem o estado de plenitude e fazem parte da experiência interna do sujeito, 
estes que são elementos inerentes à dimensão subjetiva. No entanto, não se 
poderia afirmar que todo jogo e brincadeira são lúdicos. O que vai dar a condição 
de ludicidade à atividade é o estado de plenitude de quem a vivência. Sendo 
assim, pode-se considerar que a dimensão lúdica é uma dimensão humana, que 
não pode ser negada ou subjugada apenas à infância. 

Muitas vezes os elementos que carregam o rótulo da ludicidade são 
considerados pouco sérios, e isso pode ter relação com o que ocorreu após a 
decadência do lúdico no século XVIII, conforme já mencionado. Não obstante, 
esta compreensão revela uma visão limitada sobre as possibilidades que o lúdico 
promove ao desenvolvimento humano. Pode-se dizer que Moraes (2014) concorda 
com esta afirmativa, no sentido de que, para ela, a ludicidade é uma necessidade 
básica da personalidade, do corpo e da mente. 

Seus estudos mostram que a ludicidade é complexa, porque é fruto de uma 
trama na qual o sujeito, o objeto e o processo não são separados (MORAES, 
2014). Desta forma o sujeito é considerado em sua inteireza e, além disso, 
também se coloca inteiro em atividades que, para si, oportunizam exercitar a 
sua dimensão lúdica. Perceber o lúdico por esta ótica também o resgata como 
elemento cultural, pois todo ser humano está inserido em alguma cultura.

Logo, uma sociedade não poderia existir sem certa ludicidade, pois 
ela compreende determinados limites e regras que foram livremente aceitos 



O diálogo como elemento da dimensão lúdica: 
uma contribuição ao processo de ensino e aprendizagem   |  131 

(HUIZINGA, 2001), assim como o jogo, que também é feito de limites e 
regras que devem ser aceitos. Portanto, deveríamos considerar o real valor que 
o lúdico tem para o desenvolvimento humano, para a perpetuação da cultura 
e para o processo educativo. É necessário ressaltar que as concepções sobre o 
lúdico, expostas neste tópico, não devem ser postas de maneira antagônica; elas 
precisam dialogar entre si para que a essência lúdica possa realmente emergir e 
ser vivenciada. 

2. Concepções sobre o diálogo

O diálogo é um elemento inerente à humanidade, as relações se fazem possíveis por 
meio dele e, portanto, é uma condição da dimensão humana e de sua existência. 
Historicamente, o diálogo foi considerado a partir de diversas perspectivas. 
Jaeger (1989) apresenta o diálogo como um elemento presente na literatura grega, 
o que revela a proeminência deste elemento para a cultura da época e para as 
condições da sociedade atual. O autor apresenta a questão do diálogo face à 
proposta educativa e filosófica de Sócrates. Segundo ele, o objetivo do diálogo 
socrático é chegar, junto com outros homens, a uma inteligência comum acerca 
dos valores supremos da vida.

Este processo é permeado pela contextualização do saber, em que Sócrates 
parte do que o interlocutor já aceita, de modo geral, para então dialogar sobre 
os novos saberes (JAEGER, 1989). O diálogo em Sócrates é um caminho, ou 
um método, para trabalhar o conhecimento a fim de alcançar a conduta reta. 
O diálogo socrático também envolve disputa, contudo, ele aponta que não se 
deve tomá-lo como um elemento de puro prazer. Neste contexto, o diálogo 
poderia ser percebido como um fator educativo que também envolve a dimensão 
lúdica, no sentido de que a disputa promovida pelo debate, pela ação dialógica, 
pode promover prazer e instigar a competição. Com efeito, também se pode 
considerá-lo um elemento lúdico pelo simples fato de proporcionar ao sujeito a 
oportunidade de estar inteiro e pleno e ser reconhecido em sua integralidade ao 
expor seus pontos de vista.

Partir da premissa do diálogo socrático abarca uma relevância que mostra 



132  |  Camille Anjos de Oliveira Santos

a pertinência deste elemento, enquanto constitutivo da condição humana. Nos 
tempos atuais o diálogo também atravessou outras compreensões e contextos, e 
um deles é o exposto e defendido por Paulo Freire. Segundo o autor, “o diálogo é 
este encontro dos homens, mediatizados pelo mundo, para pronunciá-lo, não se 
esgotando, portanto, na relação eu-tu” (2005, p. 91).

Na sua concepção, o diálogo é uma exigência existencial e não pode ser 
reduzido ao ato de depositar ideias de uma pessoa em outra. Freire (2005) 
considera que o amor e a fé são fundamentos do diálogo, pois desta forma ele pode 
acontecer de maneira horizontal, na qual as relações são baseadas na confiança. 
O diálogo provoca o pensar crítico ao mesmo tempo em que o origina, além de 
ser o pilar da comunicação e, consequentemente, da verdadeira educação, pois 
esta precisa utilizar intensamente o diálogo, principalmente na perspectiva crítica 
e transformadora do mundo.

Está na natureza do homem a ação de dialogar, por isso seu impedimento 
fere a natureza do ser humano e principalmente do seu processo de conhecer 
(FREIRE, 2012). O diálogo possibilita que novos conhecimentos sejam 
conquistados, assim como a aceitação da opinião do outro, mesmo que esta seja 
divergente. Desta forma, estabelece-se um ambiente democrático que instiga 
a curiosidade e propicia o questionamento significativo, em que aquele que 
pergunta sabe realmente a razão da sua pergunta. 

Para Gadotti (2010), o diálogo, na proposta de Paulo Freire, é um encontro 
que se realiza na práxis, ou seja, na ação e reflexão, para o compromisso 
com a transformação social. Neste sentido, o significado da práxis é a ação 
transformadora, essencialmente reflexiva, crítica e criadora. O diálogo como 
elemento que promove a relação horizontal, viabiliza a aprendizagem para quem 
ensina, ou seja, este movimento proporciona uma educação mútua que tem por 
objetivo a transformação do mundo.

A perspectiva crítica é inerente à proposta do diálogo em Paulo Freire. Sua 
concepção de educação está ancorada nesta premissa, e exalta uma educação 
libertadora a fim de suprimir a educação bancária, na qual os conteúdos são 
meramente depositados nas cabeças dos educandos e estes são tolhidos de 
qualquer manifestação crítica e reflexiva, sendo fadados a seguir o modelo 
autoritário estabelecido pelo mercado capitalista e inserido duramente na escola. 



O diálogo como elemento da dimensão lúdica: 
uma contribuição ao processo de ensino e aprendizagem   |  133 

Neste cenário, o diálogo como dimensão humana é negado, pois ou ele acontece 
de maneira vertical, e neste caso não se configura mais como um elemento 
crítico-reflexivo e transformador, ou ele simplesmente não acontece.

3. O diálogo no processo de ensino e aprendizagem como 
elemento lúdico

Falar em processo de ensino e aprendizagem é expor o movimento que acontece, 
em grande parte, dentro do âmbito escolar, e que tem por finalidade a formação 
dos sujeitos. Este processo tende a se tornar enfadonho tanto para quem ensina, 
e principalmente para quem aprende. Muitas vezes isto é proveniente de uma 
prática de ensino descontextualizada, na qual o conteúdo passa a não fazer 
sentido para o educando, e, assim, ele se torna um mero receptor de informações 
que são memorizadas e não aprendidas realmente.

Para que a prática de ensino não se enquadre no contexto mencionado 
acima, o lúdico surge como um elemento parceiro do educador na busca de um 
exercício da docência que se caracterize como significativo, e que reconheça a 
integralidade do educando. De acordo com Santos (2006), ao inserir o lúdico 
no âmbito escolar, o processo de ensino e aprendizagem se torna mais envolvente 
e prazeroso, pois ele viabiliza a contextualização dos conteúdos, o que libera 
a imaginação do educando, a espontaneidade e a criatividade, estes que são 
elementos essenciais para o desenvolvimento saudável do ser humano.  

A didática lúdica tem como estratégia a utilização de metáforas lúdicas que 
geram no educando um estado de prontidão para aprender (D’ÁVILA, 2014). 
A construção do conhecimento envolve a curiosidade investigativa e a autoria, 
com efeito, a utilização de atividades lúdicas transforma o desejo do inconsciente 
em desejo de saber (ALVES; SOMMERHALDER, 2010). O lúdico também 
conecta a realidade interna e externa do educando, o que está em consonância 
com a finalidade do processo educativo, este que não se configura apenas na 
aprendizagem de um conjunto de conteúdos escolares, mas deve proporcionar 
ainda o aprender a viver. 

A ludicidade como princípio educativo nega a dicotomia entre mente e 



134  |  Camille Anjos de Oliveira Santos

corpo, consciente e inconsciente, matéria e espírito, pensar e agir (MORAES, 
2014). O lúdico como dimensão humana necessita que todos estes elementos 
estejam integrados, contribuindo, assim, para o real reconhecimento do ser 
humano em sua integralidade. Para Moraes (2014), as atividades lúdicas também 
possuem uma natureza complexa e transdisciplinar, pois requerem informações e 
saberes de diferentes disciplinas, isso poderia ocorrer no momento da explicação 
de um conteúdo de maneira contextualizada, ou a partir da utilização de um jogo 
ou uma brincadeira que faça com que o educando tenha vontade de aprender, e 
que esta aprendizagem seja significativa.  

Ao se inserir a ludicidade no processo de ensino e aprendizagem, a 
convivência com o outro ganha um novo sentido, pois momentos de prazer e 
plenitude passam a ser compartilhados, uma vez que, ao cuidarmos do nosso 
estado lúdico também precisamos cuidar do estado lúdico do outro com o qual 
nos relacionamos (LUCKESI, 2014). Ter este olhar para o outro, numa atividade 
em que ambos expõem sua integralidade, faz com a alteridade seja trabalhada, e 
neste processo o diálogo é um elemento fundamental.

Huizinga (2001) aponta o diálogo como um elemento lúdico na filosofia 
e o caracteriza como um nobre jogo, para isso utilizando o significado que 
Platão atribuiu ao diálogo, ou seja, algo leve, aéreo e descontraído e ainda assim 
com profundidade filosófica. O diálogo como um aspecto inerente à educação 
é transposto na pedagogia de Paulo Freire, como um elemento que dispõe o 
pensar crítico, e o seu conteúdo está vinculado aos conteúdos programáticos da 
educação (FREIRE, 2005).

Este grande educador pontua que o conteúdo a ser ensinado não deve ser 
imposto, mas sistematizado e contextualizado para que aqueles que irão conhecê-
lo possam compreendê-lo efetivamente. Neste quesito, salienta ainda que a 
educação não acontece de um sobre o outro, mas de um com o outro, tendo 
o mundo como mediador, dali emergindo os pontos de vista. Nessa lógica, as 
visões de mundo são dialogadas entre o educador e o educando, sem que haja 
imposição. 

Desta perspectiva é que deve, segundo Freire (2005), emergir o conteúdo 
programático da educação, ou seja, o que será ensinado pelo educador ao 
educando, e do educando para o educador, haja vista que todos se educam juntos. 



O diálogo como elemento da dimensão lúdica: 
uma contribuição ao processo de ensino e aprendizagem   |  135 

Do diálogo crítico para a busca dos conteúdos acontece a educação como prática 
de liberdade, na qual o universo temático em que o educando está inserido é 
investigado juntamente com ele e gerando, assim, o conjunto de temas geradores 
inerentes ao contexto determinado. Por isso, podemos apontar o diálogo como 
um elemento pertencente à dimensão lúdica, pois por meio dele os novos saberes 
podem ser contextualizados de acordo com a realidade em que os sujeitos do 
processo educativo estão inseridos. 

A comunicação intermediada pelo diálogo para a seleção dos temas geradores 
implica um processo de ensino e aprendizagem que desenvolve a criticidade e a 
criatividade, no qual o educador, na figura de sujeito dialógico, trabalha a partir 
de problemas provenientes do universo temático investigado com a participação 
dos educandos e de maneira interdisciplinar (FREIRE, 2005). Novamente, é 
possível perceber o substrato da ludicidade na proposta da educação dialógica, 
haja vista que o tema a ser problematizado pode ser analisado com o auxílio 
das diferentes áreas do conhecimento, algo que as atividades lúdicas também 
proporcionam.

Freire (2012) se coloca, ainda, a favor da criação de clima em sala de aula, 
em que ensinar e aprender provoquem a alegria, destacando que este processo 
além de ser exigente e sério é, também, essencialmente alegre. Em sua concepção, 
ensinar e aprender se tornam uma tarefa enfadonha quando se tem uma prática 
educativa pautada no autoritarismo. Para o autor, a tarefa do educador é desafiar 
a curiosidade ingênua do educando, a fim de que ele alcance a criticidade e passe 
do nível do senso comum para o do conhecimento científico.

Outro aspecto da proposta educativa de Paulo Freire que concorda com 
a dimensão lúdica, é o fato de ver o educando como uma pessoa inteira, com 
sentimentos e emoções (GADOTTI, 1996). Como exposto anteriormente, a 
ludicidade trabalha com o ser na sua integralidade, assim como justificado por 
Moraes (2014). Enfim, o processo de ensino e aprendizagem não pode acontecer 
sem o diálogo. Na proposta de Paulo Freire o diálogo é um elemento de formação 
crítica e libertadora, além de funcionar como um mecanismo para a construção 
dos temas geradores a serem problematizados como conteúdo programático, 
neste processo. 	

Com esta concepção é possível posicionar o diálogo como um elemento 



136  |  Camille Anjos de Oliveira Santos

lúdico que favorece a aprendizagem significativa, permite que os sujeitos sejam 
vistos em sua integralidade, exponham suas opiniões, conectem os saberes de 
diferentes áreas e promovam um ambiente democrático e sadio, fazendo com 
que ensinar e aprender não sejam tarefas penosas, e sim um movimento de 
transformação social que ao mesmo tempo é reflexivo e sério, proporciona o 
prazer e a vontade de aprender.

Conclusão 

Há muito tempo os processos educativos são revestidos pela falta de significação 
do conhecimento. Inúmeros relatos de estudantes apontam a falta de vontade 
de estar no ambiente escolar. Isto se contrapõe à reflexão de que a criança tem 
vontade de aprender, e que a curiosidade é intrínseca ao seu desenvolvimento. 
Logo, algum ponto neste processo se encontra desconectado. Um desses pontos 
pode ser a falta de desejo pelo conhecimento que a educação bancária produz nos 
educandos.

Não obstante, o lúdico emerge como uma dimensão humana que pode 
aprimorar a prática educativa, a fim de que se promova a aprendizagem significativa, 
e o prazer em conhecer o novo saber seja retomado. Com efeito, o lúdico recebe 
uma rotulação que não o considera um aspecto essencial ao processo de ensino 
e aprendizagem, sendo preponderantemente traduzido como um brincar ou 
jogar indiscriminado, ou seja, oposto à seriedade. Os educadores em geral têm 
a concepção de que estes aspectos são essenciais para o desenvolvimento, mas 
os relegam a momentos em que seus educandos estão ociosos, ou então a curtos 
espaços na rotina escolar diária. 

Observa-se a necessidade da reinvenção da educação no sentido da busca 
por práticas que tornem o processo de escolarização mais atrativo, que retomem 
a alegria na escola e que, principalmente, contemplem a formação integral dos 
sujeitos. Desta maneira, o diálogo aparece como um caminho parceiro para que os 
educadores e educandos possam se expressar e compreender a educação como um 
processo de formação para a vida. O diálogo também precisa ser ressignificado na 
sociedade. Precisaríamos mergulhar a fundo na proposta de Paulo Freire, a fim 



O diálogo como elemento da dimensão lúdica: 
uma contribuição ao processo de ensino e aprendizagem   |  137 

de que a práxis possa ser exercida dentro e fora dos muros da escola.
A sociedade necessitaria dialogar mais, pois que o diálogo não é apenas 

um princípio educativo, mas uma questão existencial. Hoje, as pessoas dialogam 
cada vez menos, e de maneira efêmera; desta forma, precisamos retomar a 
formação crítica e reflexiva para que os sujeitos possam se colocar frente à frente, 
aprender junto com seus pares, e não impor suas verdades. Utilizar o diálogo em 
sala de aula como meio de expressar a ludicidade é essencial para uma educação 
que busca o pensar crítico, saudável, que respeita o outro e torna o processo de 
ensino e aprendizagem uma experiência de prazer, um estado de plenitude. Este 
é o mecanismo que se deve buscar a fim de potencializar e significar o processo 
educativo.

Referências

ALVES, F. D.; SOMMERHALDER, A. Lúdico, infância e educação escolar: 
(des)encontros. Revista Eletrônica de Educação. São Carlos, SP: UFSCar, v. 4, 
n. 2, 2010, p. 144-164. Disponível em: <http://www.reveduc.ufscar.br>. Acesso 
em: 25 maio 2014.

D’ÁVILA, C. M. Didática lúdica: saberes pedagógicos e ludicidade no contesto 
da educação superior. Entreideias, Salvador, v. 3, n. 2, 2014, p. 87-100. 
Disponível em: <http://www.portalseer.ufba.br/index.php/entreideias/article/
view/9164/8968>. Acesso em: 29 mar. 2015.

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 2005.

______. À sombra desta mangueira. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2012.

GADOTTI, M. Paulo Freire: uma biobibliografia. São Paulo: Cortez, 1996.

______. Pedagogia da práxis. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2010.

HUIZINGA, J. Homo ludens: o jogo como elemento da cultura. 5. ed. São 
Paulo: Perspectiva, 2001.



138  |  Camille Anjos de Oliveira Santos

JAEGER, W. W.  Paidéia:  a formação do homem grego.  São Paulo: Martins 
Fontes, 1989.

KISHIMOTO, T. M. O jogo e a educação infantil. In: ______. (Org.). Jogo, 
brinquedo, brincadeira e a educação. São Paulo: Cortez, 2007, p. 13-43.

LUCKESI, C. Brincar: o que é brincar?  Salvador, 2005a. Disponível em: <http://
www.luckesi.com.br/artigoseducacaoludicidade.htm>. Acesso em: 16 maio 2015.

______. Ludicidade e atividades lúdicas: uma abordagem a partir da 
experiência interna. Salvador, 2005b. Disponível em: <http://www.luckesi.com.
br/artigoseducacaoludicidade.htm>. Acesso em: 16 maio 2015.

______. Ludicidade e formação do educador. Entreideias. Salvador, v. 3, n. 2, 
p. 13-23, jun./dez. 2014. Disponível em: <http://goo.gl/3QGS2Z>. Acesso em: 
29 mar. 2015.

MENDONÇA, J. G. R. Formação de professores: a dimensão lúdica em questão. 
Cadernos da Pedagogia, São Carlos, v. 3, n. 2, 2008 (Semestral), p. 353-363. 
Disponível em: <www.cadernosdapedagogia.ufscar.br/index.php/cp/article/
view/55/48>. Acesso em: 25 maio 2014.

MORAES, M. C. Ludicidade e transdisciplinaridade. Entreideias, Salvador, v. 3, 
n. 2, 2014, p. 47-72. Disponível em: <http://www.portalseer.ufba.br/index.php/
entreideias/article/view/8540/8966>. Acesso em: 29 mar. 2015. 

SANTOS, M. J. E. dos. Ludicidade e educação emocional na escola: limites e 
possibilidades.  Revista da Faeeba: Educação e Contemporaneidade, Salvador, v. 
15, 2006, p. 27-41. Disponível em: <www.uneb.br/revistadafaeeba/files/2011/05/
numero25.pdf>. Acesso em: 25 maio 2014.



  139 

Capítulo 9

A ecologia de saberes na formação 
de professores: um estudo sobre 
os saberes docentes no curso de 

Pedagogia

José Roberto de Souza Santos 
Luiz Síveres

Introdução

A partir do pressuposto de que a modernidade é um projeto e do entendimento de 
que um dos seus pilares fundantes é a colonialidade1 – compreendendo-se, então, 
como um projeto moderno/colonial – a formação de professores é aqui analisada. 
Este projeto modelou/modela historicamente o modo como são estruturados os 
currículos escolares, da educação básica à pós-graduação. 

1	 Padrão de poder criado pelo colonialismo. Para mais detalhes, ver Quijano (1992).



140  |  José Roberto de Souza Santos; Luiz Síveres

Embora o colonialismo2 – em sua dimensão política de controle direto de 
uma metrópole sobre “suas” colônias – praticamente tenha chegado ao fim, o 
mesmo não se pode dizer do padrão de poder criado por ele. Esse padrão de 
poder continua a desperdiçar grande parte da experiência humana através da 
invenção de saberes válidos e saberes subalternos, o que inviabiliza o diálogo 
entre conhecimentos.

Argumentar-se-á que a colonialidade tem marcado profundamente o 
sistema educacional ao longo de muitos anos, tendo como resultado um currículo 
de feição moderna/colonial que se faz ainda presente em muitas instituições e 
sistemas educacionais. Um currículo que, por inibir o diálogo entre diferentes 
conhecimentos, desperdiça experiências. 

Esse desperdício é particularmente preocupante nos cursos de formação de 
professores. Isto porque muitos saberes expressos no real vivido dos professores têm 
sido desperdiçados nos currículos desses cursos. Nesse caso, os próprios docentes 
não são tidos como construtores de conhecimentos, não possuem o status de 
autores. O efeito disso não é danoso apenas porque se desperdiçam experiências 
sociais; tem um efeito perverso também na construção da identidade desses 
profissionais, que se veem desprestigiados em seu trabalho, em suas experiências 
e seus conhecimentos (ARROYO, 2011).

Diante de tais reflexões, propôs-se durante o curso de mestrado em Educação 
a pesquisa intitulada “A ecologia de saberes na formação de professores”, realizada 
no ano de 2012, para a qual foi formulada a seguinte questão-problema: como os 
saberes docentes produzidos na educação básica têm influenciado os currículos 
nos cursos de formação de professores? 

Se, por um lado, esse problema revela a necessidade de compreensão da 
influência do padrão de poder colonial na formação de professores, por outro, 
representa um rompimento com esse padrão, uma vez que expressa a intenção de 
analisar as possibilidades de se inaugurar elementos pós-coloniais3 no currículo, 

2	 O colonialismo “(...) refere-se estritamente a uma estrutura de dominação/exploração onde o controle da 
autoridade política, dos recursos de produção e do trabalho de uma população determinada domina outra 
de diferente identidade e cujas sedes centrais estão, além disso, localizadas noutra jurisdição territorial” 
(QUIJANO, 2010, p. 84).

3	 Pós-colonial tem aqui o sentido de um desprendimento com a epistemologia moderna (MIGNOLO, 
2008a, 2008b), do que resulta estar aberto a alternativas ao projeto moderno/colonial.



A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia   |  141 

como a valorização dos saberes “não-científicos” e a ecologia de saberes, um 
diálogo horizontal entre saberes (SANTOS; MENESES, 2010).

A referida pesquisa, cujos resultados são apresentados e discutidos neste 
capítulo, teve abordagem qualitativa e utilizou como estratégia o estudo de caso 
único, realizado no curso de Pedagogia de uma Instituição de Ensino Superior 
(IES) privada no Distrito Federal. Ainda que os dados da pesquisa refiram-se ao 
curso de Pedagogia, espera-se que as considerações do estudo fomentem a reflexão 
acerca da ecologia de saberes como uma opção descolonial para a formação inicial 
de professores de modo geral. 

Foram utilizados como procedimentos de geração de dados a pesquisa 
documental e a entrevista semiestruturada. Analisou-se o Plano de 
Desenvolvimento Institucional e o Projeto Pedagógico do Curso de Pedagogia da 
instituição investigada. A entrevista semiestruturada foi realizada com professores 
do curso de Pedagogia. No total, participaram da pesquisa seis docentes, todos 
eles com experiência em docência na educação básica.

Como estratégia de tratamento e análise dos dados, optou-se pela análise 
de conteúdo (BARDIN, 2012). Para tanto, tomou-se por base um conjunto de 
questões analíticas preliminares: como a proposta pedagógica da IES é construída? 
Quem participa de sua construção? Quais conhecimentos são privilegiados 
no currículo do curso de Pedagogia? Como as hierarquias de conhecimentos 
e experiências são estabelecidas? Os envolvidos no currículo (professores 
e estudantes) contribuem com novos conhecimentos? Estão presentes nos 
documentos institucionais mecanismos viabilizadores do diálogo entre os saberes 
docentes e os saberes acadêmicos? Verifica-se nos documentos institucionais a 
intencionalidade da IES em fazer dialogar diferentes saberes? As experiências 
dos estudantes são valorizadas? E dos docentes? Os saberes da experiência de 
estudantes que já atuam no magistério são aproveitados no currículo? Diferentes 
saberes de diferentes fontes dialogam no currículo? As metodologias utilizadas 
no curso privilegiam o diálogo entre sujeitos e entre conhecimentos?



142  |  José Roberto de Souza Santos; Luiz Síveres

1. O projeto moderno/colonial e suas implicações educacionais

Tomando por base Dussel (2005), apresentam-se, a seguir, dois conceitos de 
modernidade. Um, regional, eurocêntrico e autocelebratório, fundado em uma 
narrativa que vai da Grécia e de Roma à Europa moderna. Neste, a modernidade 
é resultado da excepcionalidade do homem europeu. Outro, em sentido mundial, 
baseado em uma “História Global” possibilitada pela expansão ultramarina dos 
portugueses e espanhóis, cuja centralidade é ocupada pela Europa, inicialmente 
pela Europa Latina, do que resultaria na invenção do restante do mundo como 
(sua) “periferia”. 

Enquanto na primeira concepção de modernidade a Europa moderna é tida 
como resultado do intento europeu e se desenvolve de modo independente do 
restante do mundo, em sentido mundial, não é possível conceber a modernidade 
“excluindo” sua “periferia”. Desse modo, não se pode falar em modernidade 
sem colonialidade, ainda mais porque o projeto moderno só pôde ser levado 
adiante em função da acumulação de riquezas, conhecimentos e experiências 
possibilitada com as conquistas ibéricas (DUSSEL, 2005).

Isso dito, segundo Dussel (2005), o projeto moderno só foi possível a partir 
do momento em que a Europa se autodefiniu como o “centro” do mundo e 
relegou aos outros povos a posição de “periferia”. Seria a “modernidade” europeia, 
portanto, o estágio mais desenvolvido da humanidade, e consequentemente, o 
espelho para todos os cantos do planeta. 

Uma vez aceito o segundo conceito de modernidade e o entendimento de 
que, portanto, modernidade e colonialidade são um e único projeto, um projeto 
moderno/colonial, é preciso melhor explicar como este projeto se estruturou 
no contexto do colonialismo e como seu padrão de poder, a colonialidade, foi 
erigido.

De acordo com Quijano (2005, p. 16), o processo de colonização da 
“América Latina” foi “provavelmente a maior destruição sociocultural e 
demográfica da história que chegou a nosso conhecimento”. Essa colonização, 
acrescenta o autor, pôs fim a milhões de vidas destes povos, desintegrou-os 
política e economicamente e submeteu-os a uma violência material e simbólica 
sem precedentes, o que resultou na destruição quase que completa da história e 



A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia   |  143 

da cultura dos povos nativos das regiões colonizadas. 
Isso acarretou uma dominação colonial através de um padrão eurocentrado 

de poder, e que Quijano (1992) denomina como colonialidade do poder e, com 
ele, na servidão dos sobreviventes e escravização dos “negros” trazidos da África, 
o que seria um passo decisivo na consolidação do então capitalismo nascente. 
Acrescentam-se ainda a imposição dos padrões culturais europeus aos povos 
nativos deste continente, a subalternização dos conhecimentos e experiências dos 
povos colonizados, a quase inacessibilidade destes saberes pelos sobreviventes e a 
imposição do saber dito racional e científico como o único saber legítimo, numa 
espécie de colonização do imaginário.

Essa colonização do imaginário, de acordo com Quijano (1992), teria sido 
provocada inicialmente pela repressão a que foram submetidos os conhecimentos, 
as crenças, as experiências, as ideias e os símbolos dos povos colonizados, 
notadamente quando não serviam ao projeto da colonização. Reprimiu-se, 
mesmo, o próprio processo de conhecer, de produzir conhecimentos, mas não 
sem impor os padrões de conhecimento, crenças e epistemologias próprios do 
colonizador.

Trata-se, de um lado, da subalternização dos saberes e epistemologias 
não europeus, e, de outro, da universalização do paradigma do colonizador. 
Para manter a colonialidade do poder – o padrão de poder colonial global – 
era indispensável, portanto, que se construísse toda uma epistemologia que lhe 
servisse de suporte. Por isso, desde o início, a colonialidade do poder criou (e é 
explicada) por uma colonialidade do saber.

Ainda de acordo com Quijano (1992), o fim do colonialismo em sua 
dimensão política e direta não resultou no fim da colonialidade do poder e 
do saber. Pelo contrário, o padrão de poder criado no contexto da colonização 
marca de forma indelével as relações sociais ainda hoje, influenciando as várias 
dimensões da vida social. Com base nessa afirmação, busca-se demonstrar que 
a colonialidade deixou e continua a deixar marcas profundas na educação, de 
modo geral, e no currículo escolar, em particular, desde a educação infantil 
até a educação superior, tanto no conteúdo quanto nas suas relações internas e 
condições de realização.

A análise da influência no currículo de alguns dos pilares estruturantes 



144  |  José Roberto de Souza Santos; Luiz Síveres

do projeto moderno/colonial – a saber, o mito da inferioridade do outro, o 
mito da absolutização da ignorância, a antidialogicidade, a invasão cultural e 
a monocultura do saber – talvez seja suficiente para evidenciar as marcas da 
colonialidade no interior das instituições de ensino.

O mito da inferioridade do outro se faz sentir em conjunto com o mito da 
absolutização da ignorância, em que o outro é produzido como absolutamente 
ignorante. Este mito baseia-se na alienação da ignorância, que estabelece posições 
fixas em que aqueles que decretam a ignorância do outro se constituem como “os 
que sabem ou que nasceram para saber” (FREIRE, 1985, p. 156). Esses mitos têm 
servido para justificar um grande número de ações, inclusive pedagógicas, que 
roubam do outro o direito de dizer sua palavra. Manter o mito da absolutização 
da ignorância é altamente eficaz para a manutenção da colonialidade, por negar 
o outro como sujeito. Com ele é validada uma relação verticalizada, já que, 
supostamente, entre sabedores e ignorantes. Trata-se de uma relação em que 
um é o sujeito e o outro, objeto. Uma relação, portanto, em que o diálogo fica 
bloqueado.

A antidialogicidade é, por isso mesmo, outra característica estruturante do 
sistema moderno/colonial. Se apenas a um grupo é conferido o direito de dizer 
sua palavra, de pronunciar o mundo, caberia aos outros situarem-se na condição 
de ouvintes, de espectadores, de “istos”, nos termos de Buber (2001). Portanto, 
não pode haver diálogo, já que este somente pode existir quando há fé nos 
homens (FREIRE, 1985). O que ocorre na verdade é uma invasão cultural, tanto 
mais eficiente à medida que o povo está mais convencido de sua “inferioridade” 
e, consequentemente, da “superioridade” do outro, “invasor”.

Nestes termos, pode-se falar em um sistema educacional colonial alienante 
da ignorância, e inibidor do diálogo sincero. É neste sentido que Freire (1974, 
1985) fala em uma pedagogia do opressor e em uma “educação como prática de 
dominação”. Uma educação antidialógica, negadora do direito do outro de dizer 
sua palavra. Por isso mesmo, o currículo que lhe serve é igualmente antidialógico. 
Não permite a co-presença, é prefixado, rígido e baseia-se na alienação da 
ignorância. Constitui-se num ato de violência, visto que desconsidera saberes, 
experiências e valores produzidos socialmente, mas não sem impor aqueles tidos 
como “superiores”, já que supostamente são universais. Este é o seu caráter 



A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia   |  145 

monocultural, que, ao considerar a ciência como único saber válido e rigoroso, 
deixa de fora muitos conhecimentos alternativos, o que resulta em um grande 
“desperdício de experiência” (SANTOS, 2007a; 2010).

O que se observa é que o currículo tem criado um abismo entre a 
experiência e o conhecimento, não reconhecendo que este último tem sua origem 
na experiência social. Ao fazê-lo, desprestigia a pessoa comum, tida como incapaz 
de produzir saberes. Desta forma, somente alguns grupos, distantes do cotidiano, 
são considerados como produtores de conhecimento. Não é difícil perceber, 
neste caso, porque os currículos escolares mantêm tantos saberes superados, fora 
da validade, fora de contexto, e resistem em incorporar conhecimentos vivos, 
oriundos da própria dinâmica social, que, para além do real pensado, valorizem 
o real vivido (ARROYO, 2011).

2. A ecologia de saberes na formação docente: uma perspectiva 
pós-colonial

Diante das considerações acima, parece claro que um projeto educacional para 
além da modernidade/colonialidade precisa enfrentar o desafio de uma educação 
para o homem-sujeito em detrimento do homem-objeto (FREIRE, 1974). Isto 
impõe superar as características estruturantes do projeto moderno/colonial 
destacadas anteriormente.

Em uma perspectiva pós-colonial, o educando deixa de ser mero recipiente 
e a educação deixa de ser uma prática de arquivamento. Isso porque em uma 
relação entre sujeitos, “conhecimento é interconhecimento” (SANTOS, 2007b, 
p. 85), já que ambos, educador e educando, são sujeitos cognoscentes que se 
intercomunicam, sempre mediados pela realidade. Além disso, “só existe saber 
na invenção, na reinvenção, na busca inquieta, impaciente, permanente, que os 
homens fazem no mundo, com o mundo e com os outros” (FREIRE, 1985, p. 
66). Em função disso, o diálogo é outra implicação quando se reconhece o outro 
como sujeito de conhecimento. 

Ao contrário do antidiálogo, que se baseia numa relação vertical, de 
forma que não comunica, mas faz comunicados, o diálogo dá-se numa relação 



146  |  José Roberto de Souza Santos; Luiz Síveres

horizontal. “Nutre-se do amor, da humildade, da esperança, da fé, da confiança. 
Por isso, só o diálogo comunica” (FREIRE, 1974, p. 107). A ação dialógica, 
portanto, somente se estabelece entre sujeitos, jamais entre sujeitos e objetos. 

Além disso, o currículo, em uma perspectiva pós-colonial, busca sempre 
a síntese cultural, não a invasão cultural. Na síntese cultural os educadores, em 
sua relação com os educandos, não se comportam como invasores porque, “ainda 
que cheguem de ‘outro mundo’, chegam para conhecê-lo com o povo e não para 
‘ensinar’, ou transmitir, ou entregar nada ao povo” (FREIRE, 1974, p. 213, grifos 
do autor). Não há espectadores na síntese cultural. Todos são sujeitos.

Deve-se acrescentar ainda que neste currículo busca-se o diálogo entre 
diferentes saberes, uma ecologia de saberes. A ecologia de saberes, na perspectiva 
de Santos (2007a, 2010), assenta-se no princípio da incompletude de todos os 
saberes e na diversidade epistêmica do mundo. Por mais que a ciência moderna 
tenha se autodefinido como um saber superior e tenha gozado de um privilégio 
epistemológico, o fato é que todos os saberes revelam sempre algum tipo de 
ignorância. É que todo e qualquer saber é sempre incompleto; “não há ignorância 
em geral nem saber em geral” (SANTOS, 2010, p. 106). Partindo deste princípio 
e do reconhecimento da diversidade, em uma perspectiva pós-colonial, propõe-
se que diferentes saberes possam dialogar. Dentre estes diferentes saberes está o 
saber científico.

Um currículo que se funda numa ecologia de saberes reconhece a diversidade 
dos sujeitos presentes na escola e, por isso, acolhe novas vivências, diferentes 
experiências sociais, diferentes formas de produzir conhecimentos e diferentes 
percepções do mundo e de si próprios. Um currículo com esse viés rejeita 
hierarquias abstratas, definidas aprioristicamente, inclui conhecimentos não 
hegemônicos, racionalidades do povo comum e valoriza as autorias positivas de 
grupos desprestigiados socialmente, aos quais foi negado o direito de conhecerem 
suas vivências e se tornarem sujeitos delas. Dentre estes grupos desprestigiados 
estão os próprios praticantes do currículo, professores e alunos, que veem negado 
seu direito de conhecer e de poder contar sua própria história. 

Nesta perspectiva, considerar os professores como produtores de 
conhecimentos legítimos, conhecimentos distintos, mas não inferiores aos demais, 
é um passo decisivo na direção de um modelo educacional pós-colonial. Esta 



A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia   |  147 

não é somente uma questão epistemológica decisiva, é, na verdade, uma questão 
política central, já que toca naquilo que historicamente vem-se compreendendo 
por saber e, o que é ainda mais importante, por sujeitos do conhecimento – 
designação até aqui atribuída a alguns eleitos, quase sempre distanciados da 
vivência cotidiana. Mas, afinal, o que são saberes docentes? O que os diferencia 
de outras formas de saber?

De acordo com Tardif (2002), os saberes docentes são compostos de vários 
saberes e derivam de muitas e variadas fontes, de forma que é um saber plural, 
temporal e heterogêneo. O saber docente, segundo o autor, seria o resultado da 
interação dos saberes da formação profissional, que compreenderiam os saberes 
transmitidos pelas instituições responsáveis pela formação dos professores 
(saberes produzidos pelas ciências da educação e saberes pedagógicos), os saberes 
disciplinares, os saberes curriculares e a experiência. 

Com aqueles primeiros – saberes da formação profissional, saberes 
disciplinares e curriculares – os professores mantêm uma relação de exterioridade, 
já que não os controla nem os produz. São, no máximo, aplicadores desses 
saberes. Os saberes que lhes são próprios e com os quais mantêm uma relação 
de interioridade são resultantes da experiência e são validados por ela. São os 
saberes experienciais ou práticos. Por meio desses saberes é que os professores 
compreendem e dominam (ou tentam compreender e dominar) sua prática 
(TARDIF, 2002). Segundo o autor, “São saberes práticos”, não sistematizados em 
nenhuma teoria, “não provêm das instituições de formação nem dos currículos 
(...) Constituem, por assim dizer, a cultura docente em ação” (p. 48-49). Ainda 
nas palavras do autor, “os saberes experienciais não são como os demais; são, ao 
contrário, formados de todos os demais, mas retraduzidos, ‘polidos’ e submetidos 
às certezas construídas na prática e na experiência” (p. 54).

De acordo com Pereira (2006), o saber escolar possui identidade própria. 
Não é um saber derivado ou transposto, tampouco inferior ao conhecimento 
científico. Já Nunes (2001, p. 34) afirma que “o saber do professor pode ser 
racional sem ser um saber científico, pode ser um saber prático que está ligado à 
ação que o professor produz, um saber que não é o da ciência, mas que não deixa 
de ser legítimo”.

Ao longo do tempo, a atividade prática foi tida como desprovida de saberes, 



148  |  José Roberto de Souza Santos; Luiz Síveres

ou, no máximo, provida de falsos saberes, já que seria tão somente resultado dos 
saberes teóricos. Essa visão estava fundada na ilusão de uma teoria sem prática e 
de um sujeito sem saberes (TARDIF, 2002). Desta forma, os saberes resultantes 
do real vivido tinham pouco ou nenhum valor. Dentre esses saberes estavam 
aqueles produzidos na escola.

Diante disso, torna-se fundamental dar credibilidade aos saberes produzidos 
na existência cotidiana. Será preciso, para tanto, dar um estatuto epistemológico 
ao saber da experiência. É o que defende Nóvoa (1992), para quem, ainda que 
a escola legitime saberes produzidos fora de domínio, ela é também um espaço 
de reflexão sobre as práticas, “o que permite vislumbrar uma perspectiva dos 
professores como profissionais produtores de saber e saber-fazer” (NÓVOA, 1992 
apud PEREIRA, 2006, p. 16). Isso exige a compreensão de que o professor: 

Não é somente alguém que aplica conhecimentos produzidos por outros, 
não é somente um agente determinado por mecanismos sociais: é um 
ator no sentido forte do termo, isto é, um sujeito que assume sua prática 
a partir dos significados que ele mesmo lhe dá, um sujeito que possui 
conhecimentos e um saber-fazer provenientes de sua própria atividade e 
a partir dos quais ele a estrutura e a orienta. (TARDIF, 2002, p. 230).

Esse é um dos desafios no estabelecimento desse estatuto epistemológico. 
Outro desafio diz respeito à “objetivação” dos saberes da docência. Se, como 
se afirmou acima, os professores são sujeitos de conhecimento, se possuem 
saberes que lhes são próprios, será preciso encontrar meios para compartilhá-
los, para “objetivá-los”, para traduzi-los em racionalidades, de forma que sejam 
comunicados a outros e que possam ser analisados e criticados.

Tornar os saberes docentes inteligíveis é também um dos desafios que 
devem ser enfrentados na busca de uma ecologia de saberes. Isso porque, para que 
haja diálogo entre diferentes saberes, é preciso que estes sejam compreendidos 
por todos os sujeitos. Em caso contrário, eles dificilmente se interpenetrariam. 
No fundo, não passariam de comunicados, no sentido freireano. A ecologia de 
saberes exige, portanto, um esforço conjunto para que de fato haja comunicação.



A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia   |  149 

3. Possibilidades emergentes de uma ecologia de saberes

Tendo nos documentos institucionais analisados a concepção de que o currículo 
é um sistema de final aberto, esses preveem que, a despeito de haver uma 
composição inicial de objetivos curriculares, de conteúdos disciplinares, de 
metodologias e de ementas para as disciplinas, eles deverão ser constantemente 
revisitados e atualizados de forma a “incorporar o dinamismo das mudanças” e 
“a dinâmica do conhecimento”. Essa atualização deveria resultar das ações de 
todos os participantes nos processos educativos da instituição. 

Apresentada nas entrevistas a questão sobre quais sujeitos devem planejar o 
currículo, em todas as falas apareceram “professores”. Na maior parte incluíram-
se, além dos professores, outros membros da comunidade escolar como 
coordenação pedagógica, alunos, família e direção. Na visão dos professores, o 
currículo não só é um sistema de final aberto, mas os sujeitos que o planejam 
devem ser também os sujeitos que o praticam e vice-versa. Entretanto, quando 
discutido sobre quem participa efetivamente do planejamento do currículo na 
IES investigada, não parece ser isso o que ocorre. Nenhum entrevistado falou da 
participação de alunos nesse planejamento. Ademais, metade afirmou que não 
participa ou participou da elaboração desse currículo. Na verdade eu quando eu 
cheguei eu recebi um currículo pronto (...) (P1)4. Outro participante afirma: Esse 
currículo ele já vem da mantenedora (P3).

No que se refere à importância que deva ser dada aos saberes experienciais 
construídos na educação básica no curso de Pedagogia, a julgar pelo que está 
expresso em seus documentos, há grande preocupação da instituição com uma 
formação do pedagogo sustentada pela articulação entre teoria e prática, entre 
os saberes de formação e a experiência, e uma ampla valorização dos saberes 
construídos na docência.

Como forma de garantir essa valorização e o diálogo entre saberes, estão 
previstos nos documentos institucionais analisados quatro ações: a) a organização 
curricular em eixos, com um (a1) eixo de formação, composto pelos saberes das 

4	 Na análise dos dados das falas dos entrevistados foram identificadas pela consoante “P”, maiúscula, seguida 
dos numerais de 1 a 6, obedecendo à ordem das entrevistas. Assim, ao nos referirmos à fala do primeiro 
docente entrevistado, utilizaremos a identificação P1, o segundo, P2, e assim por diante.



150  |  José Roberto de Souza Santos; Luiz Síveres

ciências da educação, saberes da Didática e da Pedagogia e pelo denominado 
“Núcleo dos Conhecimentos Específicos”, e um (a2) eixo de articulação, composto 
pelas Práticas de Ensino, Estágios Supervisionados, Atividades de Integração 
Pedagógica (Seminários e Oficinas), extensão e pelas práticas investigativas; b) 
as práticas de ensino, previstas desde o primeiro semestre do curso; c) o estágio 
supervisionado; d) o professor formador com experiência na educação básica.

A seguir, será apresentado como, na visão dos professores, essas e 
outras estratégias que visam promover o diálogo entre diferentes saberes 
são operacionalizadas no curso. Antes, a atenção será dada às impressões dos 
professores acerca dos saberes que eles construíram na docência na educação 
básica. Trata-se, portanto, dos saberes experienciais ou práticos, conforme Tardif 
(2002).

Chama à atenção a ênfase que os docentes deram aos saberes construídos 
na relação com os alunos. Os trechos a seguir demonstram este aspecto. Diz a 
professora 1, fazendo referência aos saberes construídos na educação básica, (...) 
o quanto as pessoas que estavam ali dentro influenciavam naquilo que eu produzia 
(...); prossegue a professora 5, Ouvir o outro. Você ouvir o outro, ouvir o aluno. 
Finalmente, afirma outra docente: Você constrói muitas coisas junto com as crianças, 
você modifica totalmente o seu modo de ver a educação (...) (P6).

Com base nessas falas, percebe-se como novas identidades para o ser 
professor vão se configurando, tendo sempre como referência o estar com o 
outro, o construir com o outro, o aprender com o outro. É curioso como nenhum 
dos participantes privilegiou algum tipo de saber disciplinar ou curricular, mas 
aquilo que só se constrói com a presença do outro. A dupla consciência dos 
professores, de que, a) aprende-se juntamente com os outros e que b) aprende-
se a ser professor na docência, é fundamental para o rompimento com modelos 
curriculares mais prescritivos e a tradição aplicacionista, ainda tão comum na 
formação docente, conforme denunciou Tardif (2002).

Abordou-se, na sequência, a importância dos saberes docentes no currículo 
do curso de Pedagogia. Todos os interlocutores consideraram fundamental a 
presença desses saberes na formação do pedagogo. Ainda mais, afirmaram que 
estes estão contemplados no currículo do curso investigado. Vejamos: 



A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia   |  151 

[o curso] deveria preparar o nosso pedagogo para isso. Enfrentar os problemas 
que eles irão ter durante a vivência de trabalho deles (P6). Acrescenta uma 
professora: (...) o professor que tem consciência desse trabalho ele já faz esse 
trabalho, inconsciente, inclusive. Ele já faz, porque, (...) por exemplo, como 
eu já tenho essa gama de experiências eu sei o que é necessário que o professor 
ele hoje saiba e tenha conhecimento (P2).

Destacam-se nos trechos acima dois aspectos fundamentais no que concerne 
ao diálogo entre os saberes da experiência e os saberes científicos nos cursos de 
licenciatura. Em primeiro lugar, a consciência que o professor formador tem da 
importância de que os saberes da prática estejam contemplados na formação 
do pedagogo. O segundo aspecto é a integração de professores que atuam na 
educação básica na formação de professores, a fim de que atuem como formadores. 
A autora da segunda fala, além de atuar como formadora no curso de Pedagogia, 
trabalha no magistério na educação básica, o que a torna uma fonte viva de 
saberes docentes. O fragmento demonstra bem a consciência que ela tem disso. 
A importância dessa estratégia também é enfatizada por outro participante, ao se 
referir à atuação de uma colega de trabalho, docente na educação básica: (...) tem 
uma [professora] ela produz muito, ela traz coisa da escola, porque ela dá aula ainda 
até hoje na escola (P1). 

Não obstante, em que pese a importância inconteste do professor formador 
experiente no exercício docente na educação básica nos cursos de formação de 
professores, o relato a seguir, feito por um participante ao discutir a unidade 
teoria-prática, demonstra bem a dimensão insubstituível da prática pedagógica 
concreta do graduando, tornando evidente a importância de procedimentos 
metodológicos que coloquem o professorando em contato direto com a realidade 
concreta da educação básica. Vejamos:

Por exemplo, você tá trabalhando determinado conteúdo no ensino superior, 
então, por exemplo, uma observação que você propõe ao seu aluno do ensino 
superior em uma turma de educação básica, ele já consegue agregar algum 
saber ali, seria a prática com a teoria, seria a teoria que a gente passa pra eles 
com a praticidade no desenvolvimento dele. (...) as aulas ficam mais ricas, 
porque quando você tá ali dando a teoria, “ lembra, quando vocês presencia-
ram isso?”, então assim, é fundamental esse trabalho (...) é algo que a gente 
tem que propor sempre, porque por mais que a gente traga as nossas experiên-
cias, como na educação básica, é bom que eles presenciem (...) (P2).



152  |  José Roberto de Souza Santos; Luiz Síveres

Abordado o diálogo entre os saberes docentes e os saberes acadêmicos, 
ficou claro o posicionamento positivo dos interlocutores quando à articulação 
entre esses saberes, inclusive com diversos registros de metodologias capazes 
de viabilizá-la. A saber, o estágio supervisionado, as observações de turmas na 
educação básica, as disciplinas de Metodologia, os debates, as saídas de campo, 
a “didática”, a observação de crianças em processo de alfabetização, as oficinas e 
a prática de ensino. Esta última, prevista no Projeto Pedagógico do curso desde 
o 1º semestre.

Dada a importância que tem no curso, analisa-se a seguir o estágio 
supervisionado. Vale a pena citar um fragmento da entrevista com uma professora, 
no trecho em que se refere à importância dessa atividade. É um choque, é um 
espanto, admiração. (...) As alunas quando elas vão e retornam elas veem realmente 
a teoria e a prática e como elas deverão conciliar isso (...) (P5).

Alguns elementos podem ser destacados no enunciado. Se, desde o primeiro 
semestre, os alunos têm no currículo as práticas de ensino, somando até o 4º 
semestre 580 horas para essa atividade – quase duas vezes a carga horária do 
próprio estágio – causa estranhamento esse “choque, espanto e admiração”. 
Além disso, fala-se em conciliar teoria e prática. Não deveria ser esse, contudo, o 
propósito da disciplina quando se busca uma unidade teoria e prática. Conforme 
alerta Pimenta (2006), o estágio é uma atividade teórica, com base na qual se 
busca conhecer a prática objetiva dos professores e das escolas, a fim de que o 
futuro professor possa se instrumentalizar para a práxis docente. 

Concluídas as análises, foi possível constatar que, apesar de os professores 
considerarem a presença e o diálogo com os saberes docentes fundamentais 
para a formação do pedagogo, falta ao curso um projeto, resultante de decisões 
colegiadas, suficientemente claro quanto à necessidade desse diálogo. Falta clareza, 
ainda, no que se refere à finalidade de algumas atividades presentes no Projeto 
Pedagógico do curso, como as práticas de ensino e os estágios supervisionados. 

Ainda que isso não impossibilite a presença dos saberes docentes no currículo 
do curso, tampouco o diálogo entre esses saberes e os saberes das ciências da 
educação, torna estas importantes ações ainda tímidas, o que não desqualifica o 
esforço, muitas vezes individual, de dar relevo aos saberes práticos.

Apesar disso, o estudo trouxe evidências de que os saberes construídos na 



A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia   |  153 

práxis dos professores da educação básica estariam de algum modo presentes no 
currículo do curso de Pedagogia. Nos próprios formadores que atuam ou atuaram 
no magistério da educação básica e em algumas ações, como o diálogo em sala 
de aula com alunos que já atuam no magistério, a socialização das experiências 
das aulas de campo e das observações, as oficinas pedagógicas, os seminários e 
os estágios supervisionados. Isto demonstra que há de algum modo um diálogo 
entre saberes e fazeres de fontes diversas nesse curso, o que é fundamental quando 
se vislumbra uma ecologia de saberes.

Conclusão

Finalizado o estudo, observa-se que, mesmo em uma instituição ainda bastante 
colonial, na qual a participação e a construção coletivas são timidamente 
exercitadas e os conhecimentos e objetivos educacionais parecem ser resultado de 
uma determinação externa, vê-se emergir marcas de um currículo pós-colonial, 
com modos mais democráticos de se fazer educação e elementos preparadores 
para uma ecologia de saberes. 

Provavelmente o que está sendo feito é uma ampliação simbólica de pequenas 
ações, da qual nos falou Santos (2007a, 2010, 2011), uma espécie de contração 
do futuro. Este compromisso com as possibilidades presentes, que apontam para 
o futuro, é resultado de uma opção descolonial, que, mesmo sem perder de vista 
uma forte reação colonial, que tenta desacreditar as tentativas de fazer frente a 
uma pedagogia do objeto, tampouco pode abrir mão para aquilo que poderia dar 
visibilidade ao que já está sendo feito, ou que está por ser feito. 

Referências

ARROYO, M. G. Currículo, território em disputa. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011.

BARDIN, L. Análise de conteúdo. Lisboa, PT: Edições 70, 2012.

BUBER, M. Eu e Tu. São Paulo: Centauro, 2001.



154  |  José Roberto de Souza Santos; Luiz Síveres

DUSSEL, E. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, E. (Org.). 
A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-
americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. (Coleção Sur Sur), p. 24-32. 
Disponível em: <http://biblioteca virtual.clacso.org.ar/libros/lander/pt/dussel.
rtf>. Acesso em: 10 out. 2011.

FREIRE, P. Educação como prática da liberdade. 16. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1974.

______. Pedagogia do oprimido. 14. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985.

MIGNOLO, W. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua 
e identidade, Rio de Janeiro, n. 34, 2008a, p. 287-324. Disponível em: <http://
www.uff.br/cadernosdeletrasuff/34/artigo18.pdf>. Acesso em: 02 abr. 2012.

______. Novas reflexões sobre a ideia de América Latina: a direita, a esquerda e 
a opção descolonial. Caderno CRH, Salvador, v. 21, n. 53, 2008b, p. 239-252.   
Disponível em: <http://www.cadernocrh.ufba.br/viewarticle.php?id=564>. 
Acesso em: 02 abr. 2012.

NUNES, C. M. F. Saberes docentes e formação de professores: um breve 
panorama da pesquisa brasileira. Educação & Sociedade, Campinas, ano XXII, 
n. 74, abr. 2001, p. 27-42.   Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/es/
v22n74/a03v2274.pdf>. Acesso em: 27 fev. 2012.

PEREIRA, J. E. D. Formação de Professores: pesquisa, representações e poder. 
2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.

PIMENTA, S. G. O estágio na formação de professores: unidade teoria e 
prática? 7. ed. São Paulo: Cortez, 2006.

QUIJANO, A. “Colonialidad y Modernidad-racionalidad”. In: BONILLA, H. 
(Comp.). Los conquistados. Bogotá: Tercer Mundo/FLACSO, 1992. p. 437-
449.

______. Dom Quixote e os moinhos de vento da América Latina. Estudos 
Avançados, São Paulo, v. 19, n. 55, set./dez. 2005, p. 9-31.    Disponível em: 
<http://www.scielo.br/pdf/ea/v19n55/01.pdf>. Acesso em: 30 mar. 2012.



A ecologia de saberes na formação de professores: 
um estudo sobre os saberes docentes no curso de Pedagogia   |  155 

______. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, B. de S.; 
MENESES, M. P. (Orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 
84-130.

SANTOS, B. de S. Reinventar a teoria crítica e reinventar a emancipação 
social. São Paulo: Boitempo, 2007a.

______. Para além do pensamento abissal. Novos Estudos, São Paulo, v. 79, p. 
71-94, nov. 2007b.

______. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. 3. ed. São 
Paulo: Cortez, 2010.

______. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da experiência. 8. ed. 
São Paulo: Cortez, 2011.

SANTOS, B. de S.; MENESES, M. P. (Orgs.). Epistemologias do Sul. São 
Paulo: Cortez, 2010.

TARDIF, M. Saberes docentes e formação profissional. 3. ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2002.





  157 

Capítulo 10

A gestão participativa e o dialogismo 
percebido no processo educacional

Renato de Oliveira Brito

Introdução

A escola tem recebido novas exigências da sociedade em consequência dos avanços 
tecnológicos, sociais e culturais ocorridos nas últimas décadas. É sabido que o 
diálogo favorece as relações interpessoais, à medida que aproxima os agentes 
envolvidos no processo comunicacional e considerando cada pessoa a carregar 
consigo uma bagagem sociocognitiva, que se torna o padrão de referência de 
cada indivíduo. A divergência nesses padrões pode ser motivo de ruídos no 
processo de comunicação e, no ambiente educacional, a ocorrência desses ruídos 
pode dificultar não só a interação professor-aluno, mas as interações escola-meio 
ambiente.

Este texto tem como objetivo elucidar as vantagens da reflexão dialógica 
existente na gestão participativa para a promoção da educação. A ideia é discutir 



158  |  Renato de Oliveira Brito

os impactos positivos da mudança de paradigma no processo administrativo 
do ambiente escolar e seus impactos positivos no processo educacional e na 
comunidade em que a escola se insere.

Discute-se, neste cenário, a necessidade de se promover a gestão participativa, 
que é um pressuposto essencial para a formatação da escola em uma nova 
estrutura de educação que contribua para o desenvolvimento socioambiental. 
Assim, a escola, representada por todos os seus colaboradores, busca incentivar 
o diálogo com a sociedade, que por sua vez é representada pelos alunos, pais e 
demais beneficiários da educação, recebida no ambiente escolar, ao mesmo tempo 
em que também modifica sua estrutura de gestão, migrando de um modelo 
tradicional para outro mais embasado em pressupostos de gestão participativa.

Segundo compreensão de Beraldo e Pelozo (2007), uma visão comum 
compartilhada entre as pessoas que compõem a comunidade escolar resulta na 
construção de objetivos, metas, caminhos teóricos e práticos a serem seguidos 
por todos na construção do Plano de Desenvolvimento da Escola, dos projetos 
financeiros e pedagógicos. Também é importante considerar que, por se tratar de 
um espaço público, a escola deve apresentar-se como um espaço aberto e comum 
a todos, ou seja, acessível à participação de seus usuários, governando e deixando-
se governar por todos de forma responsável e partilhada. No entanto, a realidade 
que se apresenta não é bem essa. A comunidade tende a estar ausente, a sentir-
se desmotivada para a participação na tomada de decisões, comportamento 
reforçado, de certa forma, pela própria escola que, conforme seu referencial de 
gestão, pouco favorece essa participação, desobrigando-se da responsabilidade de 
informar à comunidade envolvente acerca do grau de poder que deveria exercer 
sobre suas decisões, caso lhe fosse oportunizado (BRITO, 2011).

O modelo de processo educativo deve ser, portanto, baseado na construção 
conjunta do planejamento estratégico e da organização escolar. Pois, dentro de 
uma ação participativa, sob a condução da gestão escolar, todos são corresponsáveis 
pelo aperfeiçoamento do processo administrativo-pedagógico. 

No processo de construção deste novo modelo que estimula uma ação 
participativa, deve-se considerar que as relações interpessoais são uma das 
maiores dificuldades encontradas. Segundo Bergamini:



A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional   |  159 

Um conceito muito útil de ‘interpessoal’ é aquele no qual todas as situ-
ações classificadas como tal têm importantes propriedades em comum 
– propriedades que são, em geral, diferentes daquelas situações não inter-
pessoais (2006, p. 85).

As diferenças de percepção trazidas pelo indivíduo devem ser desenvolvidas 
de maneira estratégica e encaradas como catalizadores para que o ambiente, 
como um todo, seja beneficiado com bons resultados. A participação na escola 
traduz-se em um processo que deve ser estimulado, uma vez que não ocorre 
de maneira espontânea. Por essa razão, dentro do planejamento escolar devem 
ser desenvolvidos mecanismos que motivem e convidem os diversos integrantes 
da comunidade escolar a contribuir, a se comprometer e, consequentemente, a 
assumir responsabilidades no processo administrativo-pedagógico educacional 
(BRITO, 2011).

O papel do educador também é revisto na obra de Balbinot (2006, apud 
TEIXEIRA, 2000, p. 20-21), que preconiza que o educador é guarda e responsável 
pela educação. O autor se expressa da seguinte maneira:

Por meio de experiência já adquirida da humanidade, deve o educador 
traçar o roteiro do desenvolvimento individual, dirigir o seu curso, cor-
rigir os seus desvios, acelerar a sua marcha, assistir, enfim, em todos os 
passos, a obra da educação de que é guarda responsável. (...) O educador 
moderno não acredita que o pensamento e a ação se gerem no vácuo (...) 
(BALBINOT, 2006, p. 91).

A nova percepção dialógica do processo educacional encara o diálogo 
enquanto fator primordial para as relações entre os agentes envolvidos no 
processo. Professores, pais e alunos, no convívio social, devem alinhar seus 
objetivos de forma a enriquecer o aprendizado. Ainda, a educação é fator básico 
para o desenvolvimento sustentável, social e econômico e sua contribuição se 
torna mais eficaz, quanto maior a quantidade de agentes comprometidos com o 
seu processo de formulação e implantação (UNESCO, 2005). 

Neste sentido, um conceito importante é o de governança, que é um difusor 
tanto da gestão participativa quanto dos projetos socioambientais na escola, o 
que pressupõe a interação dos atores pertencentes à comunidade escolar em 



160  |  Renato de Oliveira Brito

conjunto com outros externos, como as famílias, para o seu atendimento às novas 
exigências da sociedade atual.

1. Gestão participativa: conceitos e pressupostos de validação 
prática

Em sua origem etimológica, o vocábulo “participar” provém do latim participare, 
que significa tomar parte. Participar é a ação social que consiste em intervir 
ativamente nas decisões e ações relacionadas com a planificação, a atuação e a 
avaliação da atividade que se desenvolve, neste caso, na esfera escolar. Refere-se a 
atos deliberados e conscientes que nascem do direito consubstancial dos cidadãos 
de construir, livre e responsavelmente, como protagonistas, a realidade em que 
vivem (GUERRA, 2002).

Numa visão geral, gestão pode ser entendida como a prática administrativa 
que define e direciona o uso dos recursos financeiros, materiais, de informação, 
tecnológicos, humanos, parcerias, além das políticas e das alianças para o alcance 
de objetivos. Gestão é, portanto, a força física e a inteligência humana, ambas 
aplicadas ao trabalho. Os elementos de participação e de interações humanas são 
intrínsecos à gestão. O conceito de gestão pode ser entendido como:

 
Um processo de mobilização da competência e da energia de pessoas 
coletivamente organizadas para que, por sua participação ativa e com-
petente, promovam a realização, o mais plenamente possível, dos ob-
jetivos de sua unidade de trabalho, no caso, os objetivos educacionais 
(LÜCK, 2006, p. 21) 

Outro pensador que trata do tema é Sander (1995), que amplia essa 
compreensão, apontando construções conceituais muito pertinentes. Segundo 
ele, 

É possível delinear quatro construções conceituais e praxiológicas di-
ferentes de gestão da educação: administração eficiente, administração 
eficaz, administração efetiva e administração relevante. Às quatro cons-
truções correspondem quatro critérios respectivos para avaliar e orientar 



A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional   |  161 

o desempenho administrativo: a eficiência, a eficácia, a efetividade e a 
relevância (p. 45).

Na visão administrativa contemporânea, os conceitos eficiência e eficácia da 
administração tradicional são quase que substituídos por seu critério de efetividade. 
Os educadores agora se preocupam, majoritariamente, com a responsabilidade 
social da gestão da educação e com a sua capacidade de responder efetivamente 
às demandas e necessidades da sociedade em que a escola se insere, tudo isso de 
forma relevante e estimulante para a boa educação.

Promover a evolução do modelo de administração clássica para o conceito 
de gestão tornou-se um desafio a ser transposto, um desafio para o qual a escola 
não estaria preparada. O próprio avanço da ciência passou a exigir mudanças 
profundas no contexto das organizações, influenciando a conformação desses 
novos modelos do campo administrativo, especialmente com o campo da 
educação. Além da ciência, o avanço industrial, com suas novas formas de 
organização e métodos, também sofreu profundas modificações, influenciando 
de forma direta a expectativa do aluno em relação às propostas oferecidas 
pela escola, uma vez que este espaço se mostra supostamente responsável pela 
preparação para o ambiente de trabalho.

A sociedade, mais especificamente os pais dos alunos, passou a exigir da 
escola uma atuação mais eficaz e mais efetiva em relação ao desempenho dos 
filhos e, com isso, as possibilidades, bem como o interesse de envolvimento nas 
ações promovidas pela escola ampliaram-se consideravelmente. Instalou-se, em 
princípio, certa inquietação e sensação de incômodo por parte dos profissionais 
educadores e dos próprios gestores, por conceberem esta aproximação como 
uma ameaça à autonomia escolar. Se, por um lado, essa aproximação foi vista 
com bons olhos pelos profissionais da educação, que buscavam participação 
mais ativa de pais e familiares na educação da criança, por outro, um lado mais 
cético foi lançado sobre essa proximidade, uma vez que a presença deles neste 
espaço implicaria avaliar as estratégias dos educadores, intensificando o nível de 
exigência sobre os resultados obtidos na escola.

Ainda sobre a participação da família no processo educacional, segundo 
Chalita (2001, p. 20), sua responsabilidade é a de “formar o caráter, de educar 



162  |  Renato de Oliveira Brito

para os desafios da vida, de perpetuar valores éticos e morais. A família é um 
espaço em que as máscaras devem dar lugar à face transparente, sem disfarces. 
O diálogo não tem preço”. É a valorização do diálogo no ambiente doméstico 
que faz com que os conhecimentos ali adquiridos sejam colocados em prática nas 
interações sociais, de forma que o respeito e a ética sejam praticados. 

De acordo com Gadamer (1999), o círculo de compreensão consiste em 
interpretar, rompendo com os pré-conceitos e pré-compreensões que o pesquisador 
tem ao se deparar com o objeto de estudo. Neste sentido, o conhecimento acerca 
de um tema é adquirido a partir da interpretação do que está velado em um 
diálogo que se apresenta a partir de determinado contexto.

Com o diálogo, a interação é baseada na troca de experiências entre filhos 
e pais, sendo que os últimos podem apresentar suas experiências passadas. Para 
Vasconcelos (1989, p. 123), dialogar é, também, “o olho no olho, estar junto, 
inteiro; querer saber como o filho está indo, suas conquistas, temores, expectativas 
de vida, visão de mundo, preocupações etc.” Por isso, pais e filhos que dialogam 
conseguem perpetuar valores necessários para a boa convivência em sociedade, 
sobretudo na escola. 

Para a comunidade, participar da gestão de uma escola significa inteirar-se 
e opinar sobre os assuntos sobre os quais muitas vezes se encontra despreparada 
para debater. Trata-se de um aprendizado político e organizacional (participar 
de reuniões, dar opiniões, anotar, fiscalizar, cumprir decisões) que gera mudança 
na visão que a comunidade tem de direção de escola, passando a não esperar 
decisões prontas para serem seguidas. Afigura-se, enfim, pensá-la não como um 
organismo governamental, portanto externo, alheio, mas sim como um órgão 
público que deve ser não apenas fiscalizado e controlado, mas dirigido pelos seus 
usuários (HORA, 1994).

A gestão democrática exige uma redefinição das relações de poder da 
organização escolar com vistas a superar o modelo vigente. O diretor deixa de ser 
o único a tomar decisões e passa a compartilhar responsabilidades, pois o trabalho 
educacional consiste em uma ação de caráter coletivo, cujo sucesso pressupõe 
a “participação conjunta e integrada dos membros de todos os segmentos da 
comunidade escolar” (LÜCK et al., 2010, p. 37).

A necessidade de promover a articulação entre a escola e a comunidade a 



A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional   |  163 

que serve é fundamental. O entendimento de que a escola não é um órgão isolado 
do contexto global ao qual se integra deve estar presente no processo de sua 
organização, de modo que as ações a serem desenvolvidas estejam voltadas para 
as necessidades comunitárias. Nesse sentido, faz-se necessário compreender as 
concepções de comunidade e as relações que a escola estabelece com seu contexto 
social imediato (HORA, 1994).

Deve-se discutir, ainda, que o papel de estabelecer limites e regras para os 
educandos não pode ser preterido por seus pais. Nas famílias, Vasconcelos (1989, 
p. 125) aponta que:

Muitas vezes, por um medo interno de não serem aceitos, os pais acabam 
não estabelecendo e/ou não fazendo cumprir os limites, levando a uma re-
lação muito permissiva. Outras vezes, sentindo necessidade de fazer algu-
ma coisa, mas não tendo clareza, acabam impondo limites, sem explicar 
a razão. A superação desta situação pode se dar pelo diálogo, com afeto e 
segurança, chegando a limites razoáveis. 

Logo, se o aluno não demonstra a ética e a moral exigidas no ambiente 
escolar, acredita-se que a família deixou de cumprir parte de seu papel e agora 
cabe aos educadores suprir a falta do bom comportamento. Faz-se necessário, 
então, o diálogo franco entre pais, alunos e educadores, de forma que o processo 
educacional como um todo não seja prejudicado.

O ser humano só desenvolverá seu potencial social pleno caso lhe seja 
permitido exercer o direito de participar (BRITO, 2011). Cabe à escola oferecer 
a oportunidade de democracia ao aluno, ao mesmo tempo em que é para ele o 
exemplo de um processo participativo bem-sucedido. Além disso, deve propiciar 
ao aluno o seu desenvolvimento nas dimensões cognitiva, afetiva, cultural e, 
acima de tudo, social. 

No que diz respeito especialmente à dimensão social, deve-se considerar que 
esta trata de uma das funções educativas a qual a escola deve assumir, enquanto 
locus das aprendizagens e da disseminação do conhecimento sistematizado, 
de forma contextualizada. Para tanto, a escola, em seu cotidiano pedagógico, 
deve manter-se atenta à dimensão social enquanto marco do processo formativo 
do aluno-cidadão, de modo a ajudá-lo no desenvolvimento das competências 



164  |  Renato de Oliveira Brito

necessárias para o seu convívio harmonioso e produtivo na sociedade. 
Desenvolver o potencial social de crianças e adolescentes implica transpor a 
fronteira da fragmentação dos conteúdos e das práticas conservadoras e limitadas, 
para vislumbrar os novos horizontes pedagógicos, capazes de recriar horizontes 
sociais.  Diante desse contexto, percebe-se que o fim da educação aqui defendida 
deságua na integração entre sociedade em geral, a comunidade em que o aluno 
está inserido e a escola. Logo, remete de imediato à capacidade articuladora do 
gestor escolar em realizar esta mediação, considerando que a sociedade estará 
sempre representada pelas famílias dos estudantes e parceiros externos (BRITO, 
2011).

É possível destacar, segundo Pimenta (1995), três dimensões do projeto 
político-pedagógico que são imprescindíveis ao processo de participação: 
trabalho, participação e reflexão coletiva. 

O trabalho seria a ação a ser desenvolvida, na busca de um objetivo comum 
de benefício e abrangência geral, tendo como participantes ativos todos os 
membros da comunidade escolar. Levar todos a se sentirem motivados a participar 
de forma decisiva e ativa sobre os projetos é de relevância para a conscientização 
das melhorias advindas da gestão participativa.

Reveste-se, também, neste momento, de relevância incomum a participação 
de todos, que unidos em torno de ideias, informações, experiências poderão de 
forma positiva atingir mais rapidamente o objetivo comum, que é encontrar ideias 
inovadoras de uso racional e respeito ao meio ambiente. Garantir a participação 
da comunidade, seja escolar ou convencional, neste momento é fundamental, 
pois ela se conscientizará de suas responsabilidades com relação ao meio ambiente 
e de seu poder de formação de opiniões.

Como reflexão coletiva, tem-se aqui a atividade da comunidade em um todo, 
como pessoas diferentes com ideias diferentes, somadas a atitudes inovadoras, 
resultando em ações positivas. Possibilita-se aqui a oportunidade de levantar 
as necessidades sociais e objetivar ações que visem mudanças e transformações 
para a conquista de uma educação pública de qualidade, que seja responsável e 
consciente de seus deveres enquanto formadora de cidadãos.  

Trata-se de uma visão humanizadora, que valoriza o indivíduo como parte 
integrante de uma coletividade e permite avançar na leitura de uma escola que 



A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional   |  165 

trabalha a dimensão social tornando a escola viva, que, por sua vez, tem o seu 
lugar na transformação e na edificação da sociedade, já que atuam em conjunto.

Reconhecer, escutar e compreender a voz das famílias, tanto de pais, mães, 
avós, quanto dos próprios filhos que estão na escola, pode ser o passo inicial 
mais produtivo no sentido de fazer ecoar o chamado para que a elas se integrem, 
ampliando as possibilidades de transformar em realidade o grande anseio da 
participação popular na escola de forma mais ampla. 

Assim, os primeiros sinais podem ser identificados na postura proativa 
de alguns pais que procuram a escola, não somente para discutir problemas 
específicos de seus filhos, mas para debater e buscar soluções do cotidiano escolar, 
os quais, de forma direta ou indireta, influenciam o desempenho dos filhos em 
particular e também dos demais alunos que ali estão. Quando isso ocorre, cabe 
ao gestor o encargo de catalisar, disseminar e estimular novas iniciativas nessa 
direção, sobretudo por se traduzir também em um indicador da funcionalização 
daquele espaço, o que pode se manifestar por meio da discordância por parte dos 
seus usuários.

Sabe-se, no entanto, que a realidade que se constata tem se distanciado 
dessa perspectiva e os gestores escolares, na maioria das vezes, não conseguem 
vislumbrar uma rica oportunidade de melhorar sua ação de forma participativa 
(BRITO, 2011).

É comum observar que expectativas de toda ordem são depositadas nos 
gestores por serem eles os mais fortes agentes mobilizadores, tanto das classes 
docente e discente, enquanto comunidade escolar interna, quanto das famílias, 
enquanto comunidade escolar externa. Conforme o perfil de cada gestor, espera-
se que a implantação dos mecanismos legais e institucionais, advindos dos 
governos e a criação de estratégias de ação capazes de desencadear essa adesão da 
comunidade escolar, em torno de um objetivo comum, ocorram de forma mais 
ágil e eficaz.

Tudo isso decorre da crença de que a participação, de modo geral, na 
elaboração das políticas educacionais, no planejamento dos projetos institucionais, 
na tomada de decisões pelos respectivos gestores, na distribuição dos recursos e 
nos espaços abertos à avaliação, constitui uma das medidas mais estratégicas para 
que os governos alcancem aceitação mais ampla. Alcançar um processo de gestão 



166  |  Renato de Oliveira Brito

democrática da escola significa, portanto, a conjugação de distintas ferramentas, 
estratégias, instrumentos formais, como a eleição de diretores, a constituição do 
conselho escolar, a descentralização financeira, dentre outras. No entanto, não 
há como desconsiderar que as práticas efetivas de participação se destacam de 
forma singular entre as ações que mais atribuem a cada escola, em particular, a 
possibilidade de constituir sua própria identidade. 

Tal afirmação parte da premissa de que cada comunidade, em seu habitat, 
seria a voz mais indicada para suas necessidades e para as melhores formas de 
atendê-las. Isso implica articulação também com o sistema de ensino, o qual, do 
lugar em que se encontra, possui as ferramentas de promoção da participação no 
âmbito das políticas educacionais (BRITO, 2011).

Considera-se que uma administração eficiente é aquela que encontra uma 
forma de realizar o processo em questão de forma correta com boa qualidade em 
curto prazo e com o menor número de equívocos possível.  Já a administração 
eficaz seria então ligar os objetivos entre si, de forma que os resultados almejados 
e os previstos sejam atingidos, aproveitando-se todas as oportunidades oferecidas 
e viáveis. A união dessas duas formas de administração resultará no alcance do 
objetivo proposto.

A eficiência se dará ao se delegar funções e fazer com que os envolvidos se 
sintam parte integrante do processo e assumam papéis que desenvolvam a eficácia 
para o fator em questão, enquanto a eficácia se dará no momento em que todos 
tiverem consciência de suas responsabilidades com relação à sustentabilidade; e 
quando a educação socioambiental já tiver sido instaurada em cada um, partindo 
desse princípio todos se esmerarão em agir de forma consciente e precisa, visando 
atingir o objetivo maior que é o sucesso do projeto. 

Efetivamente, a partir deste ponto, todos participarão estando conscientes 
da relevância de sua participação para a obtenção do sucesso, pois nenhum 
projeto se desenvolve e obtém êxito sem a participação efetiva e atuante de no 
mínimo um grupo de pessoas interessadas. 

Adotando o enfoque da gestão, o administrador irá buscar parceria com 
todos os stakeholders envolvidos e/ou afetados no processo organizacional no 
momento de tomar decisões, assim como de realização das seguintes tarefas que 
são intrínsecas ao processo de gestão, tais como desenvolver estratégias, definir 



A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional   |  167 

missão, estabelecer metas e objetivos, dimensionar recursos e planejar as aplicações 
desses recursos, efetuar análises de cenários e promover diagnósticos, solucionar 
problemas, impulsionar o processo de inovação organizacional constante, aplicar 
e gerenciar conhecimento, além de agregar valor aos serviços prestados. Segundo 
Freeman (1984, p. 25), stakeholders é o termo que designa “qualquer grupo ou 
indivíduo que pode afetar ou é afetado pela realização dos objetivos da empresa”. 
Na mesma linha, Rowley (1998) considera que os stakeholders são grupos ou 
pessoas que influenciam o conjunto do contexto organizacional na busca do 
alcance de seus objetivos.

No ambiente escolar, estes stakeholders são os alunos, os professores, o 
pessoal técnico-administrativo, os funcionários de apoio, os pais e a comunidade 
local. O conjunto destes atores forma a comunidade escolar, a qual interage com o 
ambiente da escola e, dentro de um modelo de gestão participativa, tem voz ativa 
no processo de tomada de decisão no ambiente escolar. O principal instrumento 
da administração participativa consiste no planejamento participativo que, por 
sua vez, se constitui em um processo contínuo. Noleto (2013, p. 5) lembra a 
importância da gestão participativa, que segundo ela “dá uma nova dimensão 
administrativa e pedagógica quando descentraliza e facilita a construção da 
autonomia para o gerenciamento das ações planejadas pela escola”.

Para ser bem sucedido, um modelo de gestão escolar participativa deve 
promover meios de a comunidade, de forma sequencial e crescente, se motivar e 
manter-se motivada a estar presente na escola, a participar de discussões e debates 
acerca da viabilidade de implantação de novas ideias e projetos, a deliberar no 
processo de tomada de decisão a respeito de quais ideias e projetos debatidos 
realmente serão implantados. Deve-se, também, manter a comunidade engajada 
na execução das ações necessárias para a implantação dos que sejam escolhidos 
(BRITO, 2011).



168  |  Renato de Oliveira Brito

Figura 1
Interfases (ou interfaces) de interação entre a escola e os seus stakeholders. 

COMUNIDADE

FUNCIONÁRIOS
DA

ESCOLA

ENTIDADE
SOCIAL

ESCOLA

FAMÍLIA

GOVERNO ALUNOS

PROFESSOR

Fonte: Brito, 2013, p. 84.

A fi gura ilustra como o diálogo entre todos os envolvidos no processo 
educacional conecta cada integrante à formação do novo modelo de gestão 
participativa. Considera-se que um modelo como este contribui positivamente 
como uma estratégia para a promoção da qualidade na educação e está 
diretamente relacionado à capacidade de a escola identifi car e implantar formas 
de participação da comunidade no processo educacional, favorecendo, assim, o 
comprometimento social com as conquistas democráticas e o enfrentamento de 
desigualdades econômicas, políticas e culturais, na medida em que se aproxima 
da realidade de cada comunidade em sua particularidade. Para ganhar vida, 
a gestão participativa deve, então, encontrar mecanismos para fazer com que, 
dentro das limitações impostas pela legislação, o processo pedagógico ocorra 
com a participação de todos aqueles que afetam e são afetados no presente e 
de todos aqueles que serão afetados, no futuro, pelo resultado do objetivo fi nal 
da escola, que é a construção de um cidadão pleno. A ferramenta inicial para 
que seja adotada a gestão participativa na escola consiste na implementação e no 
funcionamento dos colegiados e de seus respectivos planos de trabalho, dentre 



A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional   |  169 

eles, os projetos pedagógicos. Medidas como estas terminam por estimular a 
comunidade escolar a sentir-se comprometida na construção de uma escola que 
atenda às necessidades da nova ordem social, cujo surgimento foi constatado nesta 
última década. Ressalta-se também o estreitamento da ligação entre comunidade 
e escola, tendo em vista que os pais são informados de tudo que nela se passa, 
seja no que se refere aos filhos, aos alunos em geral ou a assuntos administrativos. 
Embora alguns pais não exerçam função administrativa na escola, as decisões 
no ambiente escolar se dão em comum acordo, e tanto a organização quanto 
a seriedade desses assuntos fazem parte da gestão comunitária e não apenas da 
educacional (BRITO, 2011). 

2. O caráter problematizador do diálogo e a validade da gestão 
participativa

Toda criança inserida no ambiente familiar traz consigo característica da educação 
ali recebida. Por mais que se saiba que os pais possuem várias responsabilidades 
educacionais sobre os filhos, é na escola que o processo educacional se concretiza. 
Como afirma Parolim (2007, p. 14): “sabemos que a família está precisando da 
parceria das escolas, que ela sozinha não dá conta da educação e socialização dos 
filhos”. 

O diálogo na relação professor-aluno tem fundamental importância para 
o sucesso do processo educacional. Ainda que não se possa ignorar o empirismo 
no aprendizado, é necessário questioná-lo para que seja feita uma reflexão mais 
profunda dos conhecimentos assim adquiridos.

Para Dalbosco (2006, p. 38, mimeo.), “se permanecer somente no âmbito 
da consciência espontânea, sem ser confrontado sistematicamente com teorias 
pedagógicas, o fazer pedagógico cotidiano não consegue ultrapassar a mais 
pura espontaneidade”. Fala-se então em diálogo enquanto forma de revisão de 
conteúdo em níveis inteligentes e racionais. O caráter pedagógico do diálogo é 
percebido, pois o mesmo promove a interação professor-aluno, fortalecendo as 
raízes democráticas no ambiente escolar. 

Mas não é só o professor que exerce papel fundamental no processo de 



170  |  Renato de Oliveira Brito

aprendizagem. O sujeito no processo educacional deve ter um posicionamento 
transformador, sua posição diante da aprendizagem deve ser de ação e não de 
adaptação (RUSCHEINSKY et al., 2012), e tal agir envolve a capacidade de 
interagir com tudo o que o cerca na escola e na comunidade em que está inserido, 
o que demanda a interação anterior e primordial dessas duas instâncias sociais.

Em um modelo de gestão compartilhada, o poder de decidir os rumos da 
escola não pertence a um único agente, pois responsabilidades e obriga-
ções são tarefas a serem divididas entre todos: pais, gestores, professores, 
alunos e colaboradores. Esse poder compartilhado se reveste de diversas 
formas, podendo emergir em vários momentos, seja em uma ação social, 
um mutirão, uma reunião de pais e mestres, um serviço voluntário ou 
uma conversa informal. (BRITO, 2013, p. 150).

Neste sentido, deve-se trabalhar na recuperação do diálogo como facilitador 
da interpretação de um indivíduo colocando-se no lugar do outro “desencadeando 
todos os laços que o dignificam como capacidade de escuta, de doação, de crítica 
e de conflito no respeito e reconhecimento das potencialidades dos outros” 
(DALBOSCO, 2006, p. 56, mimeo.). 

Desta forma, o diálogo no processo educacional atua como ferramenta para 
elucidar o caráter mais reflexivo e menos instrumental das relações dialógicas 
ocorridas na escola. Eximir-se de responsabilidades, ou delegá-las a outrem, não 
resulta em uma ação que colabore para se atingir o objetivo proposto, pois se 
trata da democratização e maior participação de todos no processo educacional. 
Deve-se agir de forma compartilhada, distribuindo as responsabilidades a fim de 
se desfrutar dos resultados positivos dessa ação.  

A educação, tanto na família quanto na escola, não pode ser robótica, mas 
dinâmica e humanizada. Os objetivos do aprendizado devem estar explícitos para 
a criança, que por sua vez deve compreender o que pode fazer com ele. Gadamer 
afirma “que a palavra só encontra sua confirmação através da recepção no outro e 
da aprovação do outro e que a consequência do pensar, que não fosse ao mesmo 
tempo um acompanhar dos pensamentos do primeiro pelo outro, ficaria sem 
força convincente” (GADAMER, 1993, p. 133).

Ainda neste prisma, Chalita (2001, p. 120) afirma que “a responsabilidade 
de educar não é apenas da escola, é de toda a sociedade, a começar pela família”. 



A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional   |  171 

Desta forma, pode-se dizer que o modelo de gestão compartilhada é fundamental 
para o empoderamento do aluno enquanto sujeito do processo educacional. 

A gestão participativa atua não apenas no campo educacional, mas também 
na formação do indivíduo e na conscientização da comunidade. Vários projetos e 
ações buscam a integração das matérias obrigatórias dos currículos com assuntos 
atuais do cotidiano dos membros da comunidade e resgatam a necessidade de 
uma convivência pacífica e harmoniosa, tendo a escola como um segundo lar. A 
educação aqui vai além da literatura, ela atinge a normatividade existente e exigida 
pela sociedade no que consiste em preservar o equilíbrio nas comunidades.  A 
liberdade dada aos docentes permite que temas abordados fora do conteúdo dos 
livros escolares – mais próximos do cotidiano de seus alunos – sejam trabalhados 
de forma lúdica e informal.

O processo educacional é fruto da interação entre escola e comunidade, 
pois há entre pessoas, identidade e grupo a formação de uma unidade comum 
capaz de transformar a escola. Mas, de acordo com Brito,

Diante do atual cenário da educação brasileira e dos flagrantes índices 
alcançados pela maioria das escolas nas avaliações institucionais, o que 
se observa é que ambas as partes, comunidade e escola, não se deram 
conta da relação de dependências entre as partes e da necessidade dessa 
proximidade como elemento de transformação do caos educacional que se 
instalou. Atualmente, o silencio da comunidade é o que inquieta e inco-
moda a escola, uma vez que os gestores se perceberam fragilizados diante 
da magnitude do desafio ao qual estão expostos. Além disso, a exigência 
de democratização dos processos escolares intensifica a necessidade de o 
gestor correr em busca de apoio da comunidade (2013, p. 22).

Ainda, “as inter-relações educativas, até então, têm sido presenciais e 
estão embasadas na aproximação entre os atores e interlocutores e requerem a 
coincidência espacial e temporal que intervém nelas” (RUSCHEINSKY et al., 
2012, p. 125).

Pode-se dizer, então, que a dificuldade encontrada pelas escolas hoje é a 
falta de apoio da comunidade em geral. Foram delegadas à escola funções às 
quais ela não é capaz de desenvolver de forma isolada. Entende-se que se não 
houver uma união entre comunidade, gestores, professores, pais e alunos o 



172  |  Renato de Oliveira Brito

sucesso do processo educacional estará comprometido, uma vez que o mesmo 
não será alcançado em sua plenitude. 

A “respeito da comunidade, recorre-se ao conceito previsto na ecologia, 
para dizer de um fenômeno – biocenose – que resgata o sentido da totalidade das 
organizações vivas e dinâmicas que pertencem ao mesmo ecossistema” (BRITO, 
2013, p. 23). Esse conceito corrobora a ideia de a união do ambiente escolar como 
um todo ser a chave para o melhor desenvolvimento do processo educacional. 
Ou seja, um modelo de gestão bem sucedido consegue superar os problemas que 
enfrenta em seu entorno.

Conclusão

A interação aluno e escola parte da percepção que o docente consegue ter da 
realidade do aluno enquanto resultado da comunidade em que se insere. Quanto 
mais o senso de pertencimento é percebido, melhor será a abordagem do professor 
na intenção de promover tal interação. 

O fortalecimento da gestão democrática deve estar associado à 
democratização do processo pedagógico, pois se assim estiver, todos agirão de tal 
maneira que todo o processo educacional será legitimado para então a gestão ser 
democrática, participativa e compartilhada, o que renderá resultados escolares 
positivos. Quando uma comunidade se congrega em prol de um objetivo comum, 
sempre se trabalha de forma conjunta para garantir que o sucesso seja o único 
resultado possível a partir das ações executadas.

A comunidade escolar deve agir de forma a assumir seu papel de maneira 
consciente e se responsabilizar para que seus atos sejam os elos entre o projeto 
e o sucesso de sua concretização. Se cada um se responsabiliza pelo seu papel, 
enquanto participante da interação escola-comunidade, a gestão se descentraliza 
e todos começam a sentir-se parte viva e ativa desse novo modelo de gestão 
participativa.



A gestão participativa e o dialogismo percebido no processo educacional   |  173 

Referências

BERALDO, Fernando; PELOZO, Rita de Cássia Borguetti. A gestão participativa 
na escola: tendências e perspectivas. Revista Científica Eletrônica de Pedagogia, 
Garça, SP, ano 5, n. 10, 2007, p. 1-23. Disponível em: <http://www.editorafaef.
com.br>. Acesso em: 8 jul. 2013.

BALBINOT, Rodinei. Ação pedagógica: entre verticalismo pedagógico e práxis 
dialógica. São Paulo: Paulinas, 2006. 

BERGAMINI, Cecília Whitaker. Psicologia aplicada à administração de 
empresas. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2006.

BRITO, Renato de Oliveira. A relevância da participação da comunidade 
escolar em um modelo de gestão compartilhada. 2011, 82 f. Dissertação 
(Mestrado em Educação) – Universidade Católica de Brasília, Brasília, 2011.   
Disponível em: http://www.reveduc.ufscar.br/index.php/reveduc/article/
viewFile/151/139 Acesso em: 12 fev. 2015

______. Gestão e comunidade escolar: ferramentas para a construção de uma 
escola diferente do comum. Brasília: Liber Livro, 2013.

CHALITA, Gabriel. Educação: a solução está no afeto. São Paulo: Gente, 2001.

COSTA, Eliezer Arantes da. Gestão estratégica: da empresa que temos para a 
empresa que queremos. São Paulo: Saraiva, 2007.

DALBOSCO, C.A. Incapacidade para o diálogo e agir pedagógico. Passo 
Fundo, RS, 2006. (Mimeo.).

FREEMAN, R. E. Strategic management. A stakeholder approach. Boston: 
Pitman Publishing, 1984.

GADAMER, H.G. Die Unfahigkeit zum Gesprach. In: Wahrheit und Methode 
II, Band II. Tubingen: Mohr, 1993. (Tradução de Luiz Rohden)

______. Verdade e método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 
3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999.

GUERRA, Miguel Ángel Santos. Os desafios da participação: desenvolver a 
democracia na escola. Porto, PT: Porto Editora, 2002.



174  |  Renato de Oliveira Brito

HORA, Dinair Leal da. Gestão democrática na escola: artes e ofícios da 
participação coletiva.  São Paulo: Papirus, 1994. 

LÜCK, H. A. A gestão participativa na escola. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009. 

______; FREITAS, K. S. de; GIRLING, R; KEITH, S. A escola participativa: 
o trabalho do gestor escolar. Petrópolis, RJ: Vozes, 2010.

NOLETO, Eusébia, Araújo Pereira. Gestão compartilhada: autonomia da escola. 
2013. Disponível em: <http://consad.org.br/wp-content/uploads/2013/02/
GEST%C3%83O-compartilhada-autonomia-da-escola.pdf>. Acesso em: 15 fev. 
2015.

PAROLIN, Isabel Cristina Hierro. Pais e educadores: quem tem tempo de 
educar? Porto Alegre: Mediação, 2007.

PIMENTA, S. G. O pedagogo na escola pública. 3. ed. São Paulo: Edições 
Loyola, 1995.

ROWLEY, T. J. Moving beyond dyadic ties: a network theory of stakeholder 
influences. Academy of Management Review, Toronto, v. 22, n. 4, 1998, p. 
887-909. Disponível em: http://tupi.fisica.ufmg.br/michel/docs/Artigos_e_
textos/Gestao/stakeholders.pdf. Acesso em: 20 mar. 2015.

RUSCHEINSKY, Aloísio et al. Educação ambiental: abordagens múltiplas. 
Porto Alegre: Penso, 2012.

SANDER, B. Gestão da educação na América Latina: construção e reconstrução 
do conhecimento. Campinas/SP: Autores Associados, 1995.

UNESCO. Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a 
Cultura. Década da educação das Nações Unidas para um desenvolvimento 
sustentável, 2005-2014: documento final do esquema internacional de 
implementação. Brasília: UNESCO, 2005. Disponível em: http://unesdoc.
unesco.org/images/0013/001399/139937por.pdf. Acesso em: 12 fev. 2013.

VASCONCELOS, Celso dos Santos. Disciplina: construção da disciplina 
consciente e interativa em sala de aula e na escola. 7. ed. São Paulo: Libertad, 
1989.



  175 

Capítulo 11

Desafios da formação de professores: 
educar para a cidadania global

Mariana Aparecida Chistiano

Introdução

A educação é um importante espaço de superação da atual condição de 
desigualdade e ausência de empatia em que se encontram as sociedades, bem como 
da lógica predatótria e consumista com a qual pensamos os recursos naturais de 
que dispomos. Aos educadores, cabe o papel de disseminar a convicção de que é 
possível mudar, promovendo uma educação pautada em princípios éticos e mais 
sustentáveis. Para tanto, é necessário quebrar os paradigmas vigentes e romper 
com as práticas usuais, deixando de lado o comodismo e a neutralidade que só 
favorecem aos dominantes e perpetua, sobretudo a opressão daqueles que são 
considerados cidadãos menores ou não tem voz.

 Para Freire (2009) é fundamental unir o ensino dos conteúdos à formação 
ética, para a liberdade e o entendimento de que a educação, por ser inerentemente 
política, é uma forma de intervir no mundo, em favor dos oprimidos, contra as 



176  |  Mariana Aparecida Chistiano

desigualdades e a ideologia dos dominantes sem jamais abandonar os sonhos e 
utopias. Um educador democrático escuta seus educandos, dar-lhes voz, incentiva 
a autonomia e a participação social como ato intrínseco aos indivíduos. Isso é 
ensinar e aprender de forma estética e dialógica, partindo da realidade concreta 
e se inserindo social e politicamente. Isso é educar para a cidadania e se faz cada 
vez mais urgente.

Todavia, observa-se que os espaços de formação docente inicial e continuada 
ainda mantém o foco na aquisição de conhecimentos sistematizados para uma 
formação profissional de excelência, visando o mercado de trabalho e trata como 
secundárias as questões relacionadas à construção da subjetividade, do aprender a 
viver juntos e da formação para uma cidadania participativa e emancipada. Dessa 
forma, faz-se necessário uma abordagem maior e mais significativa dos conceitos 
de cidadania e sustentabilidade planetária nos cursos de formação de professores, 
a fim de que esse olhar mais holístico se reflita nas ações e no exercício da docência 
por esses profissionais. 

Nesse sentido, propõem-se nesse trabalho refletir sobre a Educação para 
a Cidadania Global – ECG – na perspectiva do Programa de Educação da 
Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura – 
UNESCO – (2014-2017), como um contributo ao alcance dos pressupostos 
básicos de uma educação que vise à aquisição de valores pautados nos direitos 
humanos, na alteridade, na justiça e na participação social por parte dos 
estudantes. Para tanto, cabe retomar os princípios norteadores da temática da 
cidadania, em seu sentido amplo e da educação para a cidadania global, no 
que diz respeito à formação de professores, visto que a reflexão e partilha dos 
momentos de formação podem configurar-se como um processo inicial para uma 
educação que priorize o diálogo, o respeito e a participação de todos os envolvidos 
no processo educativo.

1. A formação de professores e a promoção da cidadania 

A educação reflete as práticas sociais inerentes a uma comunidade, visto que não 
se dá somente na escola, mas ocorre onde houver a comunhão de saberes entre 



Desafios da formação de professores: educar para a cidadania global   |  177 

pessoas. Cada grupo social possui uma forma de educação que visa atender à 
sua cultura e às transformações necessárias ao momento histórico. Sendo assim, 
num mundo cada vez mais globalizado, cabe pensar não apenas localmente, mas 
numa comunidade global, que exige cuidar do planeta e de todos os povos que 
nele vive, como pleno exercício da cidadania. 

Segundo Brandão (2007), já na Grécia Antiga a educação era de classes e 
promovia a segregação entre ricos e pobres. Do mesmo modo em Roma, com 
o surgimento dos mestres-escola e o acesso à instrução apenas para os mais 
favorecidos. Infelizmente, ainda hoje, observa-se o quanto a educação permanece 
classista e apesar das leis determinarem que seja universal e com igualdade de 
acesso, atesta-se que na prática ocorre o oposto. Para o autor, a educação tem 
como principal objetivo a melhor convivência no meio social. No entanto, ainda 
serve como instrumento para perpetuar a divisão da sociedade em classes e a 
desigualdade entre as pessoas, baseados numa lógica capitalista. 

Assegurar que os conceitos e pressupostos da cidadania estejam presentes 
no currículo dos cursos de formação de professores pode configurar-se como um 
possível caminho de superação dessa condição de desigualdade social. Ciente 
disso, a legislação e os documentos orientadores que tratam da educação no nosso 
país, aponta não só para a necessária ampliação do acesso à educação básica, 
mas também que esta ocorra qualitativamente, norteada por um currículo que 
abranja o acesso a saúde, alimentação, esporte, lazer, cultura, inclusão digital, 
entre outros, como forma de proporcionar o exercício da cidadania, a valorização 
da pessoa humana e o desenvolvimento sustentável.

Essa perspectiva de educação para cidadania está presente no artigo 
205 da Constituição Federal, que aponta que o ensino deverá visar o pleno 
desenvolvimento da pessoa humana (BRASIL, 1988), bem como o capítulo 
IV do Estatuto da Criança e do Adolescente (BRASIL, 1990), que se dedica 
integralmente às determinações quanto ao direito a uma escola que reconheça as 
particularidades de cada sujeito, que os insira no mundo do conhecimento sem 
esquecer-se de suas subjetividades. Da mesma forma, a Lei de Diretrizes e Bases 
da Educação Nacional – LDBEN – (BRASIL, 1996) estabelece que a atuação 
da escola deva ser no sentido de promover um desenvolvimento integral, tanto 
cognitivo quanto social, emocional e psíquico. 



178  |  Mariana Aparecida Chistiano

O Programa Nacional dos Direitos Humanos (BRASIL, 2010), documento 
elaborado pela Secretária de Direitos Humanos da Presidência da República, que 
apresenta as diretrizes para as ações pertinentes ao que Governo Federal, Estados 
e Municípios devem realizar com vistas a assegurar o cumprimento dos direitos 
humanos no Brasil, propõe ao ambiente escolar uma permanente atualização 
curricular, abordagem sistemática dos temas transversais, elaboração de materiais 
didáticos e eventos que abordem a temática da cidadania e dos direitos humanos, 
capacitação dos profissionais de educação para uma atuação coerente aos direitos 
e deveres dos estudantes e para que saibam identificar e melhor abordar questões 
relacionadas às diferentes formas de violência sofridas pelos estudantes. 

Para tanto, esse documento prevê a relevância da abordagem dos pressupostos 
da cidadania em cursos e instituições de nível superior, por meio de disciplinas, 
grupos de pesquisa e projetos de extensão que abordem essa temática de modo 
a formar um profissional-cidadão capaz de contribuir com o desenvolvimento 
crítico-reflexivo da sociedade. Cabe ressaltar que uma educação que contemple 
a cidadania e a participação não se limita apenas as práticas pontuais ou 
esporádicas relacionadas a esse conceito. Ao contrário, é um processo constante, 
sistêmico e abrangente onde o objetivo é alcançar a formação plena do indivíduo, 
a apropriação dos direitos e o exercício de uma cidadania participativa. 

Logo, a instituição educacional que assume o compromisso de exercer 
efetivamente seu papel na promoção da cidadania, deve adotar uma postura 
determinada e firme na busca por mudança nas práticas coletivas realizadas por 
toda a comunidade ali presente. Nesse sentido, a metodologia, as estratégias 
pedagógicas e a linguagem adotadas pelo professor e demais profissionais, além 
das relações estabelecidas entre todos os sujeitos daquela comunidade devem se 
coadunar para que prevaleçam o diálogo, a solidariedade, os valores sociais, o 
respeito à pessoa humana e ao meio ambiente e todos os outros valores inerentes 
ao bem conviver e à promoção da cidadania. 

A relevância da abordagem dos conceitos de cidadania no campo da educação 
é indiscutível. Todavia, conforme aponta Pimentel (2014), historicamente as 
teorias e os documentos norteadores acerca dessa temática demonstram um viés 
centrado no caráter prático da atuação docente. A fim de atender o prescrito na 
LDBEN (BRASIL 9394/96), o Conselho Nacional de Educação – CNE/CP – 



Desafios da formação de professores: educar para a cidadania global   |  179 

estabelece as Diretrizes Curriculares Nacionais – DCN’s – para a Formação de 
Professores da Educação Básica em Nível Superior (BRASIL, parecer 1/2002), 
que regulamenta os cursos de licenciatura de graduação plena. Com efeito, os 
pareceres exarados desde então também apresentam uma visão de educação 
para cidadania por vezes vinculada à adequação dos sujeitos às normas e regras 
socialmente instituídas e, sobretudo à sua preparação para a o mercado de 
trabalho como forma de inserção social e exercício da cidadania. 

As mais recentes DCN’s (BRASIL, Resolução CNE/CP 2/2015) 
demonstram importantes avanços, mas ainda traz de forma relevante a presença 
de termos oriundos de uma linguagem mercadológica e de caráter neoliberal, tais 
como gestão democrática, papel estratégico, avaliação e regulação, qualidade, 
inovação, elevado padrão, atividade, trabalho, prática. Essa constatação denota 
uma formação normativa, passiva e individualista, o que não condiz com uma 
formação para a cidadania participativa dos sujeitos envolvidos, conforme o 
documento assinala ser o intuito, em alguns momentos do texto. 

Com efeito, não há clareza ao se tratar da qualidade da educação, bem como 
das concepções de avaliação. Em linhas gerais, observa-se no discurso político 
presente nas DCN’s (BRASIL, Resolução CNE/CP 2/2015), aspectos de um 
discurso neoliberal e voltado para uma formação que atenda as demandas atuais 
do mercado, coexistindo com elementos de uma formação mais humanista, 
que visa à equidade, a ética, a justiça social, a sustentabilidade, enfim, a plena 
cidadania. 

Nesse contexto, parece ambígua a concepção de cidadania presente nas 
DCN’s (BRASIL, Resolução CNE/CP 2/2015), pois mesmo em se tratando de um 
conceito múltiplo, não fica claro se a formação de professores deverá possibilitar 
a promoção de um cidadão ativo e participativo ou passivo e que se adéqua as 
necessidades do mercado. Além disso, o documento faz pouca referência aos 
termos participação, família e comunidade, quando é cada vez mais fundamental 
priorizar relações dialógicas nesses espaços de formação e atuação docente com 
vistas à superação dos dilemas existentes nos espaços escolar e familiar.



180  |  Mariana Aparecida Chistiano

2. Desenvolvimento e necessidades humanas: construção da 
subjetividade na escola

Efetivamente, os desafios que se colocam no contexto escolar são inúmeros, 
sobretudo quando se observa as relações de hostilidade e violência presentes 
nesse espaço. A relação de direitos e deveres também parece não estar muito 
clara e os indivíduos acabam por negar os direitos uns dos outros ou deixam 
de cumprir com seus deveres como cidadãos. Aliás, o conceito de cidadania é 
bastante difuso, e não se observa a aceitação do outro em sua inteireza, mas ao 
contrário, uma intolerância ao que é diferente. Constata-se também uma relação 
pouco autônoma na construção do conhecimento, na qual os estudantes esperam 
os conteúdos serem transmitidos pelo professor. 

O exercício da docência no contexto atual envolve também desafios 
relacionados às mudanças sociais e às questões de subjetividade e traço histórico 
de cada indivíduo envolvido no processo educativo. Cada estudante possui 
particularidades, conhecimentos pregressos, diferentes configurações de família, 
além dos diferentes tempos e formas de aprendizagem. Superar esses desafios 
implica numa compreensão de educação mais holística e de um processo 
educativo mais cooperativo e solidário. 

É importante refletir sobre como a escola se coloca diante das transformações 
sociais, políticas e econômicas, visto que dessas mudanças resultam novas formas 
de aprender e ensinar. É preciso estabelecer um vínculo entre o conhecimento 
construído nesse espaço e o que ocorre no contexto local e global da sociedade. 
Para tanto, faz-se necessário um projeto de formação de professores que dê 
subsídios a esses profissionais e um projeto de escola que construa uma educação 
pautada nos valores sociais, na justiça, na igualdade e na formação para cidadania. 

Infelizmente, a escola ainda se baseia em paradigmas ultrapassados, que 
não compreendem o desenvolvimento humano no momento atual. Porém, é 
no processo de construção da subjetividade humana que reside a possibilidade 
de romper com a ordem vigente e promover a ruptura com os preconceitos, a 
superação dos desafios e a concretização de uma sociedade ética e equânime.

Segundo Caliman (2008) a reflexão sobre as necessidades humanas e os 
direitos fundamentais das pessoas, leva a uma crítica ao capitalismo que gera 



Desafios da formação de professores: educar para a cidadania global   |  181 

necessidades que visam apenas o lucro e a manutenção desse sistema, frustrando 
os indivíduos e ocasionando a desigualdade social. No caso das necessidades 
formativas, específicas dos indivíduos em fase de desenvolvimento, como 
a necessidade de aceitação pelo grupo, de segurança, de compreensão, de 
independência, de conhecimento e de sentido da vida e de amor, esse problema 
se agrava e se torna ainda mais latente. 

Isso porque, segundo o autor, esse grupo não consegue discernir com clareza 
entre as necessidades-aspirações, que são os desejos e metas estabelecidos pelos 
indivíduos daquele grupo social e as necessidades-obrigações que, conforme essas 
aspirações se tornam comum entre a população daquele grupo, passam a ser 
obrigação do Estado e indispensáveis àquela sociedade. Dessa forma, origina-se 
o conformismo, a rebelião, a fuga ou a inovação como mecanismos de reação e 
adaptação. Essa perspectiva ajuda a compreender os motivos dos casos de violência 
presentes no espaço escolar como uma reação daquele grupo em contestação as 
suas necessidades por vezes frustradas.

De fato, a compreensão do conceito de necessidade está intimamente 
ligada ao entendimento das causas da violência, em uma sociedade complexa 
como a que vivemos. Sobretudo se levarmos em consideração que os Direitos 
Humanos difundidos na atualidade têm sua origem nas necessidades humanas 
(CALIMAN, 2008). Por vezes, a busca por alternativas de superação da condição 
de marginalidade direciona o trabalho escolar para o atendimento apenas das 
necessidades materiais e esquece a dimensão mais subjetiva da satisfação das 
necessidades humanas. 

É mesmo fundamental ao professor compreender que o contexto social gera 
as necessidades, porém, de forma muito perversa não possibilita os meios para sua 
realização, ocasionando a frustração pela condição de pobreza e desigualdade, 
elementos que desencadeiam a violência, a marginalidade e a delinquência. De 
acordo com Caliman (2008), cabe à escola romper com esse processo histórico 
de exclusão, fazendo com que os indivíduos desenvolvam um sentimento de 
pertencimento. É preciso ainda estimular a capacidade que os indivíduos têm de 
manter-se resilientes quanto às dificuldades que irão encontrar e preparar esses 
sujeitos para encará-las como incentivos para construção de uma sociedade mais 
ética, respeitosa, justa e equânime.



182  |  Mariana Aparecida Chistiano

Não obstante, é preciso romper com a lógica em que o professor é o 
único detentor do conhecimento e empoderar os estudantes na construção do 
conhecimento e de sua subjetividade. Isso se dá por meio do respeito e aceitação 
do outro, além do estabelecimento de relações alicerçadas no diálogo e na troca 
de experiências. É dar ao estudante a possibilidade de estabelecer relações de 
alteridade e respeito, de verdadeiro exercício da cidadania e de considerar o outro 
em sua completude (SAYÃO, 2011). Se compreende-se a escola como espaço 
profícuo para que crianças e jovens se estabelecem como cidadãos, é fundamental 
adotar estratégias pedagógicas que de fato privilegiem atitudes de respeito entre 
toda a comunidade escolar. 

3. Educação para a cidadania global: a perspectiva do Programa 
de Educação da UNESCO (2014-2017)

Segundo Ramachandran (2014), durante o lançamento da Primeira Iniciativa 
de Educação Global em 2012, o secretário-geral das Nações Unidas, Ban Ki-
moon, interpôs metas relacionadas à difusão da cidadania global, o acesso de 
todas as crianças à escola, bem como, ampliação da qualidade das aprendizagens. 
Nessa ocasião, o secretário afirmou que a educação não mais deve ser pautada na 
transmissão de conhecimentos técnicos necessários ao exercício de uma profissão, 
mas acima de tudo, deve ser espaço de promoção de um futuro sustentável, por 
meio da difusão de valores de paz e respeito entre as pessoas, cuidado com o 
outro e com o meio ambiente. 

Não por coincidência, desde então o termo cidadania global ganhou 
importante repercussão. Essa expressão já possuía entendimento amplo e 
diferentes compreensões. Porém, de acordo com a abordagem da UNESCO 
(2015a) para a Educação para a Cidadania Global – ECG –, uma interpretação 
sempre presente diz respeito à noção de pertencimento ao planeta, não apenas 
a uma comunidade local, restrita, mas conectada ao que é global, nacional e 
internacional. Segundo o que propõe a UNESCO (2015a), o cidadão global 
denota iniciativas que fomentem justiça, paz e sustentabilidade. 

Nesse sentido, compreende-se a escola como espaço profícuo para a difusão 



Desafios da formação de professores: educar para a cidadania global   |  183 

desses princípios. Porém, a escola tal qual se observa na atualidade, em geral 
não contempla um trabalho voltado para a construção desse cidadão global, mas 
ao contrário, prioriza uma série de atividades descontextualizadas e vazias de 
significado, cujo foco é tão somente a formação para o mercado de trabalho. 
Não obstante, para a ECG, cabe à escola abastecer os estudantes, independente 
da idade, com valores, conhecimentos e habilidades capazes de permitir a 
compreensão e o exercício dos direitos humanos, da equidade e justiça social, da 
alteridade e da sustentabilidade.

As perspectivas nas quais se baseiam a proposta da ECG (UNESCO, 2015a) 
dizem respeito ao desenvolvimento e alcance de habilidades cognitivas onde 
o estudante, por meio de conhecimento e raciocínio crítico, se torna capaz de 
compreender as questões globais e a interdependência entre as nações, habilidades 
socioemocionais, as quais desenvolve o sentimento de responsabilidade, respeito 
e solidariedade à humanidade como um todo, e habilidades comportamentais, 
em que tais princípios se refletem em ações concretas desses estudantes, tanto no 
âmbito local, mas também global.

A UNESCO (2015a) aponta ainda que o trabalho visando a ECG deve 
pautar-se no proposto pelos Quatro Pilares da Educação (DELORS, 2006), 
aprender a conhecer, aprender a fazer, aprender a conviver e aprender a ser. Dessa 
forma, o estudante necessita ter domínio dos conhecimentos sistematizados e 
capacidade de colocá-los em prática, não de forma mecânica e reducionista, mas 
inovadora, bem como saber lidar com as pessoas e suas particularidades e com os 
conflitos que surgem a partir dessa convivência, enfim, se desenvolver de forma 
integral, crítica e autônoma.

Sendo assim, para a UNESCO (2015a), essa forma de educação permite que 
os estudantes demonstrem atitudes baseadas na coletividade e que transcendam 
diferenças culturais, religiosas, étnicas, de gênero ou status social. Promove valores 
universais, a capacidade de pensar criticamente e atitudes proativas, criativas e 
colaborativas. Para tanto, essa instituição tem promovido diversas ações, cujo 
objetivo é apoiar governos a implementar os princípios da ECG em seus sistemas 
de educação, tais como: políticas educacionais, conteúdos, práticas de ensino, 
ambientes de aprendizagem, monitoramento e avaliação. São realizados ainda, 
fóruns e eventos internacionais acerca da temática, entre outras iniciativas. 



184  |  Mariana Aparecida Chistiano

Outra frente importante na implementação do programa investe na formação 
e capacitação de professores para que adotem a ECG em sua prática docente. 
Diversas são as formas propostas para tanto, como por exemplo, um curso a 
distância em educação para cidadania democrática para educadores criado no 
Caribe entre 2009 e 2010, com o objetivo de levar os professores a repensarem suas 
ações em sala de aula em relação ao conceito de democracia (UNESCO, 2015b). 
Investe-se também em programas internacionais de intercâmbio de professores 
como forma de permitir que educadores tenham acesso a outros países, culturas 
e sociedades, bem como a novas metodologias e concepções pedagógicas, além de 
desenvolver e ampliar o conhecimento sobre assuntos globais. 

Em suma, o trabalho com a ECG possui caráter transdisciplinar e parte 
das intervenções pedagógicas já realizadas nos diferentes espaços escolares, 
a fim de ter seus princípios incorporados às práticas já existentes. Prioriza a 
formação para cidadania, a qual sabemos ser fundamental, numa perspectiva 
ainda mais ampliada, cujo conhecimento, valores e participação dos cidadãos 
são empenhados para o desenvolvimento local, mas também global. Associa 
teorias e metodologias em educação para os direitos humanos, para a paz, para 
a sustentabilidade, com o desejo de promover nos educandos o sentimento de 
responsabilidade planetária, solidariedade mútua e cidadania. 

Conclusão

De fato, é fundamental refletir acerca da formação de professores como um 
espaço profícuo para mudança das concepções vigentes nos espaços educativos. 
Visto que é no momento da formação que esse profissional tem a oportunidade de 
pensar e repensar suas ações e ampliar seu arcabouço teórico, enfim, transformar 
sua prática em práxis pedagógica. Para Pimentel (2014) quando se prioriza o 
empirismo na formação docente, conforme se observa, em geral, nas políticas 
e legislações destinadas a essa área, constata-se a ausência de fundamentação 
teórica por trás da prática, o que a torna pouco significativa, sem impacto na 
formação da subjetividade dos educandos e na construção da cidadania. 

Segundo esse autor, faz-se necessário a adoção do modelo da racionalidade 



Desafios da formação de professores: educar para a cidadania global   |  185 

emancipatória, o qual possibilita ao professor compreender a indissociabilidade 
entre teoria e prática e a necessária interação dialógica entre elas. Essa 
concepção de racionalidade emancipatória é bastante recente, mas coaduna-se 
a uma concepção de formação para a cidadania e superação das desigualdades 
sociais. Com efeito, dos processos de formação é preciso emergir um professor 
reflexivo, capaz de investigar, conhecer, aprofundar e tornar sua ação política. 
Principalmente quando se almeja a emancipação, a cultura de participação e o 
pleno exercício da cidadania ativa de professores e educandos. 

No entanto, a incompletude quanto à formação para a cidadania dos 
profissionais que atuam nos espaços escolares se expressa de maneira importante. 
Esses profissionais reproduzem nos espaços escolares uma cultura de não 
participação, cuja origem possui bases históricas de dominação capitalista, 
desigualdade social e subdesenvolvimento. Nesse sentido, a Educação para 
Cidadania Global, conforme proposto pela UNESCO (2015b), pode ser 
considerada uma alternativa eficaz na superação dessa condição. 

A despeito das contestações e múltiplas compreensões, a proposta da ECG é 
de formar cidadãos preocupados com o bem estar social, tanto em sentido global, 
quanto local, em um processo de globalização cada vez mais irreversível. Os 
princípios da cidadania são promulgados pela difusão do respeito à diversidade, 
do sentimento de pertença e participação e pela compreensão de que as ações 
individuais realizadas no cotidiano da comunidade a qual se integra tem 
implicações de alcance incomensurável.

Referências

CALIMAN, Geraldo. Paradigmas da exclusão social. Brasília: Universa 
UNESCO, 2008.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação. São Paulo: Brasiliense, 2007.

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do 
Brasil. Brasil. Brasília: Senado, 1988. Disponível em: <http://www.planalto.gov.
br/ccivil_03/constituicao/constitui%C3%A7ao.htm.> Acesso em: 25 mai. 2014.



186  |  Mariana Aparecida Chistiano

______. Estatuto da Criança e do Adolescente: Lei 8.069. Brasília, 1990. 
Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L8069.htm.> Acesso 
em: 12 de out. 2014.

______. Lei nº 9.394, 1996. Lei de Diretrizes e Base da Educação Nacional. 
Brasília, 1996. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/arquivos/pdf/ldb.pdf > 
Acesso em: 25 mai. 2014.

______. Secretaria de Direitos Humanos da Presidência da República. Programa 
Nacional de Direitos Humanos (PNDH-3). Secretaria Especial dos Direitos 
Humanos da Presidência da República. Brasília: SDH/PR, 2010. Disponível em: 
<http://www.sdh.gov.br/assuntos/direito-para-todos/programas/pdfs/programa-
nacional-de-direitos-humanos-pndh-3> Acesso em: 25 mai. 2014.

______. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Resolução 
CNE/CP 1, de 18 de Fevereiro de 2002. Disponível em: < http://portal.mec.gov.
br/cne/arquivos/pdf/rcp01_02.pdf >. Acesso em: 24 ago. 2015.

______. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Resolução nº 
2,  de 1º de  Julho  de 2015. Disponível  em  <http://portal.mec.gov.br/index.
php?option=com_docman&view=download&alias=17719-res-cne-cp-002-
03072015&category_slug=julho-2015-pdf&Itemid=30192> Acesso em: 24 jul. 
2015.

DELORS, Jacques et al. Educação: um tesouro a descobrir. 10. ed. São Paulo: 
Cortez, 2006.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
São Paulo: Paz e Terra, 2009.

PIMENTEL, Edna Furukawa. A epistemologia e a formação docente: reflexões 
preliminares. In: RAMALHO, Betania Leite; NUNES, Cláudio Pinto; CRUSOÉ, 
Nilma Margarida de Castro (Orgs.). Formação para a docência profissional: 
saberes e práticas pedagógicas. Brasília: Liber Livro, 2014. p. 15-38.

RAMACHANDRAN,  Jaya. A crescente importância da educação para a 
cidadania global. 2014. Disponível em: <http://www.fosteringglobalcitizenship.
net/index.php/european-languages/portuguese/186-a-crescente-importancia-da-
educacao-para-a-cidadania-global>. Acesso em: 29 mar. 2016.



Desafios da formação de professores: educar para a cidadania global   |  187 

SAYÃO, Sandro Cozza. Entre o dizer e o dito: sobre a precariedade e a finitude 
de nosso saber em Emmanel Levinas. In: Conjectura: filosofia e educação. UCS. 
Vol. 16, n. 1. Caxias do Sul, RS: Educs, 2011. p. 98-119. Disponível em: <http://
www.ucs.br/etc/revistas/index.php/conjectura/article/viewArticle/890>. Acesso 
em: 26 mai. 2013.

UNESCO.  Educação para a cidadania global: abordagem da UNESCO. 
2015a. Disponível em: <http://docplayer.com.br/3045803-Educacao-para-a-
cidadania-global-a-abordagem-da-unesco.html>. Acesso em: 29 mar. 2016.

UNESCO.  Educação para a cidadania global: preparando alunos para os 
desafios do século XXI. 2015b. Disponível em: <http://unesdoc.unesco.org/
images/0023/002343/234311por.pdf>. Acesso em: 29 mar. 2016.





  189 

Sobre os autores

Alexandre Ventura é doutor em Ciências da Educação pela Universidade de 
Aveiro, Portugal, e em Educação pela Universidade de Brasília. Atualmente 
é professor e pesquisador  no  Programa de Pós-Graduação  em Educação da 
Universidade Católica de Brasília. Formador e Consultor em Administração e 
Gestão Educacionais. Conferencista internacional.
geral@alexandre-ventura.com

Aurélio Rodrigues da Silva é mestre em educação pela Universidade Católica 
de Brasília, na qual é professor do Núcleo de Formação Geral. Desenvolve 
atividades de assessoria e o desenvolvimento de pesquisas sobre formação de 
professores e avaliação escolar no Programa de Pós-Graduação em Educação da 
mesma universidade. Atua como professor de Filosofia na educação básica do 
Distrito Federal.
aurelio.silva@catolica.edu.br 

Camille Anjos de Oliveira Santos é mestranda em Educação na Universidade 
Católica de Brasília, graduada em Pedagogia pela mesma universidade. 
Atualmente é Analista de Planejamento Educacional e Coordenadora do 
Laboratório Brinquedoteca Pedagógica da Universidade Católica de Brasília. 
camilleanjos@gmail.com



190 

Daniel Luís Steinmetz é mestre em Educação nas Ciências pela Universidade 
Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul e doutorando no 
programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Católica de Brasília. 
Atualmente é diretor do Colégio La Salle do Núcleo Bandeirante (DF).
daniel.steinmetz@lasalle.org.br

Elsa Helena Almeida Silva Balluz é mestre em Educação pela Universidade 
Católica de Brasília, pós-graduada em Psicopedagogia, especialista no Sistema 
Montessori, pós-graduanda em Gestão Estratégica de Pessoas (FGV). Atualmente 
é diretora geral do Grupo Upaon Educacional (São Luís – MA), no qual exerce as 
funções de professora, coordenadora e diretora pedagógica.
ehasb@hotmail.com

Ivar Vasconcelos é mestre, doutor e pós-doutor em Educação pela Universidade 
Católica de Brasília, em que é pesquisador da Cátedra Unesco de Juventude, 
Educação e Sociedade. Realizou estágio doutoral no Instituto de Ciências 
Sociais da Universidade de Lisboa. Atualmente, é professor titular no Instituto 
de Ciências Sociais e Comunicação da Universidade Paulista.
ivcov@hotmail.com

José Roberto de Souza Santos  é mestre e doutorando em Educação pela 
Universidade Católica de Brasília. É pesquisador do Instituto Nacional de 
Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (Inep) e professor de educação 
básica da Secretaria de Educação do Distrito Federal.
jrmaracas@hotmail.com

Luiz Síveres é mestre em Educação pela Universidade Católica de Brasília, 
doutor em Desenvolvimento Sustentável pela Universidade de Brasília e pós-
doutor em Educação e Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo. Atualmente é coordenador e professor do Programa de Pós-Graduação em 
Educação na Universidade Católica de Brasília.
luiz.siveres@catolica.edu.br 



Autores  |  191 

Maria José Cunha Freire Mendes é mestre em Educação pela Universidade 
Católica de Brasília, servidora pública, atua como professora de Informática 
Educacional, além de desenvolver  atividades  de  suporte à Seção de Apoio ao 
Ambiente de Aprendizagem Virtual (SAAVA)  no Colégio Militar de Brasília, 
instituição de ensino na qual está lotada.
mariajcunha@hotmail.com

Mariana Aparecida Christiano é graduada em Pedagogia pela Universidade 
Católica de Brasília, mestranda em Educação no Programa de Pós-Graduação 
em Educação na Universidade Católica de Brasília. Atualmente é professora na 
Secretaria de Educação do Distrito Federal.
mary-christi@hotmail.com

Oberdan Quintino de Ataides é mestre em Educação pela Universidade 
Católica de Brasília, especialista em Culturas Negras no Atlântico: História 
da África e dos Afro-brasileiros pela Universidade de Brasília, especialista em 
Gestão Ambiental  pela Finom (MG). Atualmente é professor e coordenador 
acadêmico  do  Instituto  Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Goiás 
(IFG), campus Formosa.
oberdangeografo@gmail.com

Renato de Oliveira Brito é mestre e doutorando em Educação pela Universidade 
Católica de Brasília. Assessor da Presidência da Agência Nacional de Assistência 
Técnica e Extensão Rural (Anater), Professor visitante na Universidade de Toledo 
(Ohio, EUA). Em 2013 foi indicado ao prêmio “Jovens Inspiradores”, concedido 
pela Revista Veja e Fundação Estudar.
renatoorios@gmail.com 



A Universidade Católica de Brasília sedia, desde 2008, 
a Cátedra 812 da UNESCO com o título de “Juventu-
de, Educação e Sociedade”. Parte de seus professores 
‘leitores’ atuam no Programa de Mestrado e Doutora-
do em Educação da UCB. Neste período ela realizou 
seus objetivos com ampla variedade de atividades 
em pesquisa, ensino e extensão. Além de numerosos 
artigos cientí�cos, capítulos de livros e participação 
em Congressos, seja no Brasil que no exterior, a 
Cátedra publicou bem 21 livros nos últimos tres 
anos, enriquecendo a literatura no seu campo 
temático de juventude, educação e sociedade. 
Integram a Cátedra vinte professores, entre Coorde-
nador e 19 “leitores”, participantes de uma rede 
nacional e internacional de pesquisa, a maioria deles 
com publicações e projeção internacional. A Cátedra 
812 da UNESCO também oferece iniciação cientí�ca 
para estudantes da graduação, alguns dos quais se 
encaminham para estudos de mestrado e doutora-
do. Conta com seu escritório sede na UCB, além de 
um necessário suporte �nanceiro para pesquisas. 
Destaca-se a importância do diálogo com a Repre-
sentação de Brasília como também a participação 
em uma rede internacional Instituições de Pesquisa 
(Parceiros Nacionais e Internacionais), como 
tambem de outras cátedras (UNESCO Chairs on 
Children, Youth and Communities Network).

Geraldo Caliman, Coordenador
Cátedra UNESCO de Juventude, 

Educação e Sociedade



Coleção Juventude, Educação e Sociedade

1. CALIMAN, Geraldo (Org.). Violências e Direitos 
Humanos: Espaços da Educação, 2013.

2. SIVERES, Luiz (Org.). A Extensão Universitária 
como Princípio de Aprendizagem, 2013.

3. MACHADO, Magali. A Escola e seus Processos 
de Humanização, 2013.

4. BRITO, Renato. Gestão e Comunidade Escolar, 
2013.

5. CALIMAN, G.; PIERONI, V.; FERMINO, A. 
Pedagogia da Alteridade, 2014.

6. RIBEIRO, Olzeni; MORAES, Maria Cândida. 
Criatividade em uma Perspectiva Transdisciplinar, 
2014.

7. CUNHA, Celio; JESUS, Wellington; 
GUIMARÃES-IOSIF, Ranilce. A Educação em Novas 
Arenas, 2014.

8. CALIMAN, G. (Org.). Direitos Humanos na 
Pedagogia do Amanhã, 2014.

9. MANICA, Loni; CALIMAN, Geraldo (Org.). 
Educação Pro�ssional para Pessoas com De�ciência, 
2014.

10. MORAES, Maria Cândida; BATALLOSO, Juan 
Miguel; MENDES, Paulo Correa (Org.). Ética, 
Docência Transdisciplinar e Histórias de Vida, 2014.

11. SÍVERES, Luiz. Encontros e diálogos: pedagogia 
da presença, proximidade e partida, 2015.

12. SOUSA, Carlos Ângelo de Meneses (Org.). 
Juventudes e Tecnologias: Sociabilidades e 
Aprendizagens, 2015.

13. GALVÃO, Afonso; SÍVERES, Luiz (Orgs.). A 
formação psicossocial do professor: As 
representações sociais no contexto educacional, 
2015.

14. GUIMARÃES-IOSIF, Ranilce; ZARDO, Sinara 
Pollom; SANTOS, Aline Veiga dos (Orgs.). 
Educação Superior: conjunturas, políticas e 
perspectivas, 2015.

15. PAULO, Thais Sarmanho; ALMEIDA, Sandra 
Francesca Conte de. Violência e Escola, 2015.

16. MANICA, Loni; CALIMAN, Geraldo. Inclusão 
de Pessoas com De�ciência na Educação 
Pro�ssional e no Trabalho, 2015.

17. BRAY, Mark; ADAMSON, Bob; MASON, Mark 
(Orgs.). Pesquisa em Educação Comparada: 
abordagens e métodos, 2015.

18. CUNHA, Célio (Org.). O MEC pós-Constituição, 
2016.

19. BRASIL, Kátia Tarouquella; DRIEU, Didier 
(Orgs.). Mediação, simbolização e espaço grupal: 
propostas de intervenções com adolescentes 
vulneráveis, 2016.

20. CALIMAN, Geraldo; VASCONCELOS, Ivar 
César Oliveira de (Orgs.). Juventude Universitária: 
Percepções sobre Justiça e Direitos Humanos, 2016. 

21. SIVERES, L. (Org.). Diálogo: Um princípio 
pedagógico, 2016.



O presente livro – Diálogo: um princípio pedagógico – 
destaca o diálogo e a dialogicidade como fundamentos 

importantes na construção de uma educação mais autêntica, 
isto é, fiel aos seus princípios mais nobres de cidadania, 
democracia e justiça. Como muitos irão perceber, pelo 

corpus bibliográfico dos diversos capítulos que compõe este 
projeto editorial, os temas do diálogo e dialogicidade na 

educação não são estranhos à literatura 
acadêmico-educacional. Entretanto, eles permanecem atuais 
devido à sua complexidade e, por esta razão, muitos ainda 

se perguntam: O que significa dialogar e dialogicisar no 
contexto da sala de aula? Como estes verbos se traduzem 
no processo educativo e nas relações cotidianas entre os 

diversos atores educacionais? Assim sendo, as considerações 
teóricas e empíricas oferecidas aqui vão ao encontro de tais 

inquietações na tentativa de avançar o entendimento do 
leitor acerca dos temas do diálogo e da dialogicidade. Desejo 

a todos uma boa leitura!

Giuliano Pagy Felipe dos Reis
Professor da Universidade de Ottawa

Professor visitante do Programa de Pós-Graduação em 
Educação da Universidade Católica de Brasília


