
A Universidade Católica de Brasília sedia a 

Cátedra UNESCO de Juventude, Educação 

e Sociedade, desde 2008. Boa parte de seus 

professores ‘leitores’ atuam no Programa de 

Mestrado e Doutorado em Educação. 

Neste período ela realizou seus objetivos 

com ampla variedade de atividades em 

pesquisa, ensino e extensão. Além de 

numerosos artigos cientí�cos, livros, capítulos 

de livros e participação em Congressos, seja 

no Brasil ou no exterior. Ela publicou 

bem uma dezena de livros nos 

últimos dois anos, enriquecendo a literatura 

no seu campo temático de Juventude, 

Educação e Sociedade. Dela participam 

vinte professores entre Coordenador e 

Leitores, participantes de uma rede nacional 

e internacional de pesquisa, a maioria deles 

com publicações e projeção internacional. 

A Cátedra também oferece iniciação cientí�ca 

para estudantes da graduação, alguns dos quais 

se encaminha para estudos de mestrado e 

doutorado. Conta com seu escritório sede 

na UCB, além de um necessário suporte 

�nanceiro para pesquisas. Do ponto de vista 

administrativo conta com secretaria executiva 

e atendente. Realiza relatórios anuais de suas 

atividades, em inglês para a sede da organização 

em Paris, e em português para a representação 

da UNESCO em Brasília. Destaca-se a importância 

do diálogo entre a representação de Brasília e a 

Cátedra. Esta Cátedra também participa de uma 

rede internacional de Cátedras (UNESCO Chairs 
on Children, Youth and Communities Network).

Geraldo Caliman, Coordenador

Cátedra UNESCO de Juventude, 

Educação e Sociedade

O livro Encontros e Diálogos: pedagogia da presença, da proximidade e 

da partida, de Luiz Síveres, escrito com o objetivo, entre outros, de sedimentar 

a formação humanística do magistério, insere-se na perspectiva de contribuir 

para a construção de espaços de amplos diálogos com vistas ao delineamento 

de cenários de formação docente mediante as conexões do ser, do saber e 

do agir conforme salienta o autor. Desse pressuposto sobressai o imperativo de 

uma pedagogia do diálogo na diversidade como requisito indispensável para o 

enfrentamento dos desa�os existenciais deste Milênio. O itinerário educativo 

fundamentado nessa linha de enlace epistemológico imprime ao projeto 

pedagógico um novo rumo que transcende circunstâncias imediatas e se projeta 

para o verdadeiro signi�cado da educação que é o ensino da condição humana, 

a aprendizagem dos diversos conhecimentos e a possibilidade de construir 

um percurso pedagógico pautado na presença, na proximidade e na partida. 

Célio da Cunha

Professor do Programa de Mestrado e Doutorado em 

Educação da Universidade Católica de Brasília

L U I Z  S Í V E R E SO autor

Luiz Síveres é graduado em Filoso�a pela 

Ponti�ca Universidade Católica do Paraná, 

Especialista em Aprendizagem cooperativa 

e tecnologias educacionais pela Universidade 

Católica de Brasília, Especialista em Psicoterapia 

Junguiana pela Faculdade de Saúde de 

São Paulo, Mestre em Educação pela 

Universidade Católica de Brasília, Doutor em 

Desenvolvimento Sustentável pela Universidade 

de Brasília e Pós-Doutorado em Educação - 

Psicologia da Educação pela Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo PUC-SP. 

Atualmente é Professor, Pesquisador e 

Coordenador do Programa de Mestrado e 

Doutorado em Educação da Universidade 

Católica de Brasília.

Livros publicados na Coleção
Série Juventude Educação e Sociedade

1. CALIMAN, Geraldo (Org.). Violências e 
Direitos Humanos: Espaços da Educação, 2013.

2.  SIVERES, Luiz (Org.). A Extensão Universitária 
como Princípio de Aprendizagem, 2013. 

3. MACHADO, Magali. A Escola e seus Processos 
de Humanização, 2013.

4. BRITO, Renato. Gestão e Comunidade 
Escolar, 2013.

5. CALIMAN, G.; PIERONI, V. ; FERMINO, A. 

Pedagogia da Alteridade, 2014.

6. RIBEIRO, Olzeni; MORAES, Maria Cândida.

Criatividade em uma Perspectiva 
Transdisciplinar, 2014.

7. CUNHA, Celio; JESUS, Wellington; 

GUIMARÃES-IOSIF, Ranilce. A Educação em 
Novas Arenas, 2014.

8. CALIMAN, G. (Org.). Direitos Humanos na 
Pedagogia do Amanhã. 2014.

9. MANICA, Loni; CALIMAN, Geraldo (Org.). 

Educação Pro�ssional para Pessoas com
De�ciência, 2015.

LU
IZ SÍV

ERES
Encontros e diálogos   Pedagogia da Presença, Proxim

idade e Partida

Pedagogia da Presença, Proximidade e Partida

diálogos
Encontros e



ENCONTROS E DIÁLOGOS
Pedagogia da presença, proximidade e partida

Encontros e dialogos.indd   1 19/01/2015   09:57:36



Encontros e dialogos.indd   2 19/01/2015   09:57:36



LUIZ SÍVERES 

ENCONTROS
E DIÁLOGOS
Pedagogia da presença, 
proximidade e partida

Brasília, DF
Unesco, 2015

Encontros e dialogos.indd   3 19/01/2015   09:57:37



É proibida a reprodução total ou parcial desta publicação, por quaisquer meios, sem autorização 
prévia, por escrito, da editora e do Programa de Mestrado e Doutorado em Educação da Universidade 
Católica de Brasília (UCB).

Grafia atualizada segundo o Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 1999, que entrou em 
vigor no Brasil em 2009.

Coleção Juventude, Educação e Sociedade

Comitê Editorial
Afonso Celso Tanus Galvão, Célio da Cunha, Cândido Alberto da Costa Gomes, Carlos Ângelo de 
Meneses Sousa, Geraldo Caliman (Coord.), Luiz Síveres, Wellington Ferreira de Jesus

Conselho Editorial Consultivo
Maria Teresa Prieto Quezada (Mexico), Bernhard Fichtner (Alemanha), Maria Benites (Alemanha), 
Roberto da Silva (USP), Azucena Ochoa Cervantes (Mexico), Pedro Reis (Portugal).

Conselho Editorial da Liber Livro Editora Ltda.
Bernardete A. Gatti, Iria Brzezinski, Maria Celia de Abreu, Osmar Favero, Pedro Demo, Rogério de 
Andrade Córdova, Sofia Lerche Vieira

Capa: Edson Fogaça
Revisão: Jair Santana Moraes
Diagramação: Samuel Tabosa de Castro
Impressão e acabamento: Cidade Gráfica e Editora Ltda.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

L953e
Síveres, Luiz
Encontros e diálogos: pedagogia da presença, proximidade e partida / Luiz Síveres . –  

Brasília: Liber Livro, 2015.
208 p. ; 24 cm.

ISBN: 978-85-7963-136-8

Universidade Católica de Brasília. UNESCO. Cátedra UNESCO de Juventude, 
Educação e Sociedade.

1. Educação. 2. Pedagogia. Diálogos. II. Título.

CDU 37.013

Índices para catálogo sistemático:
1. Educação : Gestão escolar    37.2
2. Gestão escolar : Educação    37.2

Cátedra UNESCO de Juventude, Educação e Sociedade
Universidade Católica de Brasília
Campus I, QS 07, Lote 1, EPCT, Águas Claras 
71906-700 – Taguatinga-DF / Fone: (61) 3356-9601
catedraucb@gmail.com

Liber Livro Editora Ltda.
SHIN CA 07, Lote 14, Bloco N, Loja 02,  

Lago Norte – 71503-507 – Brasília-DF
Fone: (61) 3965-9667 / Fax: (61) 3965-9668

editora@liberlivro.com.br / www.liberlivro.com.br

Encontros e dialogos.indd   4 19/01/2015   09:57:37



Dedicatória

Aos meus familiares, que foram uma presença  
na proximidade de muitas partidas.

Aos educadores, que com sua proximidade,  
ensinaram-me a ser presença na hora das partidas.

À Célia Maria, que pela proximidade de sua presença, 
continuamente, animou-me para novas partidas.

Encontros e dialogos.indd   5 19/01/2015   09:57:37



Encontros e dialogos.indd   6 19/01/2015   09:57:37



SUMÁRIO

PREFÁCIO.......................................................................................13

APRESENTAÇÃO............................................................................17

CAPÍTULO I – O PRESSUPOSTO DIALOGAL.............................25

1	 O princípio do diálogo..................................................................27
	 1.1	As características do diálogo.....................................................28
		  1.1.1	 Diálogo como possibilidade de criar...............................28
		  1.1.2	 Diálogo como possibilidade de pensar............................29
		  1.1.3	 Diálogo como possibilidade de conversar........................30
	 1.2	Os aspectos do diálogo............................................................31
		  1.2.1	 Diálogo como ampliação da realidade.............................32
		  1.2.2	 Diálogo como disposição ética........................................33
		  1.2.3	 Diálogo como interlocução social...................................34
	 1.3	As tendências do diálogo..........................................................34
		  1.3.1	 Diálogo e caordicidade...................................................35
		  1.3.2	 Diálogo e flexibilidade....................................................35
		  1.3.3	 Diálogo e virtualidade....................................................36

2	 A mediação do diálogo...................................................................37
	 2.1	A dimensão antropológica........................................................39
		  2.1.1	 Diálogo como encontro..................................................43
		  2.1.2	 Diálogo como relação.....................................................45
		  2.1.3	 Diálogo como criação.....................................................47

Encontros e dialogos.indd   7 19/01/2015   09:57:37



	 2.2	A dimensão epistemológica......................................................48
		  2.2.1	 Diálogo como culturalidade...........................................53
		  2.2.2	 Diálogo como interculturalidade....................................54
		  2.2.3	 Diálogo como pluriculturalidade....................................55
	 2.3	A dimensão pedagógica............................................................56
		  2.3.1	 Diálogo como problematização......................................60
		  2.3.2	 Diálogo como comunicação...........................................61
		  2.3.3	 Diálogo como transformação..........................................63

3	 A intencionalidade do diálogo........................................................64
	 3.1	A natureza dialógica.................................................................65
		  3.1.1	 A correlação entre experimentação e relação....................65
		  3.1.2	 O diálogo como processo relacional................................67
		  3.1.3	 O diálogo como dialógico..............................................68
	 3.2	A natureza dialética.................................................................69
		  3.2.1	 A correlação entre regulação e emancipação....................70
		  3.2.2	 O diálogo como processo emancipatório.........................70
		  3.2.3	 O diálogo como dialética................................................71
	 3.3	A natureza da dialogicidade.....................................................73
		  3.3.1	 A correlação entre opressão e autonomia.........................73
		  3.3.2	 O diálogo como processo de autonomia.........................74
		  3.3.3	 O diálogo como dialogicidade........................................75

CAPÍTULO II – �PEDAGOGIA DA PRESENÇA,  
DA PROXIMIDADE E DA PARTIDA...................79

1	 Pedagogia da presença....................................................................80
	 1.1	A presença antropológica.........................................................81
		  1.1.1	 A presença antropológica como temporalidade................85
		  1.1.2	 A presença antropológica como gratuidade.....................88
		  1.1.3	 A presença antropológica como pertencimento...............89
	 1.2	A presença epistemológica........................................................91
		  1.2.1	 A presença epistemológica como autoconhecimento.......92
		  1.2.2	 A presença epistemológica como reconhecimento...........93
		  1.2.3	 A presença epistemológica como engajamento................95

Encontros e dialogos.indd   8 19/01/2015   09:57:37



	 1.3	A presença pedagógica.............................................................97
		  1.3.1	 A presença pedagógica como singularidade.....................99
		  1.3.2	 A presença pedagógica como sociabilidade....................101
		  1.3.3	 A presença pedagógica como historicidade....................102

2	 Pedagogia da proximidade............................................................105
	 2.1	A proximidade antropológica.................................................108
		  2.1.1	 A proximidade antropológica como subjetividade.........109
		  2.1.2	 A proximidade antropológica como 
			   intersubjetividade.........................................................110
		  2.1.3	 A proximidade antropológica como alteridade..............112
	 2.2	A proximidade epistemológica...............................................114
		  2.2.1	 A proximidade epistemológica como sensibilidade........115
		  2.2.2	 A proximidade epistemológica como 
			   complementaridade......................................................118
		  2.2.3	 A proximidade epistemológica como projetividade........119
	 2.3	A proximidade pedagógica.....................................................121
		  2.3.1	 A proximidade pedagógica como cuidado.....................122
		  2.3.2	 A proximidade pedagógica como responsabilidade........124
		  2.3.3	 A proximidade pedagógica como transparência.............126

3	 Pedagogia da partida....................................................................128
	 3.1	A partida antropológica.........................................................131
		  3.1.1	 A partida antropológica como direcionamento..............132
		  3.1.2	 A partida antropológica como significado.....................133
		  3.1.3	 A partida antropológica como sentido..........................135
	 3.2	A partida epistemológica........................................................138
		  3.2.1	 A partida epistemológica como particularidade.............138
		  3.2.2	 A partida epistemológica como universalidade..............139
		  3.2.3	 A partida epistemológica como transcendência.............141
	 3.3	A partida pedagógica.............................................................143
		  3.3.1	 A partida pedagógica como desvelamento.....................144
		  3.3.2	 A partida pedagógica como esperança...........................146
		  3.3.3	 A partida pedagógica como utopia................................148

Encontros e dialogos.indd   9 19/01/2015   09:57:37



CAPÍTULO III – �PROJETO DE FORMAÇÃO  
DE PROFESSORES............................................153

1	 A formação humana.....................................................................156
	 1.1	A vocação no processo formativo...........................................157
		  1.1.1	 A vocação como chamamento.......................................158
		  1.1.2	 A vocação como pensamento........................................159
		  1.1.3	 A vocação como direcionamento para ser mais..............160
	 1.2	A convocação no processo formativo......................................161
		  1.2.1	 A convocação como originalidade.................................162
		  1.2.2	 A convocação como pluriversalidade.............................162
		  1.2.3	 A convocação como opção por uma causa.....................163
	 1.3	A provocação no processo formativo......................................164
		  1.3.1	 A provocação como desafio...........................................164
		  1.3.2	 A provocação como interatividade................................165
		  1.3.3	 A provocação como tencionamento..............................166

2	 A capacitação profissional.............................................................166
	 2.1	A competência técnica na capacitação profissional..................168
		  2.1.1	 A competência técnica da qualificação..........................169
		  2.1.2	 A competência técnica da informação...........................170
		  2.1.3	 A competência técnica da transformação.......................171
	 2.2 A experiência ética na capacitação profissional........................172
		  2.2.1	 A experiência ética como jeito de ser.............................173
		  2.2.2	 A experiência ética como forma de viver.......................174
		  2.2.3	 A experiência ética como modo de conviver..................175
	 2.3	A expressão estética na capacitação profissional......................176
		  2.3.1	 A expressão estética como energia.................................177
		  2.3.2	 A expressão estética como movimento..........................178
		  2.3.3	 A expressão estética como dinâmica..............................179

3	 A missão pedagógica....................................................................180
	 3.1	A presença na missão pedagógica...........................................180
		  3.1.1	 A presença antropológica..............................................181
		  3.1.2	 A presença epistemológica............................................182
		  3.1.3	 A presença pedagógica..................................................183

Encontros e dialogos.indd   10 19/01/2015   09:57:37



	 3.2	A proximidade na missão pedagógica.....................................184
		  3.2.1	 A proximidade antropológica.......................................185
		  3.2.2	 A proximidade epistemológica......................................185
		  3.2.3	 A proximidade pedagógica............................................186
	 3.3	A partida na missão pedagógica..............................................187
		  3.3.1	 A partida antropológica................................................187
		  3.3.2	 A partida epistemológica..............................................188
		  3.3.3	 A partida pedagógica....................................................189

CONCLUSÃO................................................................................193

REFERÊNCIAS..............................................................................197

Encontros e dialogos.indd   11 19/01/2015   09:57:37



Encontros e dialogos.indd   12 19/01/2015   09:57:37



13

PREFÁCIO

Este livro reflete o entusiasmo, a dedicação e o compromisso de Luiz 
Síveres com a educação, com a formação de professores e, em especial, 
com a prática dialógica no processo educativo. Sua proposta educativa 
da pedagogia da presença, da proximidade e da partida, termos utilizados 
pelo autor, desenvolveu-se a partir de sua experiência como docente e 
pesquisador em projetos de formação de professores, cuja linha orientadora 
se baseou no pressuposto dialogal, compreendido como um princípio, uma 
mediação e uma intencionalidade no contexto de um processo educativo.

O autor apresenta o encontro como fundamento de uma prática 
dialógica, inspirando-se em Martin Buber, Boaventura de Sousa Santos 
e Paulo Freire. Na consideração do encontro, estaria a força vinculante 
entre os homens como interação entre o pensar e o agir e como articulação 
entre ação e reflexão para transformar o mundo. Para Síveres, o diálogo 
estaria na articulação do princípio do encontro e foi caracterizado como 
possibilidade de criar, de pensar e de conversar. O autor traz os seguintes 
aspectos do diálogo: ampliação da realidade, disposição ética e interlocução 
social, lembrando as tendências desse fenômeno para a flexibilidade e a 
virtualidade. Essas considerações levaram o autor a apresentar a dimensão 
mediadora do processo dialogal, analisada do ponto de vista antropológico, 
segundo a perspectiva buberiana; do ponto de vista epistemológico, 
ilustrado pelo pensamento de Boaventura de Sousa Santos; e do ponto de 
vista pedagógico, elucidado pelos conceitos freireanos de problematização, 
comunicação e transformação. 

Encontros e dialogos.indd   13 19/01/2015   09:57:37



14   |   Heloisa Szymanski

Ao tratar da intencionalidade do diálogo, o autor apresenta os temas 
da correlação entre experiência e relação e da dialogicidade e da dialética 
do fenômeno em pauta. É na consideração da dialética/dialogicidade 
que Síveres aborda os temas da emancipação e da autonomia. Com base 
na fundamentação teórica citada, é apresentado o processo educativo na 
pedagogia da presença, da proximidade e da partida, conceitos orientadores 
para os procedimentos de formação de professores. Cada um deles é 
definido em uma perspectiva antropológica, epistemológica e pedagógica.

Luiz Síveres recorre a alguns conceitos filosóficos para fundamentar a 
dimensão antropológica da presença, segundo uma perspectiva existencial. 
Descreve os aspectos da temporalidade, da gratuidade e do pertencimento, que 
constituem o caráter antropológico da presença. A dimensão epistemológica 
desta é considerada no foco do autoconhecimento, do reconhecimento e 
do engajamento. A presença, na dimensão pedagógica, revelou-se, segundo 
o autor, como singularidade, sociabilidade e historicidade.

Na consideração da proximidade como outro fundamento do processo 
de formação de professores, Síveres aborda essa dimensão também em 
seus aspectos antropológico, epistemológico e pedagógico. No primeiro 
aspecto, ressalta a questão da subjetividade, da intersubjetividade da 
alteridade; no aspecto epistemológico, o autor apresenta os conceitos de 
sensibilidade, complementaridade e projetividade, descritos segundo a 
perspectiva teórica apresentada nos dois primeiros capítulos. No aspecto 
pedagógico, a dimensão da proximidade foi apresentada como cuidado, 
reponsabilidade e transparência.

Na dimensão da partida, o autor segue o mesmo procedimento de 
descrevê-la antropológica, epistemológica e pedagogicamente. No aspecto 
antropológico, a partida foi descrita como direcionamento, significado e 
sentido. O aspecto epistemológico da partida foi esclarecido como particula
ridade, universalidade e transcendência, segundo perspectiva existencial.  
O aspecto pedagógico apresentou-se como desvelamento, esperança e utopia 
e o autor conclui afirmando ser a pedagogia da presença, da proximidade 
e da partida um caminho viável para um projeto de formação de professores.

A seguir, o autor delineia o projeto de formação de professores 
em que se aponta um percurso para desenvolver a formação humana, 

Encontros e dialogos.indd   14 19/01/2015   09:57:37



Prefácio   |   15

a capacitação profissional e a missão educativa, consideradas aspectos 
integrados e integradores de um processo formativo. Baseado em autores 
que desenvolvem conceitos sobre a formação humana, o autor ressalta 
o caráter vocacional do processo, compreendido como chamamento, 
pensamento e direcionamento para ser mais. O caráter da convocação no 
processo formativo é visto como originalidade, pluriversalidade e opção 
por uma causa. O caráter da provocação no processo formativo é visto 
como desafio, interatividade e “tencionamento”, este último como categoria 
que aponta para o novo.

Para desenvolver a capacitação profissional, destacou-se a competência 
técnica como qualificação, informação e transformação, além da aderência 
ética na capacitação profissional, entendida como jeito de ser, como forma 
de viver e como modo de conviver. Nesse item encontra-se a referência 
a alguns trabalhos que lembram a experiência estética na capacitação 
profissional, vista como energia, movimento e dinâmica. 

E ao propor a missão pedagógica, na formação de professores, o autor 
apresenta as dimensões da presença, da proximidade e da partida no 
desenrolar do processo formativo.

O autor conclui que

[...] o processo formativo pautado na formação humana, na capacitação 
profissional e na missão pedagógica poderia constituir-se um percurso 
de valorização e promoção humana, de criação e significação de saberes 
e de construção e proposição de um projeto de formação de professores, 
contribuindo com pessoas mais felizes, com saberes mais significativos 
e com projetos pedagógicos mais sustentáveis.

As ideias apresentadas neste livro, fruto de reflexão e pesquisa no seu 
pós-doutoramento, trazem uma valiosa contribuição para aqueles que 
buscam bases teóricas para subsidiar seus projetos nessa área da educação 
e apresenta um referencial para a relação educador/educando calcada na 
ética, bem como na busca de uma educação voltada para a autonomia dos 
seres humanos e para o desenvolvimento de relações pautadas na presença, 
na proximidade e na partida.

Heloisa Szymanski

Encontros e dialogos.indd   15 19/01/2015   09:57:37



Encontros e dialogos.indd   16 19/01/2015   09:57:37



 17

APRESENTAÇÃO

O encontro é um princípio para o diálogo e o pressuposto do diálogo 
potencializa para novos encontros. Essa relação dialógica entre o encontro 
que promove uma atitude dialogal e o diálogo que proporciona novos 
encontros está na origem desta reflexão, que se constitui o eixo dinamizador 
do processo educativo. Por essa razão, desenvolveu-se uma pedagogia 
educacional, no sentido de fortalecer as subjetividades, as metodologias e as 
finalidades da educação, colaborando com a formação da pessoa humana, 
com a qualificação profissional e com a participação efetiva na sociedade.

A pedagogia da presença, da proximidade e da partida é uma proposta 
educativa que nasceu da experiência educacional e que está sendo sugerida 
principalmente num contexto de alterações globais, de transformações 
sociais e de mudanças pessoais. Tal proposta estabelece a hipótese de que a 
relação entre educador e educando se torna mais integrada, realizadora e com 
mais sentido; que o conhecimento se torna mais significativo, sustentável 
e sensível; e que o processo pedagógico se torna mais comprometido, 
competente e transformador. 

Diante desse desafio, construiu-se o referencial teórico dessa pedagogia, 
tendo como dinâmica integradora uma inspiração antropológica, uma 
proposição epistemológica e uma experimentação pedagógica. Esse movimento 
integrador está sendo pensado e exercitado, também, no horizonte do 
conjunto da comunidade educativa, mas nesse percurso está sendo orientado 
para um projeto de formação de professores.

Assim, no conjunto da temática proposta, o encontro se caracteriza 
como um atributo da condição humana, mas também como uma 

Encontros e dialogos.indd   17 19/01/2015   09:57:37



18   |   Luiz Síveres

característica da abordagem do conhecimento e uma energia para buscar 
a objetividade educacional, tendo como suporte de compreensão um 
movimento tridimensional pautado no ser, no saber e no agir de forma 
integrada. Essas categorias, na medida em que estiverem interagindo de 
maneira sincronizada, constituirão uma dinâmica que reconhece o ser 
humano pela sua especificidade existencial, sapiencial e experiencial.

No entendimento desse procedimento, é oportuno destacar que o 
encontro é uma energia propulsora que, tanto pelo conceito quanto pela 
prática, está fundamentada numa referência a três teóricos que partilharam 
seus conhecimentos e suas experiências para estabelecer as diretrizes prin
cipais desse conhecimento, a saber: Martin Buber (1878-1965), Boaventura 
de Sousa Santos (1940-...) e Paulo Freire (1921-1997). A opção por esses 
teóricos deu-se porque eles trouxeram uma contribuição específica com base 
no seu campo de investigação e indicaram possibilidades que conjugam 
reflexões em torno de um projeto educativo.

Confirmando esse processo, o encontro é compreendido em Buber 
(2001) pela disposição de que a vida humana é essencialmente um encontro 
vinculante; para Santos, (2010b) existe um encontro interativo entre o 
pensar e o agir para promover a investigação; e, para Freire (1987), sucede 
um encontro integrativo entre a reflexão e ação para transformar o mundo. 
Essas propostas estão ancoradas, portanto, na diretriz do encontro sob a 
dimensão antropológica, porque a vida é um encontro vinculante; pela 
característica epistemológica, porque o conhecimento se dá numa conexão 
entre o pensar e o agir; e pelo atributo pedagógico, porque o encontro 
realiza-se na solidariedade entre a reflexão e ação, respectivamente.

Na articulação do princípio do encontro está o diálogo, que também 
é um pressuposto existencial da condição humana, que se revela num 
procedimento transversal da trajetória civilizacional e que se consolida no 
processo epistemológico e pedagógico. A palavra “diálogo” (dia-logos) tem 
na sua raiz grega um significado polissêmico, podendo ser compreendido 
tanto pelo discurso quanto pela racionalidade, identificado tanto pela 
palavra quanto pelo pensamento e definido tanto pela conversação como 
pela ação. O diálogo pode significar, ainda, o processo de conhecimento, 
que se faz por meio da reflexão, da explicação ou da prática e, neste caso, 

Encontros e dialogos.indd   18 19/01/2015   09:57:37



Apresentação   |   19

ele se torna um ato revelador de um exercício do cotidiano e se coloca em 
estado de encontro para, a partir dele, instaurar novas práticas dialogais.

Esta abordagem está em consonância com uma força desencadeadora 
que permite compreender o pressuposto do diálogo como uma energia que 
conduz ao sentido da vida (dialógico); como uma conduta epistemológica 
que se realiza pelo discurso entre a identidade e a diferença, apontando para 
novas sínteses (dialética); e como uma atitude pedagógica que se realiza 
pela práxis das significações e dos sentidos para um projeto sempre aberto 
(dialogicidade). Tais dinâmicas revelam, também, uma interatividade tridi-
mensional que articula o ser, o saber e o agir pedagógico, respectivamente.

Embora cada um desses enunciados expresse uma terminologia 
específica, o pressuposto do diálogo pode ser compreendido como um 
processo dialógico em Buber, entendido na perspectiva dialética da ecologia 
dos saberes em Santos e percebido do ponto de vista da dialogicidade 
em Freire. Assim, o princípio do encontro e o pressuposto do diálogo são as 
dinâmicas ordenadoras que estão direcionadas para distintos horizontes, mas, 
considerando que a educação é, de modo especial, uma categoria humana, 
no sentido de aprender a ser uma relação com o conhecimento, na direção 
de consolidar o saber, e uma disposição pedagógica no encaminhamento do 
agir educativo, tais procedimentos são considerados aspectos constitutivos 
da pedagogia da presença, da proximidade e da partida.

Considerando, portanto, que o princípio do encontro e o pressuposto 
do diálogo são essenciais a um projeto educativo, e com o objetivo de propor 
uma pedagogia da presença, da proximidade e da partida, é necessário 
explicitar os seus procedimentos. Apesar de essa potencialidade constituir-se  
num enunciado estrutural, o processo educativo pode ser compreendido, 
também, pela sua dinâmica estruturante, na qual atuam diversos sujeitos 
educativos, participam formas diferenciadas de conhecimento e interagem 
distintas metodologias pedagógicas.

Essa dinâmica da presença, da proximidade e da partida, tendo como 
pressuposto o aspecto antropológico, epistemológico e pedagógico, tem 
por objetivo contribuir com a formação humana (ser), com a construção 
de conhecimentos (saber) e com a prática pedagógica (agir). Nesse sentido, 
estariam se valorizando aspectos importantes do processo educacional, 

Encontros e dialogos.indd   19 19/01/2015   09:57:37



20   |   Luiz Síveres

por meio do movimento integrador da presença, da proximidade e da 
partida, aspectos essencialmente humanos, mas que se articulam com os 
conhecimentos da humanidade e proporcionam projetos educacionais 
humanizadores.

Reconhecendo, portanto, a importância dessa proposta, o trabalho 
está organizado com base numa dinâmica tridimensional, tendo como 
referência a contribuição de Nicolescu (2002), que, ao entender a lógica 
da ciência moderna, chega à conclusão de que ela continua sendo binária, 
enquanto que a lógica da transdisciplinaridade seria ternária e, portanto, 
mais apropriada ao encaminhamento de um projeto educativo para a rea-
lidade atual. Entendendo que a dimensão tridimensional estaria pautada 
no sujeito, no objeto e na interação que acontece entre eles, é possível 
perceber que existe, por um lado, a singularidade de cada elemento, mas, 
ao mesmo tempo, um movimento sincrônico e diacrônico entre a subje-
tividade e a objetividade. Nessa trajetória, em conformidade com o autor, 
existiria uma correspondência mais apropriada entre o mundo interno e 
externo, bem como uma harmonia entre o pensamento, o sentimento e 
a corporeidade.

Sob essa inspiração tridimensional e com o propósito em dar um 
caráter mais dinâmico, toda a reflexão foi organizada com base na figura 
da primeira letra grega do alfabeto grego: alpha (α). A grafia dessa letra 
possui uma integração de três movimentos: circularidade, conectividade 
e universalidade e, de acordo com Síveres (2011), essas três dimensões 
formam um continuum entre os elementos indicados, de forma integral 
e integrante, de maneira estrutural e estruturante e de modo transversal 
e universalizante. 

Embora o alpha tenha um movimento unificador e integrador,  
é possível perceber uma dinâmica de circularidade que promove um 
encontro entre o todo e as partes, entre a ação e a reflexão, entre a essência  
e a existência. É adequado entender, também, a conectividade que se faz  
por meio da interatividade de dois tensores que, de forma dialética,  
articulam a convivência e a consciência, os vínculos e as redes, a unidade 
e a diversidade. É recomendado intuir, ainda, que a universalidade 
ocorre na medida em que os dois vetores apontam para uma abertura 

Encontros e dialogos.indd   20 19/01/2015   09:57:37



Apresentação   |   21

entre probabilidades e possibilidades, entre experiências e saberes, entre 
significados e sentidos.

Esses três movimentos fazem parte de uma dinâmica singular e plural 
e, por isso, podem ser compreendidos de forma integrada e complementar. 
Para contribuir com esse procedimento, está se propondo a analogia com 
a letra alpha, porque os movimentos de circularidade, conectividade e 
universalidade estão presentes em todos os níveis do texto.

Embora a indicação de metáforas seja questionada para o desenvolvi-
mento do espírito científico, de acordo com Bachelard (1996), estar-se-ia 
recuperando uma proposição com base na filosofia de Aristóteles (2006), 
que, por meio da substituição ou da transposição de uma coisa para outra, 
é possível se criar novas ideias e, assim, desencadear um percurso filosó-
fico. Além de oferecer a sistematização e a criação de conhecimentos, as 
metáforas estariam sendo indicadas, neste caso, como figuras simbólicas 
que ajudariam a promover a sabedoria.

É sugestivo retomar, ainda, uma proposta de Black (1962), que 
entendeu a metáfora por meio da teoria da substituição, da comparação 
e da interação. Apesar da indicação dessas três possibilidades, torna-se 
oportuno compreender a interação entre o tópico e o veículo como a 
oportunidade para se inventar um sentido novo a partir dessa relação 
interativa. Essa proposta poderia revelar a possibilidade de se criar uma 
similaridade entre dois fenômenos que, ao interagirem, potencializariam 
um sentido novo aos conceitos ou às práticas envolvidas, desencadeando 
um procedimento mais reflexivo.

Além de apontar para uma dinâmica mais sapiencial e reflexiva, 
conforme Levinas (2009), a metáfora produz um sentido que transcende 
a história. Nesse contexto, esta proposta simbólica vai além da forma 
porque transcende a maneira de pensar e agir, abrindo possibilidades 
para novos modos de compreender a condição humana, novas formas de 
entender o próprio conhecimento, e para novas maneiras de empreender 
o processo educativo. 

Com base nesses pressupostos, a metáfora, de acordo com Sardinha 
(2007), configura-se um fenômeno humano e contribui com a transferência 
do sentido de uma coisa para outra, que pode ser feita, principalmente, 

Encontros e dialogos.indd   21 19/01/2015   09:57:37



22   |   Luiz Síveres

por meio de uma vertente conceitual, gramatical ou cultural. Esse encami-
nhamento abre a probabilidade de diluir a tendência mecânica, positivista 
e linear, fortalecendo um processo que valoriza mais a esfera da sabedoria, 
contextualizando a linguagem numa dinâmica reflexiva e acenando com 
possibilidades de transcendência.

Considerando, portanto, a viabilidade de construir esse arcabouço 
teórico, aproveitando uma inspiração metafórica e visualizando-a por meio 
da imagem do alpha, o texto foi organizado através de um movimento 
transversal que revela o conjunto da reflexão, mas também através de um 
movimento específico, para aprofundar a temática de cada parte. Assim, 
o primeiro capítulo contempla o pressuposto dialogal, que na relação 
com o princípio do encontro explicita o diálogo por meio das dimensões 
antropológica, epistemológica e pedagógica.

O segundo capítulo apresenta a pedagogia da presença, da proximidade 
e da partida, caracterizada como um movimento interativo, que revela 
um sistema dinâmico e complementar por meio de um processo que 
recupera e amplia o percurso educativo com base no ser, no saber e no 
agir pedagógico, aspectos que seriam mais apropriados às expectativas e 
demandas da educação na cultura contemporânea.

Para o cumprimento desse postulado, propõe-se, no terceiro capítulo, 
um projeto de formação de professores que compreenda, também,  
o princípio antropológico, o pressuposto epistemológico e o processo 
pedagógico. Assim, será apresentada, de forma específica, a energia que 
cada um desses elementos proporciona, bem como a sinergia que essa 
dinâmica tridimensional provoca no processo formativo do docente, por 
meio da vivência de sua vocação, da experiência de sua profissão e da 
aderência a uma missão.

Depois de lançar um olhar panorâmico sobre o texto e destacar as 
óticas específicas, é necessário recordar que se buscou desenvolver uma 
textura de possibilidades, ou uma contextura de tecidos integrados, no qual 
a singularidade de cada aspecto e a sincronicidade de todos os elementos 
foram contemplados. Essa representação pretende revelar o desejo de 
que todos os aspectos são importantes, mas, com a colaboração de suas 
especificidades, vão compondo uma matriz que articula o ponto nodal e 

Encontros e dialogos.indd   22 19/01/2015   09:57:38



Apresentação   |   23

o movimento transversal, simbolizado pelo conjunto dos alphas dispostos 
numa integração sistêmica, conforme representação gráfica sugerida na 
capa do livro.

É conveniente destacar, ainda, que esta obra faz parte de um 
projeto de pesquisa da Capes/Procad NF 21/2009, intitulado  
A perspectiva psicossocial da formação do professor, que teve por objetivo 
construir um corpo de conhecimentos, promover aproximações e articulações 
com os distintos referenciais teórico-metodológicos e ampliar a compreensão 
do exercício da docência. Estavam envolvidos nesse projeto a Universidade 
Católica de Brasília (UCB), a Universidade Federal da Paraíba (UFPB) 
e a Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC/SP), a anfitriã 
desse pós-doutoramento, especificamente por meio do Programa de  
Pós-Graduação em Educação e Psicologia, com a supervisão da Dra. Heloísa 
Szymansky, que nesse percurso se revelou uma educadora que vivenciou 
a pedagogia da presença, da proximidade e da partida.

Encontros e dialogos.indd   23 19/01/2015   09:57:38



Encontros e dialogos.indd   24 19/01/2015   09:57:38



25

CAPÍTULO I

O PRESSUPOSTO DIALOGAL

O pressuposto dialogal é considerado, neste percurso, elemento 
essencial da condição humana, do processo de construção do conhecimento 
e do projeto educativo; por isso ele é abordado a partir das dimensões 
antropológica, epistemológica e pedagógica. Para se chegar a essa 
caracterização, é recomendado compreender a presença do diálogo nas 
distintas manifestações históricas, bem como sua incorporação na dinâmica 
do conhecimento e na natureza dialógica do projeto educacional. Tais 
abordagens, apesar de serem analisadas de forma singular, fazem parte 
de um sistema conjugado no qual o diálogo é o elemento articulador e 
integrador desta proposta.

A vida humana constitui-se, portanto, não apenas na predominância 
das condições econômicas, políticas ou sociais, mas pode ser complementada 
pela dimensão relacional com base no pressuposto dialogal. Nesse 
direcionamento, o diálogo é uma palavra e uma experiência cheia de 
sentidos e plena de significados para a existência humana, porque se revela 
por meio de uma proposta criadora e comprometida com a realidade 
pessoal, social e transcendental. Considerando, portanto, essas abordagens, 
o sentido estaria mais próximo da finalidade existencial e o significado, 
da instrumentalidade processual, aspectos necessários para a realização da 
própria condição humana.

Encontros e dialogos.indd   25 19/01/2015   09:57:38



26   |   Luiz Síveres

É possível, no entanto, entender que o pressuposto da existência 
humana, tendo como abrangência os conhecimentos dos últimos séculos, 
tem seu referencial vinculado à racionalidade. Esse período, compreendido 
a partir de meados do milênio passado, tem como centralidade um sujeito 
pensante (Descartes), e essa categoria existencial foi reforçada, no decorrer 
desse período, com a formulação de um sujeito da razão transcendental 
(Kant) e de um sujeito da razão espiritual (Hegel). Tais tendências, entre 
tantas outras, revelam a predominância de um sujeito que se constituiu 
com base na dimensão racional.

Mas de forma gradual esse modelo começa a mostrar seus limites, 
porque reduziu o ser humano à condição de sua racionalidade e, aos poucos, 
emergem outros atributos que poderiam ser considerados no contexto 
pessoal e social da própria natureza humana. Neste caso, é indicado que, 
para além do pensamento, seria necessário compreender a importância 
do sentimento e do envolvimento com um projeto de desenvolvimento 
social. Portanto, é aconselhável compreender o ser humano por meio 
da potencialidade do pensar (sophia), do sentir (eros) e do agir (ethos), 
consideradas, por sua vez, funções sinérgicas que podem contribuir com 
a institucionalização de um ser humano integral e integrado, bem como 
de uma sociedade ética e justa.

Essa abordagem mais ampla pode ser percebida, também, na proposta 
de Freire (1998), quando sugere que o conhecimento passa pelo corpo, 
pelos sentimentos e pela razão. Nesse sentido está se propondo, para além 
de compreender o ser humano e seu projeto educacional numa tonalidade 
predominantemente racional, fortalecer um projeto que tenha como 
referência um procedimento pautado pela dinâmica do diálogo e pelo 
conjunto de possibilidades que revelam as distintas formas relacionais.

Com o objetivo de se aproximar dessa proposta, o pressuposto do 
diálogo será abordado, inicialmente, por meio do princípio dialogal a 
partir das características principais que assumiu na história da huma-
nidade; posteriormente, será identificado como mediação por meio das 
dimensões antropológicas, epistemológicas e pedagógicas; e, finalmente, 
será indicada a intencionalidade do diálogo como dialógico, dialético e 

Encontros e dialogos.indd   26 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   27

da dialogicidade, consideradas as referências necessárias de um percurso 
educativo. O princípio, a mediação e a intencionalidade do diálogo são, 
portanto, os aspectos decorrentes dessa dinâmica integradora, que são 
apresentados na sequência. 

1 O princípio do diálogo

O diálogo, como um princípio, estaria vinculado a uma energia 
germinadora e potencializadora da condição humana, do processo de 
construção do conhecimento e do percurso educativo. O princípio dialogal 
estaria ancorado, dessa forma, num pressuposto sugerido por Gusdorf, ao 
assegurar que o mais importante é “principiar pelo princípio, e o princípio, 
aqui, é o diálogo” (1987, p. 27). A palavra princípio tem sua raiz no termo 
grego arché, que significa a origem, não como aquilo que está no passado, 
mas como aquilo que fundamenta, atualmente, o modo de ser, pensar 
e agir, dando as razões àquilo que é primordial. Com referência a essa 
compreensão, o termo foi usado para expressar a fonte original ou a origem 
das coisas, mas foi inserido na dinâmica humana como um componente 
importante de sua história.

Tomando como inspiração, ainda, um pensamento de Aquino (2004), 
é possível afirmar que o conhecimento dos princípios e não dos sinais é 
que pode produzir uma educação mais significativa. Nesse horizonte é o 
reconhecimento de princípios e não de informações que poderia proporcionar 
um projeto educativo compreensivo, e é o conhecimento dos princípios 
e não das instrumentalidades que poderia promover uma educação mais 
comprometida. Assim, o princípio não se configura como um elemento 
que é exterior à realidade, mas como uma energia que emerge da opção 
pessoal e da própria disposição social. 

Essa proposta, com o aporte de distintas abordagens, é desenvolvida 
por meio da compreensão das características, dos aspectos e das tendências 
que configuram o diálogo como um princípio.

Encontros e dialogos.indd   27 19/01/2015   09:57:38



28   |   Luiz Síveres

1.1 As características do diálogo

O diálogo é uma característica específica do ser humano e, 
historicamente, é possível observar que a condição humana foi sendo 
gestada e consolidada por meio de relações dialogais, e tal atributo esteve 
presente nas civilizações ancestrais de maneira informal, mas se tornou 
uma categoria formal, principalmente com a sistematização da sabedoria 
filosófica na Idade Antiga, com os pensamentos teológicos na Idade Média 
e com os conhecimentos científicos na Idade Moderna. É lógico que a 
experiência dialogal permeou, de uma forma ou outra, os paradigmas do 
conhecimento, mas para o aprofundamento dessa temática serão identificadas 
as possibilidades de criar, pensar e conversar como diretrizes adequadas, 
para compreender as características do diálogo.

1.1.1 Diálogo como possibilidade de criar

O diálogo como possibilidade de criação pode ser identificado em 
diversas circunstâncias, mas aqui se torna sugestivo retomar o paradigma 
teológico, que, no contexto da civilização ocidental, principalmente na 
formulação dos conceitos do cristianismo, buscou sua inspiração nos relatos 
bíblicos. Um dos relatos paradigmáticos encontra-se na narrativa da criação 
do mundo, quando no Gênesis “Deus disse” (Gn 1,3), e as coisas foram 
sendo criadas. O dizer, ou o dialogar de Deus, é uma ação criadora que 
se plenificou no compromisso com a humanidade, na medida em que o 
“Verbo se fez carne e habitou entre nós” (Jo 1,14).

Com referência a esses textos, é possível perceber que a história 
da salvação foi a efetivação da palavra dialógica que se estabeleceu na 
expressão trinitária, modelo perfeito de diálogo entre as pessoas divinas e 
a plena comunicação entre os homens. A experiência de um Deus cristão 
se realizou, assim, numa história de diálogo, configurada numa aliança 
pelas quais os interlocutores são capazes de comunicação e estão abertos 
ao dinamismo da vida.

Encontros e dialogos.indd   28 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   29

Essa experiência fundante, pautada pelo mistério pascal, foi assumida 
pelas igrejas cristãs, que continuam proclamando esse mistério, num diálogo 
interior ao próprio espaço eclesial, mas principalmente com aqueles que 
estão seguindo as mensagens do cristianismo no mundo atual. Segundo 
Sobrinho, o seguimento do caminho de Jesus, que é a palavra encarnada, 
não se faz por meio de uma dialética conceitual, mas pelo compromisso 
com o crucificado e com a história dos crucificados. Conforme o autor,  
“a partir dos crucificados da história, sem pactuar com as suas cruzes,  
é que se deve anunciar a ressurreição de Jesus” (1985, p. 229). 

O diálogo é, no horizonte do paradigma teológico, uma revelação 
pascal, mas também um anúncio dessa mensagem, principalmente para os 
crucificados da história, para que participem do mistério da ressurreição, 
inaugurando um processo dialogal criador e recriador da história. Certamente 
todas as profissões religiosas têm experiências similares, mas aqui se deseja 
destacar a potencialidade humana, que na sua relação com a divindade é 
capaz de continuar a obra da criação por meio do diálogo que se estabelece 
entre o imanente e o transcendente.

1.1.2 Diálogo como possibilidade de pensar

É possível perceber que o diálogo é, também, uma forma de pensar. 
Tal dimensão esteve incorporada, originariamente, à filosofia ocidental, 
que foi sistematizada no contexto da cultura grega, em que, na cidade 
(pólis), se exercitava a democracia e a cidadania, e nesse ambiente se 
efetivou a passagem de um paradigma cosmológico para um paradigma 
antropológico, bem como de um modelo de pensamento mítico para um 
modelo de pensamento dialógico.

Essa experiência seminal foi realizada por Sócrates, que fazia do diálogo 
uma forma de fazer filosofia por meio da conversação com os jovens, 
utilizando-se da ironia e do método maiêutico, que era uma dinâmica de 
pergunta-resposta-pergunta. Tal expressão original foi sistematizada por 
Platão, que fez do diálogo um gênero literário, para expressar o novo nome 
da filosofia, por meio da discussão e da dialética. Platão foi acompanhado 

Encontros e dialogos.indd   29 19/01/2015   09:57:38



30   |   Luiz Síveres

por Aristóteles, que propunha um diálogo entre os humanos e suas 
circunstâncias, principalmente por meio da investigação e da aporia. No 
conjunto dessas manifestações, de acordo com Síveres (2006), a filosofia era 
explicitada por meio do diálogo como uma forma reflexiva para compreender 
os problemas da humanidade e contribuir com sua transformação.

Os filósofos, com base no procedimento relatado, têm como eixo 
condutor o diálogo, que se transformou num diálogo filosófico por 
meio da conversação, da discussão e da investigação. No conjunto dessas 
expressões dialogais, destacou-se, na história da filosofia, a dialética, que, 
em conformidade com Chauí, é um método de conhecimento que “opera 
por uma espécie de purificação e decantação dos conceitos a partir do 
embate das opiniões contraditórias” (2002, p. 228). A dialética é, assim, 
um conceito filosófico que acompanhou toda a história da filosofia: com 
os gregos significou a relação entre a contemplação e ação política; na 
modernidade, com Descartes e Bacon, assumiu a conotação racionalista e 
empirista; e no período da revolução industrial, com o suporte da filosofia 
marxista, caracterizou-se pela conscientização e pela transformação. 

O diálogo assume, também, o conceito de práxis, que é uma articulação 
entre a teoria e a prática, compreendida na educação como a relação entre 
o conceito e a experiência. Embora sejam atividades distintas, elas se 
exigem mutuamente porque o ser humano, de acordo com Arduini, é um 
modelo de dialética, tendo em vista que “vive a contradição entre o bem e 
o mal no cerne de sua existência” (2002, p. 9). Para isso, a práxis teria uma 
atitude criativa, exerceria uma atividade reflexiva e desempenharia uma 
ação transformadora, sendo entendida, portanto, como ação e reflexão, 
categorias apropriadas para desencadear a conversação.

1.1.3 Diálogo como possibilidade de conversar

O diálogo pode ser compreendido, ainda, por meio da conversação. 
Porém, no contexto das ciências modernas, com a contribuição de distintas 
apreciações, é oportuno retomar a proposta de Gadamer (2009), que parte 
do entendimento de que a realidade atual estaria demarcada pela sua 

Encontros e dialogos.indd   30 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   31

incapacidade de dialogar. Isso poderia ser visto pela atitude de isolamento 
das pessoas e grupos, pela monologização dos comportamentos individuais 
e coletivos, ou pela predominância das tecnologias e das instrumentalidades 
que ocupam quase todos os tempos e espaços destinados ao diálogo.

Apesar dessas características, Gadamer mostra a importância do 
diálogo como atributo natural do ser humano e vai buscar na filosofia 
antiga e no Renascimento o argumento de que o homem é um ser que 
possui linguagem e que, portanto, é um ser de conversação. Segundo o 
autor, a capacidade para o diálogo refere-se “à possibilidade de alguém 
abrir-se para o outro e encontrar nesse outro uma abertura para que o fio 
da conversa possa fluir livremente” (2009, p. 244). Essa disposição exigiria, 
por sua vez, uma atitude de aproximação mútua, uma comunhão humana 
coerente e um carisma, para desenvolver uma conversa e dinâmicas que 
apontem o caminho da verdade, que passa, principalmente, pelo diálogo.

Esse caminho tem a direção da singularidade, mas também da ampliação 
de possibilidades de relacionamento. Nessa dinâmica, o diálogo, segundo 
Gadamer, deixa marcas, desencadeia energias transformadoras e constrói a 
comunhão, “onde cada qual continua sendo o mesmo para o outro porque 
ambos encontram o outro e encontram a si mesmos no outro” (2009,  
p. 247). Para desenvolver essa capacidade de diálogo, é necessário ouvir o 
outro, entrar em conversação e procurar o entendimento pela confiança 
recíproca.

Ao retomar as características do diálogo como possibilidade de criar, 
pensar e conversar, projeta-se, também, a oportunidade de indicar alguns 
aspectos importantes do princípio dialogal.

1.2 Os aspectos do diálogo

Com o objetivo de partir do princípio dialogal, é indispensável 
reconhecer, principalmente, que no campo educacional prevalece, ainda, 
o monólogo em detrimento do diálogo, o discurso em prejuízo do 
pensamento dialogal e a preleção em detrimento da relação dialógica.  
Tal constatação aponta para a relação que se estabelece entre o discurso  

Encontros e dialogos.indd   31 19/01/2015   09:57:38



32   |   Luiz Síveres

e o diálogo, porque enquanto o discurso expressa uma verbalização do 
sujeito, o diálogo revela a razão de ser do próprio sujeito; enquanto o 
discurso é unidirecional, o diálogo é circular; enquanto o discurso busca 
atingir um objetivo, o diálogo procura abordar uma finalidade.

Essa tendência discursiva sempre esteve presente na história, mas, 
no contexto atual, chega-se ao entendimento de que a humanidade, em 
consonância com Gadamer, está revelando sua inabilidade para o diálogo, 
principalmente porque “nos acostumamos cada vez mais à situação de 
monólogo que caracteriza a civilização científica de nossos dias com a 
tecnologia informacional, de tipo anônimo” (2009, p. 251). O diálogo como 
um princípio torna-se, nessa conjuntura, um desafio para recuperar sua 
originalidade relacional por meio da ampliação da realidade, da disposição 
ética e da interlocução social.

1.2.1 Diálogo como ampliação da realidade

A realidade contemporânea pode ser analisada sob diversos prismas, 
mas aparece como dominante uma leitura que revela o predomínio do norte 
sobre o sul, do centro em relação à margem e do econômico em detrimento 
dos demais componentes sociais. Muitas outras polaridades poderiam 
ser indicadas, mas estas apontam para a necessidade de se instaurar um 
processo dialogal com o propósito de ampliar a compreensão da realidade. 

A conjuntura referida impacta, também, a ascendência da racionalidade 
instrumental, na qual a predominância da técnica e da tecnologia está sendo 
dominante. Nesse caso, o fortalecimento do diálogo torna-se, também, 
uma oportunidade para ampliar o olhar sobre a realidade e expandir os 
conhecimentos sobre as diversas ciências. O diálogo apresenta-se, portanto, 
como um aspecto necessário não para sucumbir à lógica das tecnologias, 
mas para conviver com elas e ampliar o horizonte de seus significados.

Outro aspecto a ser considerado é a tomada de consciência de que, 
em muitas situações, as relações já estão preestabelecidas ou já foram 
estratificadas e, nesse caso, a relação se dá, prioritariamente, com base 
em critérios já definidos, em valores já sistematizados ou em juízos já 

Encontros e dialogos.indd   32 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   33

configurados. É possível concordar que o elemento mais estável é importante, 
mas na lógica dialogal é oportuno reconhecer a importância do movimento, 
ainda mais que a realidade contemporânea é compreendida, segundo 
Bauman (2011), pela liquidez do contexto histórico, seja das instituições 
sociais, seja das próprias relações humanas, e tal empreendimento somente 
será realizável com uma compreensão ampliada da realidade.

Nesse sentido, o diálogo é um exercício importante para compreender 
os distintos aspectos da realidade e uma dinâmica questionadora para 
mergulhar nas raízes ou nas razões que provocam ou promovem a realidade 
como ela se apresenta. O diálogo é, portanto, uma disposição que pode 
contribuir com a tomada de consciência da realidade que afeta a própria 
história humana.

1.2.2 Diálogo como disposição ética

A ética é um componente essencial da dinâmica dialogal porque 
reafirma a possibilidade de se buscar, conjuntamente, a realização da 
condição humana e a construção de uma sociedade justa e solidária. Nesse 
procedimento, a ética oferece as condições necessárias para o acolhimento e 
o reconhecimento do outro, bem como, pela propositura de uma disposição 
colegiada para exercer a cidadania e a democracia, aspectos recomendados 
para o exercício dialogal.

Para dar dinâmica a esse exercício, é aconselhável propor o diálogo, 
de acordo com Vaz, como um evento “de natureza ética e é por ele que 
a estrutura intersubjetiva do agir ético primeiramente se realiza” (2000,  
p. 74). É nessa linguagem dialogal, portanto, que se estabelece uma estrutura 
relacional que se configura como um projeto ético e que envolve os sujeitos 
que estão dispostos a vivenciar a dialogicidade. Tal movimento contribui, 
ainda, para formar uma comunidade ética, enquanto as realizações históricas 
se pautam por uma interlocução dialogal.

Além desse horizonte intersubjetivo, Vaz (2002) sugere que a ética 
deve ser inserida no contexto histórico, porque é por meio da tradição que a 
historicidade aparece tanto como costume quanto como hábito, considerados 

Encontros e dialogos.indd   33 19/01/2015   09:57:38



34   |   Luiz Síveres

princípios fundantes da ética, porque, ao exercitar a historicidade como 
um costume e como um hábito, busca-se, constantemente, construir uma 
história virtuosa e, portanto, uma civilização ética.

1.2.3 Diálogo como interlocução social

O diálogo como interlocução social esteve presente, de uma forma ou 
de outra, em todas as organizações sociais, mas, num contexto demarcado 
pela lógica global, é recomendável que ele influencie, também, essa realidade, 
contribuindo com a compreensão da situação e ampliando alternativas 
para se viver de forma digna, seja no nível pessoal ou no social.

Por essa razão, o diálogo é entendido, de acordo com Morin (2005), 
como uma unidade complexa entre duas lógicas que são antagônicas, 
mas também complementares, porque tais antagonismos permanecem e 
formam fenômenos complexos. Assim, na realidade social, muitas vezes 
estratificada e segmentada, o diálogo se caracteriza como uma energia 
propulsora da compreensão dessa conjuntura, bem como uma oportunidade 
para consolidar novas formas de convivência social.

Nesse procedimento é recomendável retomar a originalidade do 
aspecto dialógico, que tem na sua raiz semântica um significado que remete 
ao processo de percorrer o mesmo caminho ou de atravessar as mesmas 
estradas. Assim, o dialógico é um percurso humano, que conduz ao sentido 
da vida; é um discurso entre a identidade e a diferença que aponta para 
novas sínteses e uma passagem para as significações e os sentidos num 
projeto sempre aberto.

Ao retomar os aspectos do diálogo como ampliação da realidade, 
como disposição ética e como interlocução social, busca-se a dinâmica que 
caracteriza as tendências do princípio dialogal no contexto contemporâneo.

1.3 As tendências do diálogo

É possível perceber que o diálogo esteve presente na manifestação 
dos distintos períodos históricos e, ponderando que ele continua atual, é 

Encontros e dialogos.indd   34 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   35

recomendável compreender a importância dessa temática sob o horizonte 
de outras tendências. Essa constatação revela a necessidade de entendê-lo  
dentro de uma realidade demarcada pelo paradoxo, segundo Bauman 
(2011), entre uma sociedade estática e uma líquida; ou, conforme 
Lipovetsky (2005), entre uma realidade cheia e uma vazia; ou de acordo 
com Castoriadis (2009), entre um contexto de ordem e um de caos. Tais 
disposições revelam, ainda, o reconhecimento de uma realidade complexa, 
para a qual poderiam ser indicadas formas alternativas de estabelecer o 
diálogo, tais como a caordicidade, a flexibilidade e a virtualidade.

1.3.1 Diálogo e caordicidade

A conjuntura atual é marcada, conforme Castoriadis (2009), pela ordem 
e pelo caos e, por isso, é possível constatar que nos últimos decênios houve 
uma mudança significativa no exercício das relações pessoais e sociais, que 
passou de uma orientação mais ordenada para uma dinâmica mais caótica, 
entendida não como desordem, mas como uma disposição caórdica.

O movimento caórdico tem sua origem na dinâmica do coração, que 
pela sístole e pela diástole imprime uma energia capaz de desencadear a 
vitalidade do ser humano e da sociedade, e tal animação pode envolver, 
também, as distintas relações grupais e os diferentes organismos sociais. 
Muitas vezes essa percepção caórdica é entendida como caótica, quando 
na realidade compreende um procedimento de vitalidade pessoal e social. 

Inaugurar um diálogo pautado não por conceitos pré-definidos, mas por 
processos dialógicos de contração e abertura, ou de movimentos caórdicos, 
contribui com experiências existenciais e com iniciativas organizacionais 
mais apropriadas para despertar e desenvolver o princípio dialogal.

1.3.2 Diálogo e flexibilidade

Compreendendo o mundo por meio de uma realidade mais líquida, 
conforme entendimento de Bauman (2011), o diálogo assume uma tendência 
mais flexível e tal proposta recupera uma dimensão originária do princípio 

Encontros e dialogos.indd   35 19/01/2015   09:57:38



36   |   Luiz Síveres

dialogal, no sentido de que as opções mais rígidas e as organizações mais 
estáticas estão cedendo espaço para experiências mais fluidas e instituições 
mais dinâmicas. 

Uma dessas possibilidades é a retomada de vivências mais harmônicas, 
porque o exercício do diálogo diluiria relações antidialógicas, potencializando 
experiências mais dialógicas. Nesse direcionamento, embora se esteja 
convivendo com procedimentos fortemente marcados pelo poder, pela 
dominação e pela exclusão, estão sendo propostas iniciativas de busca de 
formas distintas de convivência pessoal e social.

No conjunto dessas iniciativas, é oportuno reconhecer a presença e a 
importância que assumiram as redes sociais, flexibilizando, principalmente, 
as formas de se relacionar e a maneira de distintos sujeitos entrarem em 
cena nas diversas comunidades virtuais. Ao mesmo tempo, espera-se das 
interações humanas uma disposição mais ajustada com as demandas flexíveis 
do contexto histórico contemporâneo.

1.3.3 Diálogo e virtualidade

Entendendo que a realidade, segundo a percepção de Lipovetsky 
(2005), está se revelando mais pela tonalidade do vazio, de modo especial 
pelo esvaziamento do sentido da vida em detrimento de uma concepção 
mais apinhada, denotada pelo preenchimento de ocupações e pelo consumo 
de mercadorias, o diálogo pode assumir uma tendência pautada pela 
virtualidade. 

Tal percepção está de acordo com a necessidade de transformar uma 
conjuntura demarcada pela competição em possibilidades de cooperação, 
bem como mudar a predominância da uniformidade, para inaugurar 
experiências caracterizadas pela pluriversalidade. Essas dinâmicas revelam, 
ainda, um forte movimento unidirecional, quando a humanidade já exercita 
procedimentos mais multidirecionais.

Por essa razão, não se parte mais do critério de uma atividade dirigida, 
orientada ou direcionada, porque ela se manifesta pela unilateralidade, 
mas, sim, pela conexão, pela conversação e pela interação, que se expressam 

Encontros e dialogos.indd   36 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   37

pela multilateralidade, característica essencial das relações pautadas pela 
virtualidade.

No entanto, ao perceber o princípio do diálogo por meio de algumas 
características, de determinados aspectos e de algumas tendências, é 
recomendado aproximar-se do exercício dialógico compreendido como 
mediação dialogal.

2 A mediação do diálogo

As mediações dialogais são inúmeras, mas para sinalizar esse percurso 
são indicadas a dimensão antropológica com base na filosofia de Martin 
Buber; a epistemológica, com o aporte teórico de Boaventura de Sousa 
Santos; e a pedagógica, com a proposta educativa de Paulo Freire. A opção 
por esses teóricos se deu pelo fato de abordarem, de forma efetiva, a expressão 
da condição humana, a maneira como se constroem os conhecimentos e 
como estes podem ajudar no processo educativo. 

Ao eleger essas dimensões, opta-se por um direcionamento para certa 
convergência e sincronicidade reflexivas, e a decisão pelos três teóricos se 
deu pela postura de complementaridade e especificidade deles, aspectos 
que podem ser percebidos em suas afinidades e diferenças.

As afinidades entre os três teóricos se dão porque eles revelaram 
uma preocupação com a vida humana nas suas relações pessoais, sociais 
e políticas; porque influenciaram, também, um projeto que anseia pela 
paz, principalmente pelo reconhecimento dos excluídos, por meio da 
justiça social; porque alimentaram sua prática na mística judaica (Buber), 
no sofrimento dos povos injustiçados (Santos) ou na mensagem cristã 
(Freire). Ao mesmo tempo, retornaram, com frequência às “âncoras” de 
sua experiência original, seja no estábulo para cuidar de cavalos, na vila 
para encontrar os conterrâneos, ou na sombra da mangueira para conversar 
com os amigos. Além disso, buscaram uma aproximação existencial com 
a periferia do mundo, seja em Jerusalém, na África ou na América Latina.

Nesse contexto, os três teóricos assumiram, mais do que uma disposição 
de guias, uma opção por serem companheiros de viagem; mais do que 

Encontros e dialogos.indd   37 19/01/2015   09:57:38



38   |   Luiz Síveres

propor conhecimentos de vanguarda, sugerem uma sabedoria de retaguarda; 
e mais do que indicar um caminho, colocaram suas pegadas no caminho e  
percorreram a mesma estrada de grupos, comunidades ou movimentos 
sociais.

Outras semelhanças são percebidas entre os autores, de modo particular 
no desenvolvimento de uma dinâmica de pensamento circular entre 
reflexão e ação, logos e práxis, ética e estética. Eles apresentaram, também, 
referenciais teóricos que dão suporte às mudanças necessárias no contexto 
atual, principalmente transformações sociais, e atuaram em ambientes 
universitários, sendo reconhecidos por diversas vezes com diplomas de 
doutor honoris causa, e desenvolveram, ainda, conceitos que influenciaram 
projetos educativos, principalmente para a formação de professores e a 
educação de adultos.

Esses teóricos compreenderam, no entanto, o processo educacional 
por meio do princípio dialogal, com base, também, em perspectivas 
metafóricas. Assim, a proposição de Buber, analisada por Murphy (1988), 
pode ser compreendida por meio da relação entre o funil e a bomba, 
enquanto que Santos (1999) aponta para uma ideia de universidade ou 
uma universidade de ideias, e Freire (1987) fala de uma escola bancária ou 
libertadora. Os três teóricos têm, portanto, uma percepção da realidade 
pautada pelo diálogo, mas propõem um processo que vai conduzindo às 
analogias propostas.

Por outro lado, as diferenças entre eles têm origem diferenciada no 
tempo existencial, na espacialidade geográfica, bem como nos pressupostos 
da proposição teórica. Eles têm uma ascendência religiosa, epistemológica 
ou política e compreendem o diálogo como uma maneira de se humanizar 
e como o jeito de conviver da humanidade, e apostam na educação 
como uma possibilidade para o desenvolvimento humano e social. Isso é 
explicitado, principalmente, pela proposta educativa deles: por meio dos 
“círculos de estudo” de Buber, dos “movimentos sociais” de Santos e dos 
“círculos de cultura” de Freire.

Essas experiências revelaram enfoques diferenciados e, juntamente com 
todo o referencial teórico construído, eles perceberam que as possibilidades 
de construção e transformação se dariam não por propostas desproporcionais 

Encontros e dialogos.indd   38 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   39

ou projetos desmesurados, mas por meio da aresta ou da senda (BUBER, 
2001), da margem ou da periferia (SANTOS, 2010b), da fenda ou da 
abertura (FREIRE, 2005). Isso denota a importância de acreditar em 
procedimentos mais simples ou em experiências mais localizadas, porém 
sem desconsiderar a possibilidade de influenciar grandes mudanças no 
processo educacional e nos projetos pedagógicos, bem como em propostas 
de transformação social.

A mediação do diálogo é compreendida, portanto, por meio da 
dimensão antropológica, com base na filosofia buberiana; da dimensão 
epistemológica, da contribuição de Sousa Santos; e da dimensão pedagógica, 
da proposição freireana. Embora cada característica seja compreendida pela 
sua singularidade, é necessário lembrar que as três abordagens formam um 
conjunto interativo e integrado. 

2.1 A dimensão antropológica

O princípio antropológico é compreendido com base na vida e na obra 
de Martin Buber. Ele nasceu em Viena-Áustria, em 1878, doutorou-se em 
filosofia na Universidade de Berlim em 1904, tornou-se professor catedrático 
na Universidade de Frankfurt em 1923, migrou para a Palestina e assumiu 
o magistério na Universidade Hebraica de Jerusalém em 1938, foi indicado 
para o Prêmio Nobel da Paz em 1959, morreu em 1965 em Jerusalém.  
O resumo de sua vida e de sua obra pode ser reconhecido na sua lápide, 
onde foi escrito um versículo do salmo 73: “Permaneço sempre contigo”. 
Esse fragmento explicita, portanto, a dinâmica essencial da filosofia 
buberiana, pautada pelo encontro, pela relação e pelo diálogo.

Entre a diversidade de influências de Buber, as principais foram 
efetivadas no período de sua infância mediante a leitura da tradição judaica 
e dos textos bíblicos. No estágio universitário foi influenciado pelos seus 
professores Wilhelm Dilthey e Georg Simmel, bem como pelos filósofos 
Platão, Immanuel Kant, Friedrich Nietzsche, mas, principalmente, por 
Ludwig Feuerbach, de quem aprendeu o valor do sentido antropológico 
do Eu e do Tu. Para a formatação de sua proposta filosófica, foram de 

Encontros e dialogos.indd   39 19/01/2015   09:57:38



40   |   Luiz Síveres

fundamental importância, ainda, a contribuição de Gustav Landauer, de 
modo especial pela proposição do conceito de comunidade e de Franz 
Rosenzweig, pela proposição de que a história não é um progresso infinito, 
mas uma possibilidade de acolher a condição de eternidade.

Na formulação da antropologia filosófica de Buber, encontra-se o 
princípio dialógico, compreendido como uma abertura relacional que 
se exercita no cotidiano da vida. Nesse sentido, a reflexão partiria da 
experiência para se transformar num princípio ontológico e não o inverso, 
porque pela constatação que se tem da realidade, esta é identificada como 
“uma sociedade sem alma, padronizada, superficial e materialista” (apud 
BARTHOLO, 2001, p. 33). O projeto buberiano propõe, portanto, a 
mudança desse contexto, para potencializar, justamente, uma vivência 
baseada no encontro, no diálogo e na relação.

Para dar consistência a esses conceitos, Buber (2001) construiu uma 
antropologia filosófica, e no conjunto das suas obras destaca-se o livro  
Eu e tu, publicado em 1923, no qual ele apresenta o princípio do diálogo 
como relação e como encontro. Pela explicitação dessas categorias, mais 
do que ser identificado como filósofo, ele poderia ser reconhecido como 
alguém que teve uma fé profunda no ser humano (Menschensein), que teve 
um compromisso essencial com a vida concreta do dia a dia e que teve a 
consciência de que o diálogo é a condição de plenitude do ser humano.

A vida humana é feita de múltiplas relações, mas, no contexto dos seus 
princípios, ocorre num encontro de modo relacional. Para dar efetividade 
a esse tipo de relacionamento, Buber sugere duas formas que se identificam 
como “a dualidade das palavras-princípio que ele pode proferir” (2001, 
p. 3). Assim, o ser humano dispõe de duas formas relacionais pautadas 
nas palavras-princípio: Eu-Tu e Eu-Isso, que não são uma verbalização, 
mas palavras fundantes sobre as quais se estrutura a condição humana; 
não é uma expressão de dualismo, mas uma possibilidade de escolha. Essa 
dualidade, mais do que a composição de dois elementos, é a tensão entre 
energias que potencializa o ser humano para sua humanização. 

Essas palavras-princípio ou palavras fundantes (Grundwort) não 
são conceitos ou ideias, mas atitudes e atos que revelam a realidade do  
Eu-Tu como relação (Beziehung) e encontro (Begegnung), e do Eu-Isso 

Encontros e dialogos.indd   40 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   41

como experimentação (Erfahrung) e utilização (Gebrauchen). Essas palavras-
princípio são intencionalidades e possibilidades que garantem o suporte para 
Buber (2001) construir seu projeto antropológico-filosófico, compreendidas 
não como propostas valorativas no sentido de uma palavra ser melhor que 
a outra, mas no entendimento de que as duas dimensões são essenciais 
para a cultura humana. No idioma originário do autor, as palavras entre 
(zwishen) e dois (zwei) têm a mesma raiz, configurando a relação do tipo 
Eu-Tu com a categoria do entre, inaugurando o inter-humano como uma 
relação face a face, e a relação do tipo Eu-Isso como dois, estabelecendo 
uma relação dual de pessoas, fenômenos ou acontecimentos. 

As palavras fundantes se expressam, segundo Buber (2001), nas relações 
humanas por meio da relação do tipo Eu-Tu e pela conexão do tipo Eu-Isso. 
A modalidade Eu-Tu identifica-se de modo especial pela gratuidade e pela 
vulnerabilidade, consideradas os pressupostos de uma relação face a face 
para criar um ambiente de encontro e de diálogo, enquanto a modalidade 
do Eu-Isso se caracteriza, prioritariamente, pelo interesse e pelo poder, 
características de realidades coisificadas e sobre as quais já se tem um 
conhecimento ou se detém algum domínio. Por isso a relação com o Tu 
se manifesta, preferencialmente, com pessoas e se explicita pelos desejos, 
e a conexão com o Isso se expressa, prioritariamente, com a diversidade 
das circunstâncias e se expressa pelas necessidades. Portanto, mais do que 
conceitos, são atitudes intencionais da condição humana e da realidade 
existencial que deveriam ser valorizadas.

Avaliando esse pressuposto, a relação Eu-Tu só ocorre no encontro, na 
relação e no diálogo, enquanto a relação Eu-Isso ocorre na apropriação, na 
conexão e na unidirecionalidade. No fundo é uma relação de aliança e uma 
conexão de contrato, uma relação ontológica e uma conexão epistemológica, 
uma relação dialógica e uma conexão monológica, uma relação do inter-
humano e uma conexão instrumental, uma relação reveladora e uma 
conexão objetivante, uma relação imediata e uma conexão mediada, uma 
relação transparente e uma conexão reluzente.

Mas essa dupla possibilidade relacional com o mundo se explicita por 
uma dinâmica, na qual o Eu é único e singular em cada uma das relações. 
Por isso, na relação com o Tu, esse Eu é uma relação de reciprocidade e, 

Encontros e dialogos.indd   41 19/01/2015   09:57:38



42   |   Luiz Síveres

na relação com o Isso, esse Eu é uma experiência utilitária. Na relação  
com o Tu, esse Eu é uma pessoa que interage com o outro e, na relação 
com o Isso, esse Eu é um sujeito que interatua com o objeto. Nesse sentido, 
o Eu tem uma singularidade, mas ao mesmo tempo uma especificidade 
para cada tipo relacional.

Além de apresentar as possibilidades de ligação caracterizadas pela 
dualidade relacional, Buber (2001) destaca a importância do inter-humano 
que se estabelece nessas relações. No inter-relacionamento, mais do que 
valorizar a dualidade relacional, é preciso mergulhar nas profundezas dos 
seres em que ocorre uma relação identificada pela contemplação, pela 
reciprocidade e pela totalidade, aspectos que só podem ser proferidos na 
inteireza e na integralidade de uma relação do tipo Eu-Tu. Nesse âmbito 
ocorre a sinergia do dia-lógos e da dia-práxis, e existe, ainda, uma terceira 
esfera de relacionamento, que é explicitado pela comunhão entre a natureza, 
os homens e os seres espirituais. Esses movimentos tridimensionais:  
do Eu em direção ao Tu e vice-versa, do Eu e Tu numa relação do inter-
humano, e a relação com o mundo e com Deus caracterizam o processo 
antropológico do ser humano.

Avaliar, portanto, a relação do tipo Eu-Tu como um processo relacional 
exigiria a presença da alteridade, que só seria possível afirmar por meio 
da categoria que revela a dimensão fundante do ser humano como Nós, 
isto é, a dimensão comunitária se constituiria num ambiente privilegiado 
para vivenciar o diálogo como reciprocidade. Mas, por outro lado, a 
relação do tipo Eu-Isso também é necessária para a sobrevivência, levando 
em conta, principalmente, as condições econômicas, políticas e sociais.  
A grande preocupação de Buber (2001) é com o fato de que a humanidade 
estaria atrelada excessivamente à dimensão do Eu-Isso, deixando de 
valorizar a relação Eu-Tu. As duas abordagens são importantes para o 
desenvolvimento da humanidade, mas, para viver humanamente de forma 
digna, é aconselhável recuperar a importância da relação do tipo Eu-Tu, 
ofuscada, na conjuntura contemporânea, pela relação do tipo Eu-Isso.

A relação do tipo Eu-Tu demanda, portanto, a presença das pessoas, dos 
fenômenos e do transcendente, presença que, assentada na vulnerabilidade 

Encontros e dialogos.indd   42 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   43

do Eu e na alteridade do Tu, permite um processo relacional permanente. 
Segundo Bartholo, “é o Tu que sempre se antecipa como oferta na situação 
dialógica. Cabe ao Eu a decisão de ir ao seu encontro, acolhendo-o em sua 
irredutível e inefável alteridade, que sempre ultrapassa as possibilidades 
da objetivação e das descrições conceituais” (2001, p. 80). Portanto, cabe 
ao Eu, na sua responsabilidade, relacionar-se com o Tu, principalmente 
pela alteridade.

Considerando essas características fundantes de um relacionamento 
dos tipos Eu-Tu e Eu-Isso, é possível compreender que não se trata de 
dois tipos de homens, mas de possibilidades de o ser humano se expressar, 
principalmente por meio de duas formas, que não são antagônicas, mas 
sinérgicas; não são opostas, mas complementares; não são excludentes, 
mas harmônicas. Essa relação ocorre de diversas formas e, numa tentativa 
de interpretação da filosofia buberiana, Von Zuben (1982) recomenda 
que o encontro seja entendido como algo sempre atual, e que a relação 
possibilite um encontro sempre renovado. Tanto o encontro quanto a 
relação inaugurariam a dinâmica do diálogo, que se tornaria a forma 
explicativa do inter-humano, o qual, por sua vez, geraria novos encontros 
e novas relações.

Para que o evento relacional e a possibilidade do encontro ocorram, 
é recomendada uma dinâmica dialogal, que será compreendida como 
encontro, relação e criação.

2.1.1 Diálogo como encontro

O encontro é compreendido como um dos pressupostos essenciais do 
diálogo. Para entender essa proposta, é necessário retomar uma experiência 
realizada pelo próprio Buber, principalmente na vivência do desencontro 
(Vergegnung), quando sua mãe abandonou a família. Foi essa experiência 
de desencontro, vivenciado na infância, que potencializou o desejo e a 
necessidade de conceituar, mais tarde, o encontro (Begegnung) como uma 
relação dialogal. 

Encontros e dialogos.indd   43 19/01/2015   09:57:38



44   |   Luiz Síveres

A busca pela raiz da vivência familiar, da cultura judaica e da própria 
condição humana era um movimento constante na vida de Buber, mas 
seu enraizamento no movimento sionista, por meio da mística chassídica, 
e na compreensão humanista do ser humano, permitiu-lhe elaborar uma 
filosofia antropológica do encontro.

Segundo Buber (1964), nem uma antropologia individualista ou 
coletivista podem compreender o ser humano na sua integralidade, porque 
contribuem para desfigurar o rosto humano por meio de uma faceta 
individual ou de um recorte coletivo. Para superar esse antagonismo, o 
autor sugere uma disposição relacional que seja capaz de conhecer a própria 
humanidade, mas também de reconhecer a alteridade do outro, porque 
somente entre pessoas autênticas seria possível um encontro autêntico. 

O encontro como um pressuposto do diálogo questiona as relações 
humanas que estão pautadas pela justaposição de dois seres; para reverter 
essa tendência, Buber (1964) propõe uma relação compreendida como um 
encontro entre eles. Essa possibilidade do inter-humano gera um afetamento 
entre eles, seja num processo interno ou externo, seja consigo mesmo ou 
com o outro, mas gera também um compromisso entre eles, no sentido de 
buscarem conjuntamente a realização da condição humana e da história.

O encontro entre eles é, conforme Buber (1964), a condição ontológica 
do diálogo. Por isso, o diálogo transcende a simples relação do Eu-Tu  
e inaugura o campo do entre, contribuindo para formar homens e 
comunidades autênticas. Nessa condição, é possível perguntar: O que é o 
homem? Bem como buscar uma resposta, que compreenda o ser humano 
como um estar em recíproca presença por meio de um encontro. Com esse 
questionamento, o autor busca superar uma antropologia individualista 
ou coletivista, e propõe uma antropologia relacional, isto é, o ser humano 
vivencia sua humanidade no encontro consigo mesmo, com os outros, 
com o universo e com o transcendente.

O diálogo, como princípio antropológico, é compreendido como um 
encontro que se explicita pela presença que não seria física, mas metafísica, 
revelando uma presença na profundidade do próprio encontro. Esse encontro 
como expressão do diálogo pode se manifestar, ainda, como relação. 

Encontros e dialogos.indd   44 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   45

2.1.2 Diálogo como relação

A relação tem um direcionamento, segundo Buber (2001), por um  
lado, para um centro vivo e, por outro, para uma relação recíproca 
vivenciada entre aqueles que estão envolvidos nessa dinâmica. Nessa 
tessitura, encontram-se, inicialmente, as próprias pessoas e, na sequência, 
a formação de comunidades. Mas independentemente dessa esfera mais 
pessoal ou comunitária, o essencial é esse centro vivo e ativo que promove 
e provoca as relações e que na ampliação relacional chega a uma relação 
com o transcendente.

A finalidade da relação, segundo Buber (2001), além de distintas 
abrangências, é apontar para um vínculo que se estabelece com o próprio 
ser. Nesse sentido, na medida em que se inaugura uma relação com o 
Tu, toca-se na essência do ser humano, criando-se um ser-com. Esse ser 
relacional, que se realiza, prioritariamente, na relação com o Tu, amadurece 
como sujeito e vai se atualizando constantemente.

Num processo de ampliação da dimensão relacional está, na sequência, 
o encontro com o outro e, de acordo com Buber, “Só quando eu chego a 
ter uma relação essencial com um outro, de forma que ele não é mais um 
fenômeno do meu Eu, mas é o meu Tu, só então eu experiencio a realidade 
do falar-com-alguém – na inviolável autenticidade da reciprocidade” (2009, 
p. 92). Com base nessa proposta, o Eu estabelece uma relação autêntica 
com o Tu, que nesse caso é o outro, e que pode ser identificado por outra 
pessoa, por outro grupo social ou até por um totalmente Outro.

Num horizonte mais amplo, encontra-se a comunidade, que não 
pode estar pautada pelos interesses e pelas instrumentalidades, pois, em 
conformidade com Bartholo, “Ela é o lugar do diálogo e dos encontros, 
onde as pessoas têm o eu-tu – e não o eu-isso – como o horizonte maior de 
possibilidade de suas relações” (2002, p. 31). A comunidade é o espaço do 
encontro onde acontece a aflição e a salvação, a dedicação e a comemoração.

Essas características contribuem para que o ser humano ou a civilização 
entrem numa relação, estabelecendo, de acordo com Buber (2001), um 
princípio de liberdade que potencializa suas energias criadoras e geradoras. 
Mas, na proporção em que indivíduos ou sociedades perdem essa capacidade 

Encontros e dialogos.indd   45 19/01/2015   09:57:38



46   |   Luiz Síveres

relacional, começam, também, a perder sua liberdade, estratificando-se 
e enrijecendo-se nas suas relações, reforçando, assim, o mundo do Isso. 
Nesse sentido, quanto mais se institucionalizam as experiências, mais elas 
tendem a perder a capacidade relacional e reforçam, também, o espírito 
cristalizador.

Na proporção em que todas as linhas relacionais se prolongam ou se 
entrecruzam, é possível inaugurar, segundo Buber (2007b), uma relação 
com o Tu eterno. Com isso, o autor afirma que cada relação com o Tu 
individualizado proporciona uma relação com o Tu transcendente, e essa 
relação com o Tu eterno não tira o sujeito de sua realidade e de sua condição 
humana, mas o projeta para estar no caminho em busca de uma relação 
plena e com um sentido que aponta para o infinito. Nessa disposição 
relacional, mais do que falar de Deus, é recomendado dialogar com Deus, 
porque o Tu eterno jamais pode ser transformado num Isso.

Este Tu eterno estaria entrando em relação constante com os homens, 
seja como palavra, como acontecimento ou como revelação. Dessa forma, 
falar de Deus é a expressão de uma relação do tipo Eu-Isso e falar com Deus 
é a explicitação de um tipo relacional Eu-Tu. Com base nessa proposta, 
as religiões, quanto mais estiverem falando de Deus, mais estarão se 
distanciando da própria divindade, mas quanto mais possibilitarem um 
encontro para falar com Deus, mais estarão aproximando a humanidade 
da divindade e vice-versa.

Além dessa disposição, existe ainda outra realidade que impacta a 
dimensão relacional das pessoas e sociedades, que é o dogma e a conversão. 
O dogma estaria vinculado às regras e a conversão à liberdade e nesse 
procedimento só seria possível estabelecer uma relação autêntica quando 
se tivesse por princípio a liberdade e como processo um constante caminho 
de conversão. A conversão não se restringiria a uma característica religiosa, 
mas a uma disposição antropológica que potencializaria os sujeitos para 
uma relação; por isso, em conformidade com Buber, “o evento que do 
lado do mundo se chama conversão, do lado de Deus, se chama redenção” 
(2001, p. 138). Compete, portanto, ao ser humano estar em constante 
processo de conversão, para promover a relação consigo mesmo, com os 
outros e com o transcendente.

Encontros e dialogos.indd   46 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   47

Por isso, o princípio dialógico é a possibilidade de estar face a face, 
estabelecendo uma relação, porque o Eu só existe na relação, seja com o 
Tu ou com o Isso. Na relação com o Tu, o estar se efetiva, e na relação 
com o Isso, o estar com se efetiva. Na relação com o Tu há uma relação 
interpessoal e na relação com o Isso uma experiência se estabelece. Na relação 
do Eu-Tu, ocorre uma presença, uma responsabilidade e a manifestação 
da alteridade, e na relação do Eu-Isso existe a objetivação, a coisificação 
e a instrumentalização. Com o objetivo de potencializar a relação entre  
Eu-Tu, em detrimento da fortaleza do Eu-Isso, é recomendável que o 
diálogo seja compreendido, também, como criação.

2.1.3 Diálogo como criação

O diálogo, além da categoria do encontro e da relação, pode ser 
percebido como criação e, segundo Buber, “espera-se então do homem 
que está atento que enfrente com firmeza o ato da criação” (2009, p. 49). 
O ato criador é um elemento intrínseco à condição humana e para que o 
ser humano possa se humanizar é necessário que potencialize projetos e 
processos criadores, sejam eles biológicos, históricos ou simbólicos.

Dessa forma, o diálogo é uma possibilidade de criação, porque somos 
criados um com o outro, isto é, somos criados como humanidade. Nesse 
sentido, conforme Buber, “a criação não é uma barreira no caminho que 
leva a Deus, ela é esse próprio caminho” (2009, p. 93). Fazer do caminho 
criador um percurso coletivo, no qual o próprio Deus esteja presente, 
possibilita transformar a criação numa caminhada constante. Nesse sentido, 
o diálogo não permite um encapsulamento dos sujeitos envolvidos, mas 
potencializa formas criativas para criar e desenvolver o diálogo.

De acordo com Buber (1964), o diálogo que se estabelece entre os 
participantes estaria baseado no inesperado e no surpreendente, e tais 
características apontariam, fundamentalmente, para o princípio da criação. 
Nesse sentido, cada vez que se inaugura ou se desenvolve um diálogo, 
este teria como pressuposto uma dinâmica criadora, no sentido de gerar 
novos diálogos, que contribuiriam com a formação e a transformação dos 
indivíduos e das sociedades.

Encontros e dialogos.indd   47 19/01/2015   09:57:38



48   |   Luiz Síveres

O ato criador, como expressão do diálogo, faz parte da cultura humana 
e, inicialmente, deveria estar presente na preocupação com a individuação 
do ser humano, mas, segundo Buber (2009), seria necessário desenvolver, 
posteriormente, a função de abertura que possibilitaria criar relações 
enquanto ser-próprio com o inter-humano. Essa possibilidade de abertura 
para o outro desencadearia toda a dinâmica do humano para se humanizar.

Essa proposta buberiana tem como pressuposto, portanto, o encontro, 
a relação e a criação, que não são conceitos e nem atividades entre dois 
seres, mas que explicitam uma atitude que acontece entre o Eu-Tu e, nessa 
relação, revela-se um ser-em-relação, porque faz ocorrer um encontro face a 
face, proporcionando um relacionamento com a alteridade. Nesse contexto 
é recomendável destacar que a alteridade antecede a existência do Eu, daí 
sua importância nos relacionamentos, porque ontologicamente exigiria 
uma relação e antropologicamente uma disposição do inter-humano, 
favorecendo a proposta antropológica do diálogo, que remete, por sua 
vez, à dimensão epistemológica.

2.2 A dimensão epistemológica

O princípio epistemológico é entendido com base na proposta de 
Boaventura de Sousa Santos. Ele nasceu em Coimbra, Portugal, em 1940, e 
doutorou-se em Sociologia do Direito pela Universidade de Yale em 1973. 
Atualmente é professor catedrático da Faculdade de Economia e diretor 
do Centro de Estudos Sociais e do Centro de Documentação 25 de Abril 
da Universidade de Coimbra; coordenador científico do Observatório 
Permanente de Justiça Portuguesa; e diretor da Revista Crítica de Ciências 
Sociais. Como sociólogo, professor, poeta e ativista social, compreende-se 
como um intelectual não de vanguarda, mas de retaguarda e está construindo 
seu conhecimento por meio de uma narrativa mestiça, cuja influência 
adveio de passagens pelo Brasil, Moçambique, Índia, buscando caminhar 
com essas comunidades e com um mundo em mudança.

A influência de Santos esteve pautada, inicialmente, pela filosofia 
de Karl Marx, Pierre Bourdieu e Michel Foucault e, posteriormente, seja 

Encontros e dialogos.indd   48 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   49

para se distanciar desses teóricos ou para construir um novo paradigma 
epistemológico, buscou inspiração em Ilya Prigogine, que apresentou a 
proposta de “nova aliança”; em Fritjof Capra, que abordou a temática 
do “ponto de mutação”; e em Jürgen Habermas, que tratou do tema da 
“sociedade comunicativa”. Apesar dessas influências, rompeu com esses 
modelos, porque julgava que eles estariam acoplados, ainda, a um princípio 
colonizador e, por isso, se empenhou em construir uma epistemologia do 
sul, por meio de uma narrativa mestiça que pudesse potencializar uma 
ecologia dos saberes. 

Boaventura de Sousa Santos está sempre vinculado aos movimentos 
sociais, com destaque para a criação e o acompanhamento do Fórum 
Social Mundial; preocupado com uma política que pudesse promover o 
Estado em detrimento do mercado; atento para defender a democracia, 
principalmente em países da América Latina e África; apostando na 
mudança de paradigma do conhecimento, que passaria de um pensamento 
indolente para emergente, vinculado, principalmente, ao tema dos direitos 
humanos e do meio ambiente. 

Esse posicionamento tem como ordenamento um pensamento 
vinculado a uma percepção da realidade que se estabeleceu entre a regulação 
e a emancipação. A regulação estaria pautada numa razão instrumental 
e tecnológica, enquanto a emancipação teria como eixo articulador 
as experiências sociais e os movimentos alternativos de transformação 
social. Para fortalecer esta segunda opção, Santos propõe “construir um 
pensamento alternativo de alternativas” (2010b, p. 15); com o objetivo de 
desenvolver essa proposta, seria necessário, portanto, outro componente 
epistemológico.

Por isso, no campo do conhecimento, sua atuação investigadora estava 
voltada para os temas da epistemologia, da sociologia do direito, da teoria 
pós-colonial, da democracia, da interculturalidade, da globalização, dos 
movimentos sociais, dos direitos humanos. O conjunto dessas ciências é uma 
iniciativa para superar o eurocentrismo e o etnocentrismo, características 
da cultura ocidental, objetivando incorporar outras formas de pensar por 
meio do “pensamento do sul”. Essa epistemologia é compreendida por 
Santos e Meneses “como um campo de desafios epistémicos, que procuram 

Encontros e dialogos.indd   49 19/01/2015   09:57:38



50   |   Luiz Síveres

recuperar os danos e impactos historicamente causados pelo capitalismo 
na sua relação colonial com o mundo” (2010, p. 19). Essa proposta revela, 
por um lado, o sofrimento humano causado pelo capitalismo e, por outro, 
a valorização de outras culturas como a indígena e a africana, bem como, 
acolhe outras formas de organização social, experimentadas principalmente 
na América Latina e na África.

Uma das instituições que poderiam contribuir com esse olhar do “sul” 
e com esse enfoque de “fora” do modelo hegemônico seria a universidade, 
mas para isso esta necessitaria de uma grande reforma e precisaria passar, 
segundo Santos (1999), de uma ideia de universidade para uma universidade 
de ideias. Para isso, seria preciso, ainda, compatibilizar a educação 
humanística e a formação profissional, a investigação e a experimentação, 
a institucionalidade e a comunidade, a cultura acadêmica e a popular,  
a educabilidade e a produtividade, a formação e a capacitação, bem como 
pautar-se por um processo emancipatório, por um projeto democrático e 
por uma proposta ecológica de construção do conhecimento.

Essa sugestão tem como princípios, conforme Santos (2010b), uma 
racionalidade cosmopolita, um pensamento alternativo de alternativas e uma 
sociologia das emergências. Essas categorias poderiam dar a sustentação a 
uma ecologia dos saberes, o que implicaria a construção e a comunicação 
dos saberes, identificada como “diálogo de saberes”.

A ecologia dos saberes, de acordo com Santos (2010a), tem como 
pressuposto o método da pesquisa-ação. Tal opção epistemológica inverte 
o direcionamento até hoje praticado, porque historicamente a universidade 
praticou uma forma de “extensão” que levou o conhecimento para fora 
da academia, quando deveria adotar, também, a “intensão”, acolhendo a 
diversidade de fenômenos e de saberes da sociedade.

Bem mais do que privilegiar direcionamentos para fora ou para dentro, 
é oportuno indicar a importância do diálogo de saberes. Esse diálogo se 
dá, em conformidade com Santos (2010a), entre o saber que circunda 
a academia e aquele que circula na sociedade. Na possibilidade de esse 
posicionamento se tornar viável, pode-se superar uma injustiça social que 
tem como pressuposto uma injustiça cognitiva.

Encontros e dialogos.indd   50 19/01/2015   09:57:38



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   51

Esse diálogo de saberes se caracteriza, segundo Santos, por uma 
ecologia de saberes, que “são conjuntos de práticas que promovem uma 
nova convivência ativa de saberes, com o pressuposto que todos eles, 
incluindo o saber científico, se podem enriquecer nesse diálogo” (2010a, 
p. 77). Essa proposta carrega em si a exigência de abertura para acolher a 
diversidade de saberes e a necessidade de criar comunidades epistêmicas 
que se relacionam com distintos conhecimentos, disponibilizados para 
uma variedade de aprendizagens.

A história da humanidade no século atual, embora com heranças do 
século passado, vive numa realidade complexa e perplexa e convive com uma 
dinâmica de transição e transformação. Nesse contexto, diversas poderiam 
ser as energias dispostas para mudar ou potencializar essa conjuntura, 
mas é possível indicar a contribuição significativa das ciências, apesar dos 
limites do próprio processo científico. 

A predominância desse arcabouço conjuntural tem seu ancoramento, 
de maneira preferencial, num conhecimento mecanicista, cuja origem 
está voltada para a mecânica newtoniana, que privilegia, segundo Santos, 
“o como funciona das coisas em detrimento de qual o agente ou qual o 
fim das coisas” (2001, p. 16). Esse modelo epistemológico está pautado 
numa ciência objetiva, explicativa e nomotética, quando deveria levar 
em consideração, também, uma abordagem intersubjetiva, descritiva e 
compreensiva. Não se trata, no entanto, de sobreposição ou supressão de 
uma dessas dinâmicas, mas de promover um continuum entre ambas ou 
um diálogo entre as distintas formas de conhecimento.

Além dessa maneira de produzir conhecimento, com a predomi-
nância de uma forma linear, positiva e quantitativa, é possível perceber, 
conforme Santos (2001), uma preocupação com o próprio conteúdo do 
conhecimento, que em vez de encantar está desencantando, em vez de 
alegrar está entristecendo e em vez de transformar está alienando. Isso 
revela, então, uma disposição prepotente e predominante do próprio 
cientista, porque em lugar de instaurar um diálogo experimental com a 
diversidade de conhecimentos, fortalece um monólogo com sua maneira 
de experimentar a realidade.

Encontros e dialogos.indd   51 19/01/2015   09:57:38



52   |   Luiz Síveres

Com o objetivo de minimizar ou até de superar essa forma mecanicista e 
esse conteúdo monológico, Santos propõe um “paradigma do conhecimento 
prudente para uma vida decente” (2001, p. 37). Essa proposta tem o 
caráter de ultrapassar a revolução científica do século 16, que propunha 
a mudança apenas na ordem da própria ciência, quando é preciso que as 
transformações compreendam tanto as mutações científicas, quanto as 
modificações sociais. Esse paradigma reconheceria a dinâmica dialogal 
(prudente) entre um conhecimento natural e social, local e total, científico 
e popular, quantitativo e qualitativo, ativo e contemplativo, bem como 
uma dinâmica dialógica (decente) de viver e sobreviver com dignidade.

Na diversidade dos seus escritos, Santos (2010b) distingue na mo-
dernidade, como já indicado, dois pilares dessa tensão dialética, que são a 
regulação e a emancipação. A regulação é feita principalmente pelo Estado, 
pelo mercado e pela comunidade, fortalecendo a dimensão da colonialidade 
na modernidade. A emancipação é conduzida pelos processos históricos, 
nas instituições, na política, na cultura e no conhecimento, reforçando a 
dimensão pós-colonial da modernidade. Percebe-se, no entanto, que as duas 
dimensões ainda articulam e reforçam a modernidade como colonialidade.

Além dessa constatação social, é possível perceber a mesma dinâmica 
na modernidade ocidental por meio de duas formas de conhecimento. 
Em conformidade com Santos (2010c), existe o conhecimento-regulação, 
compreendido como colonialismo, e o conhecimento-emacipação, entendido 
como solidariedade. A tendência colonialista é percebida, também, por 
Quijano (2010), ao afirmar que essa intenção se reflete na classificação social, 
impactando uma epistemologia planetária, ao afirmar um totalitarismo 
científico. Aspecto similar é apresentado por Arroyo (2012), ao detectar a 
existência de um pensamento abissal e sacrificial. Embora a configuração 
da regulação, da colonialidade e do sacrificial esteja inserida na dinâmica 
de produção do conhecimento, tais categorias impactam, também,  
a realidade social e política. 

É por isso que a vida humana, no contexto atual, na perspectiva de 
Santos (2010b), está num momento de perigo, mas também de transição. 
Essa mudança se dá entre as categorias das raízes e das opções. As raízes 
são caracterizadas pela casa (oikos), que proporciona segurança, e as opções 

Encontros e dialogos.indd   52 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   53

pelo caminho (hódos), que leva ao movimento. Nessa dinâmica não é a 
exclusão de uma dessas modalidades que importa, mas a relação que se 
estabelece entre elas e a tendência para reinventar a emancipação social 
por meio da sociologia das ausências e das emergências. 

Para compreender e implementar essa sociologia, Santos (2010b) 
recomenda cinco ecologias: de saberes, da temporalidade, do reconheci-
mento, das transescalas e da produtividade. Tais ecologias fazem parte de 
uma proposta articulada, mas, para o aprofundamento da temática em 
pauta, o diálogo será estabelecido como culturalidade, interculturalidade 
e pluriculturalidade.

2.2.1 Diálogo como culturalidade

É oportuno perceber, em conformidade com Santos, que não existe 
uma ignorância e nem saberes generalizados, porque toda a ignorância 
pode ser manifestação de alguma sabedoria, como todo saber pode ser 
a ignorância de algo ainda não sabido. Ao mesmo tempo, a ignorância 
não seria o ponto de partida e poderia fazer parte do próprio processo de 
aprendizagem na medida em que se tem consciência da desaprendizagem, 
porque “a utopia do interconhecimento consiste em apreender novos e 
estranhos saberes sem necessariamente ter de esquecer os anteriores e os 
próprios. É essa a ideia de prudência que subjaz à ecologia dos saberes” 
(2010b). É sob esse ponto de vista que o diálogo, como ecologia dos 
saberes, relaciona-se com os não saberes ou com os saberes ignorados, 
rejeitados, ou até silenciados, mas que fazem parte da expressão cultural.

No horizonte dos conhecimentos acadêmicos existe, no entanto,  
a predominância pelo reconhecimento dos saberes científicos, desquali-
ficando todas as demais formas de conhecimento. Isso demonstra que a 
disponibilização desses conhecimentos, segundo Santos, não é direcionada 
para todos, mas atende a um grupo privilegiado, que geralmente faz dessa 
apropriação uma forma de dominação sobre aqueles que não dispõem 
desses conhecimentos. Por isso que, segundo o autor, “a injustiça social se 
assenta na injustiça cognitiva” (2010b, p. 106), fato que pode promover 

Encontros e dialogos.indd   53 19/01/2015   09:57:39



54   |   Luiz Síveres

mais ainda a desigualdade tanto social como epistemológica. Para reverter 
essa situação, não basta empreender uma distribuição dos conhecimentos 
científicos, mas buscar conhecimentos alternativos, valorizar epistemolo-
gias científicas diversificadas e promover a interdependência entre saberes 
científicos e culturais.

Com o objetivo de acolher tal possibilidade, é necessário, inicialmente, 
aceitar que os conhecimentos científicos não são únicos e não são unívocos. 
Nesse caso é recomendável propor que cada tipo de saber contribua com o 
conhecimento, porque em cada conhecimento existem tanto limites quanto 
potencialidades. Por isso, conforme Santos, “O confronto e o diálogo entre 
saberes é um confronto e um diálogo entre processos distintos através 
dos quais práticas diferentemente ignorantes se transformam em práticas 
diferentemente sábias” (2010b). Toda essa proposta não se restringe apenas 
às ciências e aos conhecimentos, mas ao conjunto da ecologia dos saberes, 
em que a culturalidade é o espaço apropriado para o desenvolvimento do 
diálogo, ou onde a “sociologia das ausências” potencializa a diversidade 
de saberes e o reconhecimento dos distintos atores, das diversas práticas 
sociais e das variadas interculturalidades.

2.2.2 Diálogo como interculturalidade

Durante os últimos dois séculos, a epistemologia pautou-se pela 
monocultura da ciência, da política e da própria cultura. Por isso, em 
concordância com Santos, é preciso superar o modelo que mantém uma 
centralidade rodeada por diversas culturas consideradas secundárias e 
introduzir o paradigma intercultural, no qual a diversidade de conhecimentos 
faz parte, como alternativa, de um processo que contribui para a construção 
“de uma sociedade mais justa e mais democrática, bem como uma sociedade 
mais equilibrada em suas relações com a natureza” (2010b, p. 108). Essa 
proposta não exime a contribuição específica de cada conhecimento, mas 
é necessário que todos, dentro de suas especificidades, contribuam com 
juízos éticos e políticos compatíveis com um projeto em que as diversidades 
e as diferenças sejam reconhecidas.

Encontros e dialogos.indd   54 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   55

Esse desafio é percebido, também, no ambiente educativo, e Gadotti 
(1998) faz uma observação procedente, no sentido de mostrar que o espaço 
da educação estaria repleto, como ponto de partida, das experiências locais 
ou das expressões culturais, mas estariam dando sempre um novo passo 
numa dinâmica de ampliação desse contexto, com a incorporação da 
interculturalidade, criando a percepção de que existem culturas diversas 
e distintas como ponto de chegada.

No espaço e no tempo das interculturalidades, o diálogo assumiria, 
com base em Santos (2010b), a condição de reconhecimento dos distintos 
sujeitos e das diversas experiências, das formas e modos de produção, 
dos sistemas e grupos de classificação social, dos modelos e projetos de 
democracia, dos tipos e categorias de informação e comunicação. Todas 
essas manifestações, entre outras, revelam a necessidade de uma mudança 
cultural, passando de uma expressão monocultural para uma expressão 
intercultural, ou de uma manifestação uniforme para uma manifestação 
pluriforme.

Essa tendência vem sendo fortalecida porque, conforme Santos,  
“as perspectivas interculturais têm vindo a permitir o reconhecimento da 
existência de sistemas de saberes plurais, alternativos à ciência moderna ou 
que com esta se articulam em novas configurações de conhecimento” (2010b, 
p. 152). Embora tal iniciativa ainda seja bastante localizada, principalmente 
nas áreas periféricas da modernidade epistemológica, cresce de forma 
acentuada um conhecimento que se coloca nas encruzilhadas dos saberes 
e das tecnologias, buscando afirmar a diversidade e a interculturalidade 
dos conhecimentos, que podem fortalecer-se por meio do diálogo como 
pluriculturalidade.

2.2.3 Diálogo como pluriculturalidade

O diálogo como pluriculturalidade tem como pressuposto a própria 
diversidade cultural. Esse fato exige a superação de um processo monocultural, 
para o reconhecimento da diversidade ontológica e antropológica, dentro da 
qual é possível estabelecer diálogos com as características, segundo Santos 

Encontros e dialogos.indd   55 19/01/2015   09:57:39



56   |   Luiz Síveres

(2010b), da diversidade e da diferenciação, bem como da pluralidade e 
da globalização. Com essa proposta, busca-se romper com o modelo de 
unidade, herdado principalmente do Iluminismo e com a proposta da 
normatividade, legado advindo das ciências positivas e mecânicas.

Apesar do esforço por mudanças nos paradigmas epistemológicos, o 
conhecimento científico é, consoante Santos (2010b), a forma ordinária 
de conhecimento e de suporte da vida em sociedade e, em decorrência 
disso, privilegia os grupos acadêmicos e sociais que sustentam esse modelo 
epistemológico. Além desse distanciamento, criou-se uma fissura entre os 
conhecimentos e a realidade social, condicionando a ciência aos ambientes 
científicos, de forma geral, desvinculados do cotidiano das pessoas e dos 
fenômenos sociais. Com base nessas características, houve um reducionismo 
epistemológico para aspectos que são, de forma preponderante, regulados 
pelo mercado, quando revelariam, interna e externamente, a pluralidade da 
própria ciência e contribuiriam com o desenvolvimento de toda a sociedade.

A diversidade epistemológica é compreendida, de acordo com Santos, 
por meio da pluralidade interna e externa. A interna revelaria a diversidade 
de fazer ciência e a externa demonstraria as possibilidades relacionais 
entre a ciência e os outros conhecimentos. O autor reforça, nesse caso,  
a importância de “passar da pluralidade interna à pluralidade externa, da 
diferenciação interna das práticas científicas à diferenciação entre saberes 
científicos e não científicos” (2010b, p. 152). A pluralidade poderia, dessa 
forma, reconhecer os distintos conhecimentos culturais e estaria aberta para 
acolher, reconhecer e integrar a diversidade dos conhecimentos culturais 
ou interculturais, criando constelações de conhecimentos ou fomentando 
uma ecologia de saberes, aspectos considerados essenciais para desenvolver 
a dimensão pedagógica.

2.3 A dimensão pedagógica

A dimensão pedagógica é compreendida com referência à proposta de 
Paulo Freire. Freire nasceu em Recife, Brasil, em 1921; quando criança, 
aprendeu a ler e escrever com os pais, “à sombra das mangueiras”; quando 

Encontros e dialogos.indd   56 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   57

jovem, estudou na Faculdade de Direito do Recife; em 1947, foi convidado 
para trabalhar no setor de educação do Sesi, Regional de Pernambuco; em 
1963, foi convidado pelo então ministro da Educação para coordenar o 
Programa Nacional de Alfabetização, mas com o golpe militar, em 1964, 
começa o processo de exílio. Esse período não foi apenas um afastamento 
do país, mas, segundo seu depoimento, foi uma “situação-limite” que o 
estava provocando sempre. Nesse tempo, dedicou-se, principalmente, 
ao exercício da docência, inicialmente no Chile e, posteriormente, em 
Cambridge, Harvard e Genebra. Além dessa atividade institucional, 
dedicou-se a partilhar suas experiências e pedagogias, peregrinando 
principalmente pela América Latina, Ásia e África. No retorno do exílio, 
entre muitas funções, foi secretário de Educação na Prefeitura de São Paulo 
e professor na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Morreu em 
abril de 1997.

O princípio pedagógico poderia ser aprofundado com base em 
distintas propostas, mas a opção por Paulo Freire justifica-se pelo fato de 
ele articular, de forma dialogal, o conhecimento seminal dos gregos e dos 
semitas, culturas consideradas como os alicerces da civilização ocidental. 
Segundo Cintra (1998), a proposta freireana tem como objetivo uma 
educação pautada pelos princípios da filosofia, da racionalidade e da 
política, cuja inspiração vem da Grécia, e pelos pressupostos da comunhão, 
da humanidade e da coletividade, princípios da proposição semita. É essa 
relação, segundo o autor, entre a teoria e a prática, a reflexão e o engajamento,  
a mente e o coração, que proporciona o diálogo, fecundando pensamentos 
do coração ou fertilizando corações pensantes, propondo, assim, um amor 
à sabedoria (gregos) e uma sabedoria amorosa (semitas).

Além desse pressuposto conceitual e experiencial, as influências 
teóricas de Paulo Freire estão ancoradas, principalmente, na filosofia 
de Karl Marx, Antonio Gramsci e Amilcar Cabral, para compreender 
a realidade; na proposta pedagógica de Ivan Illich, John Dewey e Lev 
Vygotsky, para fundamentar seu projeto educacional; e na contribuição 
de Gabriel Marcel, Emmanuel Mounier e Martin Buber, para construir a 
relação dialética existencial e dialogal. Considerando essas contribuições, 
entre tantas outras, é possível entender a importância que Freire dá à 

Encontros e dialogos.indd   57 19/01/2015   09:57:39



58   |   Luiz Síveres

realidade social, principalmente à necessidade de sua transformação, para 
um projeto educativo que tenha como referência a relação dialógica e a 
proposição de uma sociedade pautada por relações éticas. 

A construção teórica e a proposta pedagógica freireanas foram possíveis 
graças a essas influências, mas, principalmente, porque Freire escutou a 
voz dos sofredores, tateou as pegadas da realidade social, refletiu dialeti-
camente com a razão e a emoção, engajou-se por uma sociedade libertária 
e uma educação libertadora e embalou os sonhos da utopia e do inédito 
viável. Além disso, teve como pressuposto uma compreensão antropo-
lógica pautada pela vida cotidiana, uma apreensão dialógica revelada na 
comunicação, um entendimento educacional como prática da liberdade 
e um engajamento orientado por valores como a politicidade, a eticidade 
e a esperança. 

As tendências existenciais e conceituais em Freire são muitas, mas vai se 
destacando a característica mais evidente que é a pedagogia política. Tal opção 
pode ser percebida pela proposta pedagógica, principalmente pela pedagogia 
do oprimido, da autonomia e da esperança, e pelas cartas pedagógicas.  
O conjunto dessas obras, juntamente com as demais, revela uma pedagogia 
mais crítica, radical e libertadora, e sua tarefa, conforme o autor, “é trabalhar 
a legitimidade do sonho ético-político da superação da realidade injusta” 
(2000, p. 43). Percebe-se, portanto, que a pedagogia freireana está pautada 
pela compreensão de uma realidade injusta, que seria transformada por meio 
da educação, compreendida com base nos princípios da ética incorporada a 
um projeto político e, nesse contexto, afirma-se a politicidade da educação 
e a educatividade da política.

O diálogo, em conformidade com Freire (1987), é um fenômeno 
humano que se explicita, principalmente, por meio da palavra, caracterizada 
pela dialogicidade da reflexão e da ação. Nesse sentido, a palavra autêntica 
constitui-se uma pronúncia transformadora do mundo e uma dinâmica de 
fazimento do próprio ser humano. A dimensão dialogal é, portanto, uma 
exigência existencial do fazer-se humano e do construir sua historicidade, 
e uma categoria essencial de sua proposta é a palavra dialogada, que se 
expressa como dialogicidade.

Encontros e dialogos.indd   58 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   59

A dialogicidade é um enunciado retomado da dialética grega e 
incorporado à dinâmica do diálogo. Com isso, busca superar a compreensão 
da dialética moderna, que está pautada por tese, antítese e síntese, e 
introduz o diálogo como componente da subjetividade humana e como 
possibilidade de construção histórica. A dialogicidade seria, na concepção 
de Zitkoski (2008), uma postura educacional humanizadora, pautada pelo 
diálogo crítico e criativo em relação à existência humana.

Essa abrangência histórica posiciona o ser humano para estar no 
mundo, porque isso implica concordância com Freire de “necessariamente 
estar com o mundo e com os outros” (2012, p. 32). Existe uma relação 
intrínseca entre a subjetividade e a intersubjetividade e entre mundanidade 
e alteridade, características essenciais para estabelecer um processo dialogal, 
pelas quais os seres humanos, seja pela sua individualidade ou sociabilidade, 
vão se fazendo humanos e construindo sua história.

O diálogo é uma exigência existencial e assume a característica de 
dialogicidade, que para Freire (1987) é a essência da educação como 
prática da liberdade. Essa prática não ocorre no encontro entre educador e 
educando, mas quando ambos se dispõem a elaborar perguntas e a sintonizar 
seus projetos educativos em torno de um conteúdo programático. Esse 
conteúdo careceria, por sua vez, reconhecer os traços característicos da 
realidade e tornar-se um projeto político de transformação dessa realidade.

O diálogo para Freire (1987) caracteriza-se como um fenômeno 
humano e se expressa pela palavra. Essa palavra não seria apenas uma 
verbalização, mas a manifestação dos elementos constitutivos do ser humano 
e, nesse caso, todas as dimensões humanas seriam palavras e contribuiriam 
para estarem numa relação dialogal por meio da ação e da reflexão. Na 
continuidade, o diálogo seria uma exigência para transformar o mundo 
e, assim, a palavra assumiria a condição de uma práxis. A palavra seria, 
portanto, uma relação dialogal entre a teoria e a prática e uma atuação 
transformadora como ciência e experiência. 

A educação dialógica, para além da pronúncia do mundo se expressa, 
segundo Freire (1987), pela importância de as relações humanas estarem 
pautadas pela confiança, pela amorosidade e pela esperança. Mas, para 

Encontros e dialogos.indd   59 19/01/2015   09:57:39



60   |   Luiz Síveres

além dessa dinâmica relacional, é aconselhável uma intencionalidade que 
busque a transformação, exigindo, por sua vez, um pensamento crítico, 
uma conduta pautada pela verdade e uma atitude baseada na solidariedade.

Essas características contribuem para que a relação não se transforme 
numa conquista do outro, mas provoquem, de acordo com Freire (1998), 
uma disponibilidade para o diálogo. Tal disposição exigiria o respeito àqueles 
que são diferentes e que fizeram opções diferenciadas, assim como uma 
abertura para acolher as diversidades e com elas, nesta multiplicidade de 
opções, construir novas relações pessoais, sociais e educacionais.

Por isso, o elemento fundante de uma verdadeira educação é, para Freire 
(1977), um processo dialogal. Com base nesse pressuposto, o princípio 
pedagógico iria romper com toda a forma de alienação, manipulação e 
opressão e proporia uma alternativa condizente e confiável na libertação, na 
esperança e na autonomia, destacando-se a natureza do diálogo por meio 
da relação entre a opressão e a autonomia, entre distintas abordagens do 
diálogo como um princípio pedagógico, e estaria propondo as categorias 
da problematização, da comunicação e da transformação.

2.3.1 Diálogo como problematização

O diálogo como problematização, principalmente entre educador e 
educando, contribui, segundo Freire (1977), para uma postura crítica que 
percebe a interação entre os diversos saberes. Daí a importância de cada 
sujeito reconhecer que dispõe de conhecimentos, mas principalmente 
da necessidade de construir, conjuntamente, novos saberes. Assim, a 
possibilidade de construir novos conhecimentos parte da problematização 
conjunta para chegar a uma conscientização ou a uma interconscientização.

O ato de problematizar é uma característica do educador e do 
educando, que se autoproblematizam no exercício de sua condição, bem 
como problematizam a realidade para que ela possa ser transformada em 
objeto do conhecimento. Isso demanda uma vinculação com seu processo 
de crescimento pessoal e com seu engajamento social, considerados 

Encontros e dialogos.indd   60 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   61

disposições favoráveis para estar em constante processo de aprendizagem 
e em constante empenho para transformar a realidade.

A problematização ordenaria, portanto, o despertar de uma consciência 
que aponta para uma intencionalidade do conhecimento que, para Freire 
(1987), articula o educador e o educando como sujeitos de um processo 
que busca o objeto cognoscível. Esta não é, no caso, uma ação isolada, mas 
uma atitude de seres humanos que se educam em comunhão, mediatizados 
pelo mundo, pela realidade e pelos fenômenos.

O diálogo, como problematização no espaço educativo, possibilita 
o encontro das pessoas para pronunciar o mundo como compreensão e 
transformação. Isso demanda um procedimento adequado para formular as 
perguntas, conhecer as respostas que já foram dadas a esses questionamentos 
e saber que as respostas não estão prontas e que não estão todas dadas. 
Considerando essas abordagens, é possível afirmar que a pergunta é um 
exercício favorável ao pensamento, melhor dizendo, problematizar ajuda 
a pensar. Portanto, no exercício de problematizar, não se está colocando 
obstáculos, mas buscando o autoconhecimento, os conhecimentos e os 
reconhecimentos.

A problematização não tem objetividade em si mesma, mas torna-se 
uma dinâmica essencial do diálogo que, mediada pela conscientização, 
mostra a finalidade de uma práxis transformadora. Essa ação e essa reflexão 
contribuem com o diálogo que se apregoa como comunicação.

2.3.2 Diálogo como comunicação

A condição humana é caracterizada pela comunicação. O ser humano 
é um ser de palavra e isso demanda, por sua vez, uma estrutura e uma 
dinâmica mais horizontal. Na perspectiva dessa energia, segundo Freire 
(1977), a comunicação se transforma em intercomunicação e a subjetividade 
em intersubjetividade, consideradas características específicas de um 
mundo cultural e de sujeitos históricos que se expressam pela reciprocidade 
intercomunicativa e pela responsabilidade intersubjetiva.

Encontros e dialogos.indd   61 19/01/2015   09:57:39



62   |   Luiz Síveres

Esse significado pode ser buscado, contanto que a comunicação 
seja uma atitude dialogal ou um ato comunicativo. Confirmando essa 
abordagem, Freire argumenta que “o que caracteriza a comunicação 
enquanto esse comunicar comunicando-se é que ela é diálogo, assim como 
o diálogo é comunicativo” (1977, p. 67). Essa atitude favorece, além de 
uma interação pessoal, uma disposição para se relacionar com os objetos 
do conhecimento, constituindo uma pedagogia dialógica.

Fazer do ato dialogal uma atitude comunicativa permite compreender 
que um diálogo comunicativo pode revelar a profundidade existencial do 
ser humano, porque, conforme Freire, “a palavra viva é diálogo existencial. 
Expressa e elabora o mundo, em comunicação e colaboração” (1987, p. 20). 
Além de manifestar a condição existencial da humanidade, é um processo 
recomendado para estabelecer uma pedagogia dialógica.

Tendo como referência Freire, o diálogo nasce e floresce no amor, na 
humildade, na esperança, na fé, na confiança e, com base nessas virtudes, 
é possível afirmar que “só o diálogo comunica” (1982, p. 107). Portanto, 
só há comunicação efetiva quando esta está pautada e é resultado de um 
diálogo e, na medida em que se estabelecesse o diálogo, é possível acreditar 
que o antidiálogo é fruto do desamor, da arrogância ou da autossuficiên-
cia. No entanto, ao possibilitar a passagem da atitude antidialógica para 
o diálogo, passa-se, também, da atividade de fazer simples comunicados 
para uma comunicação dialógica.

Caracterizando o diálogo como um princípio pedagógico, inibe-se 
uma atitude de conquista ou de manipulação, porque, na abordagem  
de Freire, “o diálogo, que é sempre comunicação, funda a co-laboração” 
(1987, p. 166). Com base nessa proposta, a educação, mais do que 
conquista, é colaboração, e a comunicação, mais do que manipulação, é 
desvelamento.

Essa característica incide no percurso educativo, fazendo com que 
a educação se transforme em comunicação, em diálogo, em palavração.  
Tal possibilidade se efetiva, em conformidade com Freire, não numa  
simples transferência de saber, mas num “encontro de sujeitos interlocutores 
que buscam a significação dos significados” (1977, p. 69). A comunicação 
como um princípio, principalmente no espaço educativo, revelaria o 

Encontros e dialogos.indd   62 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   63

significado significante do diálogo, e isso pode ser proposto pelo diálogo 
como transformação.

2.3.3 Diálogo como transformação

O diálogo como transformação é um atributo específico da proposta 
de Freire, que sugere que o diálogo pode ser vivenciado e, nesse caso, não 
basta uma verbalização, mas um empenho constante de transformação 
da realidade. Na proposição do autor, “o diálogo é o encontro amoroso 
dos homens, que mediatizados pelo mundo o “pronunciam”, isto é, o 
transformam e, transformando-o, o humanizam para a humanização de 
todos” (1977, p. 43). Nesse patamar de compreensão, a transformação 
torna-se, portanto, um requisito importante do princípio pedagógico.

Esse princípio consiste, ainda, em compreender o ser humano, na 
abordagem de Freire (1977), como um ser da práxis que articula a ação e a 
reflexão. A mudança da realidade não se dá como ativismo ou militantismo, 
mas com base numa reflexão consciente em que os sujeitos históricos 
participam de um processo de transformação pessoal, social e ambiental.

Esse procedimento necessita de um engajamento para potencializar 
a passagem de situações-limite para o inédito viável. A categoria do 
inédito viável, segundo Freire, “encerra nela mesma toda uma crença no 
sonho e na possibilidade da utopia. Na transformação das pessoas e do 
mundo. É, portanto, tarefa de todos e todas” (2008, p. 234). Na linha 
da temporalidade, esse inédito não está definido, mas se apresenta como 
um desafio; na linha da espacialidade, não está demarcado, mas se expõe 
como possibilidade; e, na linha do processo, não está determinado, mas 
se oferece como multiplicidade. 

O diálogo, de acordo com Freire (1977), tem a função de problematizar 
o próprio conhecimento e, assim, como tudo pode ser problematizado, 
o conhecimento também pode sê-lo e, na possibilidade de tal disposição 
se efetivar, inicia-se um processo de transformação, compreendido como 
um fenômeno histórico que se constrói por meio de uma relação entre o 
individual e o coletivo, o cultural e o social, o local e o global. 

Encontros e dialogos.indd   63 19/01/2015   09:57:39



64   |   Luiz Síveres

É oportuno perceber, ainda, que a vida e a obra de Freire apresentam o 
princípio dialogal revelando a amorosidade, a cognitividade e a praticidade, 
articulando, assim, a reflexão e a ação, para promover a transformação. 
Essa proposta não se esgota num ativismo, mas necessita do sonho, porque 
“é possível vida sem sonho, mas não existência humana e História sem 
sonho” (2001, p. 30). A transformação, seja ela pessoal, social ou ambiental, 
torna-se, então, uma atividade concreta e uma atitude utópica pautada 
pela dinâmica da dialogicidade.

O diálogo como mediação, por meio das dimensões antropológica, 
epistemológica e pedagógica, se consolidou como um pressuposto pedagógico 
e foi qualificado como expressão de humanidade, de cientificidade e de 
educabilidade, fazendo com que tais atributos apontassem, também, para 
a intencionalidade do diálogo.

3 A intencionalidade do diálogo

A natureza do diálogo, sob as diversas dimensões, influencia o jeito 
de ser da condição humana, a maneira de proceder para construir conhe-
cimentos e o modo de encaminhar um processo educativo. Essa influência 
é percebida nos pressupostos que caracterizaram as palavras-princípio ou 
as palavras geradoras que definiram a intencionalidade do diálogo.

O diálogo tem uma natureza comum, mas a intencionalidade em 
Buber (2009) tem uma característica dialógica, que não é apenas um 
relacionamento entre os homens, mas um comportamento de um para 
com o outro, que parte de uma atitude interior e assume a condição de 
reciprocidade; em Santos, é uma dialética (2010c) que se caracteriza pela 
pluralidade interna e externa, para fomentar a ecologia dos saberes; e, em 
Freire (2012), o diálogo se explicita como dialogicidade, entendida como 
reflexão e prática da liberdade, para transformar a realidade.

Essa percepção da relação dialógica, dialética e da dialogicidade resgata 
a importância do vínculo pessoal, aprofunda a relação com o conhecimento 
e amplia as possibilidades pedagógicas. Nesse sentido, é necessário ampliar 
os horizontes, para acompanhar as constantes e profundas transformações 

Encontros e dialogos.indd   64 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   65

sociais, políticas, econômicas e tecnológicas, e se comprometer com um 
processo dialogal que se configura na proximidade das pessoas e na intera-
tividade dos grupos sociais, para, em parceria, instaurar um novo modelo 
de convivência humana.

Portanto, o diálogo como um componente antropológico, epistemoló
gico e pedagógico será compreendido pela retomada dos conceitos de Buber 
entre a relação e a experiência, pela percepção de Santos entre a emancipação 
e a regulação, e pela proposição de Freire entre a autonomia e a opressão. 
Embora essa dualidade tenha sido abordada pelos autores, será reforçada 
a importância das categorias da relação, da emancipação e da autonomia, 
respectivamente, para se chegar ao diálogo como intencionalidade de 
natureza dialógica, dialética e como dialogicidade.

3.1 A natureza dialógica

A intencionalidade do diálogo, com base na proposta de Buber, revela 
a importância do percurso dialógico e, para se chegar a esse objetivo, será 
abordada, inicialmente, a correlação entre experiência e relação, para 
depois expressar a importância do diálogo como relação, que orienta para 
a natureza do diálogo como manifestação do dialógico.

3.1.1 A correlação entre experimentação e relação 

A natureza do diálogo é a mesma, mas sua intencionalidade parte de 
pressupostos diferenciados. Assim, a natureza do diálogo em Buber parte 
da correlação entre relação (Beziehung) e experiência (Erfahrung), ou de 
uma disposição vinculante e passante, respectivamente, a partir da palavra-
princípio do tipo Eu-Tu e Eu-Isso. Nesse procedimento, quem profere 
a palavra Tu não possui nada porque, segundo o autor, “permanece em 
relação” (2001, p. 5), e esse permanecer é estar na relação, é ficar vinculado 
a um relacionamento, é estabelecer uma relação vinculante, enquanto o 
Isso revela a posse, fortalece a cadeia produtiva e estabelece apenas um 
contato entre distintas experimentações.

Encontros e dialogos.indd   65 19/01/2015   09:57:39



66   |   Luiz Síveres

Essa correlação entre a relação e a experimentação pode ser percebida, 
também, no processo educativo, fato que possibilita compreender que o sujeito 
educativo, de forma preponderante, esteve conectado aos conhecimentos 
ancestrais na antiguidade e a uma conexão com o transcendente na Idade 
Média. Na modernidade, porém, o sujeito educativo não se identificava 
mais com os ancestrais ou com as divindades, mas muito mais consigo 
mesmo e, nesse caso, a referência do sujeito educativo estava, fortemente, 
vinculada a si mesmo.

Tal tendência tornou-se preponderante por meio do Iluminismo, cuja 
preocupação maior foi com a consciência individual, cultivada por meio 
dos conhecimentos científicos e dos instrumentos tecnológicos. O sujeito 
dentro dessa conjuntura tinha como referencial educativo a racionalidade, 
por meio da qual buscava superar os entraves históricos e construir seu 
próprio desenvolvimento.

Com o passar do tempo, essa tendência foi se empoderando, fazendo 
com que o sujeito educativo ficasse refém de sua própria individualidade.  
A partir disso, as dificuldades, para exercitar um relacionamento com 
os outros sujeitos e com os distintos fenômenos, tornaram-se quase 
impraticáveis, chegando-se a ponto de o sujeito fechar-se sobre si mesmo, 
isolando-se da realidade social e cultural.

Aos poucos apareceram alternativas a esse fenômeno da racionalidade 
individualista e para isso pode-se lembrar do movimento romântico, 
proposto pelo idealismo pós-kantiano, que sugeria um elemento agregador 
a essa corrente individualista, o aspecto emocional; também, a colaboração 
da sociologia clássica, tendo como referencial o marxismo, que propunha 
uma abordagem social; e, ainda, a corrente pragmática, liderada pela 
filosofia deweyniana, que apontava para um pressuposto democrático. 
Esses movimentos de afirmação do sujeito educativo pelo emocional, pelo 
social e pelo democrático, sem desconsiderar outros aspectos, revelam 
a preocupação em compreender o sujeito não somente a partir de sua 
experiência individual, mas, de acordo com Guattari e Rolnik (1996), 
dentro de uma relação rizomática na qual diversas possibilidades educativas 
podem ser consideradas.

Encontros e dialogos.indd   66 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   67

3.1.2 O diálogo como processo relacional

Na correlação entre a relação e a experimentação, é oportuno citar a 
importância de se compreender o diálogo como um processo relacional 
e, com referência a essa proposição, existe a possibilidade de reconhecer a 
educação pela compreensão plena do ser humano, que contribuiria para 
a formação integral desse sujeito educativo por meio de uma diversidade 
de relações pessoais, epistêmicas ou educacionais.

No horizonte desse procedimento integrador, existe a possibilidade 
de entender a condição humana pela sua característica antropológica, 
confirmada pela afirmação de Arduini (2002) de que a antropologia é a 
expressão da totalidade pluridimensional de todas as dimensões do ser 
humano. Considerando esse enunciado, a relação como um componente 
antropológico revelaria que o ser humano seria compreendido pela 
integralidade do gênero e pela horizontalidade geracional, bem como pela 
diversidade cultural e pela potencialidade espacial e temporal. 

Por essa razão, no processo educativo, a intencionalidade dialogal como 
relação é um componente essencial e, para referendar essa proposta, Coll 
afirma que “a abordagem dialogal não é uma simples fonte de informação, 
mas um caminho para chegar, a partir do interior, a uma compreensão e 
a uma realização mais profundas do outro e de si mesmo” (2002, p. 87).  
É por meio dessa relação entre o eu e o outro que a dinâmica antropológica 
do diálogo vai se efetivando por meio das categorias relacionais.

Considerando que o ser humano, segundo Severino (2007), é um ser 
de relações, e para exercitar essa condição existencial básica, é recomendado 
comunicar-se consigo mesmo, com os semelhantes, com a cultura e com 
a natureza. Essa rede relacional configura as possibilidades que o ser 
humano dispõe para criar e vivenciar sua humanidade e estabelecer relações 
significativas com os outros.

A dinâmica do diálogo, na filosofia buberiana, tem distintas abordagens, 
mas o fragmento seguinte é uma expressão lapidar de uma relação dialógica: 
“Não tenho ensinamentos a transmitir. Tomo aquele que me ouve pela mão 
e o levo até a janela. Abro-a e aponto para fora. Não tenho ensinamento 
algum, mas conduzo um diálogo” (apud VON ZUBEN, 2001, p. 69). 

Encontros e dialogos.indd   67 19/01/2015   09:57:39



68   |   Luiz Síveres

Com base nessa proposição, o diálogo, compreendido pela natureza da 
relação, pode ser uma dinâmica fundamental e imprescindível para um 
processo educativo que se projeta numa disposição dialógica.

3.1.3 O diálogo como dialógico

A compreensão do diálogo, entre inúmeras compreensões, foi 
apresentada pela correlação da experimentação e da relação, mas tais 
dinâmicas apontam, no entanto, para o núcleo do diálogo, que é o dialógico. 
Essa dinâmica central do diálogo se desenvolve na esfera do inter-humano, 
que, por sua vez, explicita-se por meio de uma relação face a face, porque 
seu desdobramento é chamado por Buber (2009) de dialógico.

A intencionalidade dialógica, de acordo com Buber, é uma relação 
entre duas pessoas “que são determinadas em maior ou menor medida 
pelo elemento de envolvimento” (1982, p. 18). Essa atitude, segundo o 
autor, demandaria a autenticidade nos encontros que podem se realizar 
tanto na proximidade como na distância, assim como na reciprocidade e 
na alteridade, porque tais condutas extrapolam a compreensão de diálogo 
como verbalização de conceitos e ideias e postula um comportamento 
compatível com uma dinâmica relacional. 

Essas condições constituem, portanto, a vida dialógica que se expressa 
na consciência de estar em si mesmo, mas que, de acordo com Buber (2009), 
participam de um movimento que consiste em voltar-se-para-o-outro. 
Para desencadear esse caminho em direção ao outro, é recomendada uma 
energia dialógica, uma energia de asas fortes capazes de voar ao encontro 
do ser amado. Esse percurso dialógico tem a simplicidade da plenitude 
que se estabelece como um diálogo dialógico.

O dialógico, além de estabelecer uma relação com o outro, segundo 
Buber (1964), inauguraria uma relação social, porque somente pessoas 
que conseguem dizer e vivenciar verdadeiramente uma relação com o 
Tu são capazes de dizer e vivenciar um Nós. Essa dimensão mais social e 
histórica constitui-se uma energia do processo dialógico, desencadeada, 
principalmente, pela disposição política e pela opção ética.

Encontros e dialogos.indd   68 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   69

Por essa razão, o aspecto dialógico tem uma repercussão significativa 
no espaço público ou na res pública, vivenciada de forma apropriada nos 
espaços coletivos da pólis. Por causa dessa proposição, o ser humano vivencia 
a coisa pública, consoante Buber (2009), não como um enfeixamento, 
mas como uma vinculação, porque ao estar vinculado também estaria 
comprometido e, ao se comprometer, poderia fazer da coisa pública um 
celeiro de alteridade. Portanto, na condição de o exercício da coisa pública 
se transformar numa expressão de alteridade, pode-se institucionalizar a 
ética como projeto dialógico.

A intencionalidade do diálogo como dialógico impacta, principal-
mente, o campo educacional, porque, no entendimento de Buber (1982), 
o dialógico é um envolvimento entre os sujeitos, e tal implicação, mais 
do que contatos diários, exigiria vínculos contínuos. Sob essa inspiração,  
o educador se vincularia ao educando na medida em que se sentisse  
responsável pelo crescimento e pelo desenvolvimento dele.

No entanto, o aspecto dialógico do diálogo resume a proposta de 
Buber no seguinte enunciado: “Onde a palavra dialógica existe de uma 
forma autêntica, é pela franqueza que se deve fazer-lhe justiça” (2009,  
p. 154). A relação do humano e do inter-humano, do outro e da alteridade, 
do social e da sociabilidade, de Deus e da divindade, na disposição do 
diálogo e do dialógico, constitui-se um acontecimento de contemplação 
da transparência do Tu finito, mas também da transcendência do Tu 
infinito, “dançando a liberdade do coração para com o semelhante”.  
É no ritmo dessa dança dos corações que se entende o diálogo como uma 
intencionalidade dialógica, que aponta para a natureza dialética.

3.2 A natureza dialética

A intencionalidade do diálogo, com base na proposta de Santos, 
deseja revelar a importância desse percurso e, para isso, será investigada, 
inicialmente, a correlação entre regulação e emancipação, para, depois, 
expressar a importância do diálogo como emancipação, que orienta para 
a natureza do diálogo como manifestação dialética.

Encontros e dialogos.indd   69 19/01/2015   09:57:39



70   |   Luiz Síveres

3.2.1 A correlação entre regulação e emancipação

A natureza do diálogo em Santos (2010b, 2011) está representada pela 
correlação entre a emancipação e a regulação e nesse mesmo direcionamento 
encontram-se o conhecimento emancipado e o conhecimento regulado. 
Enquanto que na proposta da emancipação o conhecimento está vinculado 
à solidariedade, o regulado está voltado para a colonialidade e, segundo 
percepção do autor, a modernidade ocidental enquanto paradigma 
sociocultural restringiu a abrangência do paradigma emancipador e ampliou 
as possibilidades do protótipo regulador.

Tanto a emancipação quanto a regulação fazem parte, segundo Santos 
(2011), de uma transição paradigmática, período caracterizado pela 
perplexidade, pela transitoriedade e pela incerteza, mas é oportuno afirmar 
que a passagem de um conhecimento regulador para um emancipador 
é extremamente necessário e que a travessia da colonialidade para a 
solidariedade é imprescindível.

Embora nos últimos séculos se tenha desenvolvido muito mais o 
conhecimento regulador, o contexto atual está preparado para potencializar 
o conhecimento emancipador, principalmente pelo desencadeamento da 
solidariedade, que, de acordo com Santos, “é o conhecimento obtido no 
processo, sempre inacabado, de nos tornarmos capazes de reciprocidade 
através da construção e do reconhecimento da intersubjectividade” (2011, 
p. 81). A proposta da solidariedade é muito importante porque rompe 
com a lógica da linearidade e da positividade e, de acordo com o autor, 
passa a ser prudente, no sentido de indicar na direção da emancipação.

3.2.2 O diálogo como processo emancipatório

Apesar de o diálogo reconhecer a natureza reguladora, para se conquistar 
um projeto educativo emancipado é recomendado, na proposta de Santos 
(2010c), passar de um pensamento abissal para um pensamento ecológico, 
porque o abissal consiste, justamente, na impossibilidade da copresença 
dos dois lados, fortalecendo a dicotomia, enquanto o ecológico demanda a 

Encontros e dialogos.indd   70 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   71

copresença, reconhecendo a diversidade de conhecimentos. Com base nessa 
proposta, reconhece-se que o abissal reforça a epistemologia reguladora 
e que a ecologia dos saberes potencializa a epistemologia emancipadora. 

Ponderando sobre a importância da ecologia de saberes, o processo 
educativo seria caracterizado como um atributo da condição humana, porque 
o ato de conhecer seria um procedimento social, e o diálogo possibilitaria, 
justamente, a articulação entre os diversos conhecimentos, gerando, por 
assim dizer, um diálogo dos conhecimentos. Essa proposta, segundo Gadotti, 
lembra que “o diálogo faz parte da própria natureza humana. Os seres 
humanos se constroem em diálogo, pois são essencialmente comunicativos” 
(2004, p. 46). Esse fato proporciona, portanto, uma diversidade de 
possibilidades de construção e de reconstrução de conhecimentos.

De acordo com Bourdieu, é preciso pensar relacionalmente, porque, 
pela inspiração do ensinamento hegeliano, o real é relacional. Conforme 
o autor, “se é verdade que o real é relacional, pode acontecer que eu nada 
saiba de uma instituição acerca da qual eu julgo saber tudo, porque ela nada 
é fora das suas relações com o todo” (2005, p. 31). Essa compreensão de 
totalidade é que permite conhecer as distintas categorias epistemológicas 
por meio da compreensão emancipatória.

Para além dessa dimensão, o objetivo é dialogar com a diversidade 
de conhecimentos e, por essa razão, o diálogo carece apontar para essa 
universalidade, não se esgotando em si mesmo, mas transcendendo toda 
forma de enquadramento dentro de modelos pré-definidos. Para fugir 
dessa regulação epistêmica, é recomendado exercitar, cotidianamente, a 
emancipação por meio da ecologia de saberes.

3.2.3 O diálogo como dialética

O diálogo, entre diversas apreciações, tem seu desdobramento no 
conceito de dialética, entendida por Santos (2010b) como uma ecologia 
de saberes, uma ecologia de práticas e saberes. Tal proposta se apresentaria, 
no entanto, como corrente e como contracorrente, porque, além das 
possibilidades, se encontram as dificuldades, e além das perspectivas 

Encontros e dialogos.indd   71 19/01/2015   09:57:39



72   |   Luiz Síveres

de consolidação das alternativas, encontram-se as resistências de forças 
hegemônicas do sistema global.

Diante desse paradoxo, é recomendável compreender a ecologia dos 
saberes, no entendimento de Santos (2010b), como uma possibilidade 
epistemológica que luta contra a injustiça cognitiva. Com o propósito 
de apresentar uma proposta compatível com essa formulação, o autor 
apresenta as seguintes potencialidades para desenvolver a ecologia dos 
saberes: lutar pelo reconhecimento de saberes alternativos, valorizar a 
interdependência dos saberes científicos e populares, compreender que 
todos os conhecimentos têm sujeitos e práticas sociais, perceber que 
todos os conhecimentos têm limites internos e externos, reconhecer que 
os saberes são produzidos ecologicamente, articular construtivamente 
os valores éticos e políticos, admitir a hierarquia, mas potencializar a 
democracia, garantir a maior participação de grupos sociais na execução e na 
intervenção, promover conhecimentos polifônicos e polimórficos, ampliar 
os saberes emergentes, contemplar conhecimentos que estão na fronteira das 
centralidades epistemológicas hegemônicas, ampliar a possibilidade daquilo 
que se conhece e daquilo que se desconhece, concordar que a história é 
o presente em ação, estar aberto aos distintos questionamentos, apontar 
para as consequências da construção dos conhecimentos e alimentar um 
valor pessoal, social e espiritual.

Essa diversidade de sugestões mostra a importância de a ecologia 
dos saberes se pautar pelo diálogo epistemológico; como tal, segundo 
Santos (2010b), a ecologia dos saberes se estabelece no nível da razão 
(logos), isto é, do pensamento, mas também do mito (mythos), isto é, do 
relacionamento. Além dessas características, acrescente-se a essa dupla 
dimensão a categoria da ética (ethos), isto é, de uma prática condizente 
com a cidadania e a democracia. A articulação entre essas três dimensões e 
o diálogo que se estabelece entre elas configura um procedimento dialético 
de ecologia dos saberes.

Portanto, o diálogo como dialética, na tentativa de revelar a dimensão 
epistemológica da atitude e do ato de dialogar, pode ser simbolizado por 
diversas metáforas, mas Santos (2010b) propõe a analogia com a semente, 
como uma energia sistêmica que potencializa a força de cada saber e a 

Encontros e dialogos.indd   72 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   73

dinâmica dialogal que se estabelece entre os diversos saberes; utiliza, 
também, a figura da bússola, porém na configuração de várias bússolas que 
apontam para múltiplos caminhos, porque não existem critérios totais, 
caminhos únicos ou verdades absolutas. Tanto a semente na sua germinação 
quanto a bússola na sua orientação constituem-se parâmetros do diálogo, 
compreendido pela intencionalidade da dialética como ecologia dos saberes. 

3.3 A natureza da dialogicidade

A intencionalidade do diálogo, com base na proposta de Freire, busca 
revelar a importância do percurso dialógico e, para se chegar a esse objetivo, 
será mostrada, inicialmente, a correlação entre opressão e autonomia, para 
depois se mostrar a importância do diálogo como autonomia, que revela 
a natureza do diálogo como manifestação da dialogicidade.

3.3.1 A correlação entre opressão e autonomia

A natureza pedagógica em Freire está pautada, principalmente, pela 
vinculação entre a autonomia e a opressão. A autonomia está catalogada 
pela possibilidade e pelo inacabado, e a opressão pelo determinismo e o 
acabado, mas, em conformidade com o autor, “o respeito à autonomia e à 
dignidade de cada um é um imperativo ético e não um favor que podemos 
ou não conceder uns aos outros” (1998, p. 66). Portanto, a importância 
da autonomia pessoal, na relação com o outro, é uma exigência ética 
que se explicita na dialogicidade, seja pelo autorreconhecimento, pelo 
reconhecimento do outro ou pela responsabilização pelo outro.

É possível reconhecer que grande parte da proposição de Freire (1987, 
1998) foi direcionada para entender os processos de opressão, porém, num 
contexto opressivo, ele conseguiu chamar a atenção para a necessidade 
da autonomia, compreendida como um procedimento de superação do 
determinismo, e sugerir que a história é um tempo de possibilidades. Tais 
probabilidades vão se revelando nas decisões humanas e nas opções de 

Encontros e dialogos.indd   73 19/01/2015   09:57:39



74   |   Luiz Síveres

confiança que se estabelecem com os outros e, por essa razão, a autonomia 
não é um conceito, mas um percurso humanitário de humanização.

Por causa desse investimento, a dimensão pedagógica do diálogo é 
entendida, principalmente, como um procedimento de autonomia e a 
educação como um processo de formação do educando e do educador. 
Tal percurso será mais pleno, quando estiver sendo, com base em Freire, 
“um ato do conhecimento, um ato político, um compromisso ético e uma 
experiência estética” (2001, p. 117). Portanto, quanto mais estiverem 
articulados esses pressupostos educacionais, mais transparente será a 
experiência dos sujeitos educacionais e mais transversal será o processo 
educativo, reconhecendo, porém, a primazia da intencionalidade do diálogo 
como um processo de autonomia.

3.3.2 O diálogo como processo de autonomia

O processo pedagógico é compreendido como um exercício de 
autonomia e, por isso, não é uma simples prática ou uma ação isolada 
que busca a objetividade, mas uma práxis, isto é, um procedimento que 
afirma a subjetividade, a reflexividade e a intencionalidade do educador e 
do educando no projeto educativo, qualidades essenciais para se vivenciar 
e experimentar a autonomia, de modo particular, no seu processo de 
construção de conhecimentos.

A autonomia, no processo de construção do conhecimento, incorpora, 
de acordo com Freire (1998), o critério de historicidade, acolhido como 
herança dos conhecimentos já construídos, bem como daqueles a serem 
construídos para uma realidade que pode ser específica ou universal. Além 
de a autonomia mostrar o critério histórico, é recomendado que a destinação 
desses saberes contribua para o bem da humanidade, tornando-se uma 
característica de sua politicidade.

Com referência a essa proposta, Saviani sugere que “toda prática 
educativa, como tal, possui uma dimensão política, assim como toda 
prática política possui, em si mesma, uma dimensão educativa” (2001,  
p. 84). Compartilhando essa afirmação, percebe-se, segundo o autor, que 

Encontros e dialogos.indd   74 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   75

são ações distintas porque a prática política tem como referência a verdade, 
e a prática educativa tem como finalidade o poder da verdade, mas estão 
integradas entre si porque cada uma tem na sua constituição dimensões 
da outra e contribuem, de forma articulada, para o desenvolvimento 
pessoal e social. Assim, a prática educativa e política têm, no entanto, 
expressões singulares e dimensões universais, manifestações específicas e 
complementares.

A prática educativa, em concordância com Freire (2001, 2005), 
tendo como suporte uma prática política, não pode se enquadrar nos 
procedimentos programáticos das instituições educadoras, mas destacar a 
necessidade de um imperativo ético, que se constitua segundo o princípio 
básico, porque implica tanto o conteúdo e o objeto cognoscível, como os 
sujeitos do conhecimento.

Além do pressuposto político e ético, a intencionalidade é um atributo 
da condição humana e torna-se necessária ao comportamento humano e, 
nesse caso, à ação educativa. Conforme Sacristán, “do mesmo modo, os 
sistemas educativos não são frutos espontâneos da história, mas o resultado 
de determinados propósitos; portanto, a prática que se desenvolve neles 
tem um sentido” (1999, p. 33). Assim, existe uma relação direta entre a 
intencionalidade, como prática educativa, e o sentido que se deseja dar 
ao processo educativo como dialogicidade.

3.3.3 O diálogo como dialogicidade

O diálogo, entre outras contribuições, tem sua intencionalidade definida 
pelo processo da dialogicidade, que se configura, segundo proposta de 
Freire (1987), como um procedimento dialógico que incorpora uma práxis 
que articula a reflexão e a ação, e que vincula o educador e o educando, 
objetivando construir um mundo mais humano no qual as relações estejam 
pautadas em princípios éticos.

Essa proposta está ancorada numa proposta pedagógica que busca 
promover um diálogo que remete o ato educativo para uma atitude inter-
humana, fazendo, conforme Cintra (1998), da dialogicidade o elemento 

Encontros e dialogos.indd   75 19/01/2015   09:57:39



76   |   Luiz Síveres

central da educação. Na complementaridade dessa proposta, pode-se 
recomendar, ainda, uma postura política, considerada como o campo de 
atuação para inaugurar as transformações sociais. Essa articulação entre 
o pedagógico e o político potencializa, portanto, uma educação que tem 
como pressuposto a intencionalidade como um processo de dialogicidade.

Esse processo se constitui, portanto, uma expressão da condição 
humana e se manifesta pelo diálogo significativo, que, por sua vez, 
potencializa, segundo Freire (2012), a vida e se empenha por mais vida. 
Essa disposição se torna o desafio de sujeitos educativos pautados pela 
dinâmica da autonomia, que, ao mesmo tempo, é processo e resultado da 
própria dialogicidade.

No entanto, a natureza do diálogo com base na dinâmica da relação, 
da emancipação e da autonomia aponta para a intencionalidade do diálogo 
como dialógico (Buber), como dialético (Santos) e como dialogicidade 
(Freire). Tais atributos constituem-se, portanto, uma plataforma significativa 
para a proposição de um processo educativo compatível com as necessidades 
e oportunidades do mundo contemporâneo.

Retomando alguns aspectos que foram relevantes neste capítulo, 
reconhece-se que o diálogo é uma característica essencial da condição 
humana e, por essa razão, está presente nas manifestações pessoais, nas 
expressões culturais, nos projetos educacionais e nos períodos históricos. 
Considerando, no entanto, a singularidade de cada período civilizacional, o 
diálogo assumiu características específicas da culturalidade, mas influenciou 
o conjunto da historicidade. Assim, apesar de todos os movimentos 
contrários à experiência dialogal, estaria emergindo a necessidade de uma 
retomada do princípio, da mediação e da intencionalidade do diálogo.

Entendendo que a cultura é ao mesmo tempo singular e transcultural, o 
diálogo referenda esse propósito, porque na dimensão de sua singularidade, 
de acordo com Panikkar (1998), cada cultura expressa sua identidade por 
meio dos seus próprios critérios de bondade, beleza e verdade, porém é 
também transcultural, porque cada cultura constitui-se não como um instru
mento de uma sinfonia, mas como a própria sinfonia, e nessa manifestação 
se caracteriza por uma escuta amorosa de outros ritmos, enriquecendo 

Encontros e dialogos.indd   76 19/01/2015   09:57:39



Capítulo I – O pressuposto dialogal   |   77

a maneira de tocar a própria partitura, fazendo, entretanto, ecoar uma 
harmonia que se estabelece entre as diversas naturezas do diálogo. 

Assim, a proposta dialogal deseja inaugurar, também, um processo 
que desencadeie um movimento por meio do qual circulem experiências 
inovadoras, conceitos inspiradores e práticas relevantes para o desenvolvimento 
pessoal e social. Propõe-se, também, indicar um tempo propício para criar 
e disseminar conhecimentos, fazendo do pensamento uma oportunidade 
de afirmação da ação e da reflexão pedagógica, constituindo os processos 
em dinâmicas apropriadas para fazer do espaço educacional um lugar 
privilegiado para o exercício do diálogo.

É nesse contexto que se insere a educação, que, fundamentalmente, 
qualifica-se muito mais pelo diálogo do que pelo monólogo, e, por essa 
razão, o pressuposto dialogal, para além da diversidade de procedimentos 
educativos, impulsiona distintos processos educacionais que promovem 
uma educação por meio do diálogo. Para isso, segundo Síveres (2006), o 
diálogo desenvolve uma atitude de escuta baseada no con-sentimento, um 
falar pautado na cons-ciência e um atuar fundamentado na com-paixão.

O pressuposto do diálogo ancorado na dinâmica do sentimento, do 
pensamento e da ação evoca uma linguagem humanizadora que revela a 
morada humana. Nessa moradia, conforme Freire (1980), o diálogo não 
pode existir sem um profundo amor pelo mundo e pelos seres humanos, 
porque essa virtude é, ao mesmo tempo, o fundamento do dialógico, 
do dialético e da dialogicidade. Tendo oferecido o pressuposto dialogal, 
com um embasamento no princípio, na mediação e na intencionalidade, 
propõe-se, na sequência, um processo educativo por meio da pedagogia 
da presença, da proximidade e da partida.

Encontros e dialogos.indd   77 19/01/2015   09:57:39



Encontros e dialogos.indd   78 19/01/2015   09:57:40



79

CAPÍTULO II

PEDAGOGIA DA PRESENÇA,  
DA PROXIMIDADE E DA PARTIDA

A partir da reflexão sobre o pressuposto dialogal, será apresentado o 
dinamismo do processo educativo, tendo como referência uma pedagogia 
integradora baseada na presença, na proximidade e na partida. Considerando, 
por um lado, a especificidade de cada enfoque, ela será desenvolvida por 
meio de um procedimento que compreende o contexto integral daquele 
aspecto, mas, por outro, caracterizando o movimento sincrônico dessas 
abordagens, serão seguidas as dimensões antropológicas, epistemológicas 
e pedagógicas. 

Essas dimensões, compreendidas dentro de uma articulação tridimen-
sional, vão se constituir o suporte da reflexão sobre a dinâmica específica 
da presença, da proximidade e da partida, mas vão se caracterizar, também, 
como um movimento transversal, para expressar a importância de o processo 
educativo contribuir com a formação humana (ser), com a construção do 
conhecimento (saber) e com uma proposição pedagógica (agir).

É recomendável lembrar, ainda, que o fio condutor de toda a 
reflexão está sendo orientado pelo conceito e pela prática do encontro, 
compreendido como relação entre os humanos, como integração entre os 
saberes e como interação em uma ação reflexiva. A dinâmica do encontro 
busca constituir-se, portanto, uma energia propulsora para uma relação 
dialogal, que é o pressuposto importante para propor a pedagogia da 
presença, da proximidade e da partida. 

Encontros e dialogos.indd   79 19/01/2015   09:57:40



80   |   Luiz Síveres

1 Pedagogia da presença

A pedagogia da presença, no processo educativo, é compreendida com 
base na dinâmica do ser, pensar e agir e, nesse sentido, é possível assegurar 
a importância de a presença se caracterizar como um exercício constante 
da condição humana, um percurso contínuo de construção das ciências 
e, como tal, impacta um projeto de ensino e aprendizagem.

No decurso histórico é possível perceber que na experiência inaugural 
da filosofia clássica, a presença dos próprios filósofos possibilitava a 
formação humana para a cidadania, potencializava o “parto dos espíritos” 
para a construção de conhecimentos e fazia-se desse procedimento um 
ato educativo. A presença filosófica era, fundamentalmente, uma presença 
provocadora para inaugurar novas ideias e novos ideais.

No âmbito das ciências teológicas, principalmente na ótica das religiões 
cristãs, trabalhou-se fortemente a definição do nome de Deus, por meio da 
expressão IAHWEH, que significa “Eu sou aquele que é”, mas, também, 
“Eu Sou me enviou até vós” (Ex 3, 14). Essa proclamação foi feita pelo 
próprio Deus para revelar que Ele é aquele que se faz presente no meio de 
seu povo. É um Deus que se revela na história humana e se tornou presente 
na encarnação de Jesus Cristo e, assim, Ele é presença e está presente. Ele 
é um Deus Presente-Presença.

Num horizonte temporal mais próximo, pode-se perceber que o 
ser humano, consoante Buber (2001), está num processo constante de 
enraizamento na vida, principalmente pelo confronto com o mistério da 
presença. Embora esse atributo esteja sendo questionado pelo processo  
de esvaziamento existencial e de preenchimento instrumental, permanece 
o desejo da conduta humana para buscar na presença corporal, simbólica 
ou espiritual um projeto desejável para a civilização contemporânea.

Na continuidade dessa proposta, encontra-se o projeto filosófico de 
Heidegger, que compreende a presença como Dasein e a conjugação do 
Da-sein compreendida na junção da pre-sença. Para caracterizar o sentido 
formal, “A presença se determina como ente sempre a partir de uma 
possibilidade que ela é e, de algum modo, isso também significa que ela 

Encontros e dialogos.indd   80 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   81

se compreende em seu ser” (2012, p. 87). Essa dinâmica revela a essência 
da própria existência humana e inverte a lógica cartesiana, que dava uma 
primazia ao pensamento (cogito) em decorrência do ser (sum), enquanto 
que, para a filosofia heideggeriana, a preferência está no ser (sum) e em 
consequência acontece o pensamento (cogito). 

Essa inversão, diante das diversas abordagens heideggerianas, faz parte 
do pensamento tardio, que tem como pressuposto a dinâmica compreendida 
como caminho. Chega-se a afirmar que todo o trabalho desse filósofo não é 
uma obra, mas um caminho para compreender o ser. Nesse contexto, o ser 
(Dasein) é pre-sença (Da-sein), assim como a pre-sença (Da-sein) expressa 
a essência do ser (Dasein). Tanto o ser que está sempre sendo quanto a 
presença que é sempre uma possibilidade são categorias compreendidas 
por Harada (2009) como a plenitude da potência. 

Essa plenitude, compreendida como um constante processo ou como 
uma dinâmica contínua, ordena, por sua vez, uma pedagogia da presença, 
que é entendida como um encontro antropológico, epistemológico e 
pedagógico. Embora essas abordagens sejam apreciadas de forma sequencial, 
é necessário entendê-las no conjunto de uma proposta tridimensional 
diacrônica e sincrônica.

1.1 A presença antropológica

O ser humano pode ser compreendido por diversos aspectos, mas, com 
base na filosofia de Heidegger (2012), o ser é entendido como presença. 
Essa proposta não tem por objetivo desenvolver uma reflexão existencial 
sobre o ser humano, mas tomar consciência do sentido da pergunta pelo 
sentido do ser. Na medida em que se pergunta pelo sentido do ser, está se 
revelando o próprio ser (Dasein), não como uma definição objetiva de uma 
subjetividade, mas como a compreensão do fundamento na profundidade 
e da experiência de transcendência (Da-sein). O ser (Sein), mais do que um 
substantivo, é um verbo, por isso está sendo (Dasein), está acontecendo, 
está se fazendo.

Encontros e dialogos.indd   81 19/01/2015   09:57:40



82   |   Luiz Síveres

A presença, apreciada como uma pergunta pelo sentido do ser, 
conforme Heidegger, “é um sendo que em seu ser relaciona-se com esse ser 
numa compreensão. Com isso, indica-se o conceito formal de existência. 
A presença existe. A presença é ademais um sendo, que sempre eu mesmo 
sou” (2012, p. 98). Esse ser, ao estar sendo, é um ser da temporalidade 
(cotidianidade), da espacialidade (ser-no-mundo) e da relação (ser-com).  
O ser, na sua existência, é uma ex-sistência, ou segundo Fernandes (2011), 
é um estar para fora, estar na abertura, estar na clareira.

O ser é um estar no mundo, principalmente por meio da vinculação ou 
da confrontação, experimentando uma constante travessia, ou na linguagem 
poética de Guimarães Rosa: “Existe é o homem humano. Travessia”. Por 
isso, a ex-sistência (Da-sein) do ser caracteriza-se pela dinâmica de abertura 
do ser, que corresponde à essência (Dasein) do ser humano, que é uma 
pulsação frequente pela vida para ir desvelando a totalidade da presença 
do ser, que seria um constante movimento de “vir a ser o que se é”.

Essa profundidade do ser é a experiência do Dasein, que, em confor-
midade com Fernandes, “evoca justamente esse referimento do fundo da 
humanidade do homem ao mistério do ser, referimento esse que se cumpre 
de modo de ser do pensamento e da linguagem” (2011, p. 34). Por meio 
do pensar e do poetizar, faz-se, principalmente, a experiência do Da-sein, 
em que se encontra a clareira do ser, isto é, onde se coloca em movimento 
a própria condição humana. Assim, no processo de presentificar se está 
presente, e ao se tornar presente, vive-se a pre-sença. O ser é pre-sença 
e, portanto, quanto mais o homem é ser, tanto mais está presente como 
ser-com-outros e ser-no-mundo, e quanto mais presente, mais o ser é, 
mais existe e insiste em ser.

Para caracterizar a condição desse ser, é necessário o cuidado (Sorge), 
que, segundo Heidegger (2012), é o jeito do humano ser-no-mundo ou de 
estar no mundo. Para configurar essa característica, o cuidado estabeleceria 
um procedimento tanto do curar quanto do projetar, contribuindo para 
que a humanidade transite, continuadamente, da inautenticidade para a 
autenticidade, mas nesse percurso não se buscaria um simples atendimento 
das necessidades humanas, mas apontar para o sentido existencial da 
humanidade. 

Encontros e dialogos.indd   82 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   83

Desta forma, o cuidado não é uma ação direcionada simplesmente 
ao outro, mas uma atitude em relação ao mundo, que incorpora uma 
ocupação consigo e com os outros. Isso se faz por meio de uma consciência 
de ser-no-mundo, fato que demanda, por sua vez, uma concordância com o 
tempo, vivido no presente, porém, recolhido pelo passado e acolhido pelo 
futuro. Assim, para Heidegger (2012), o ser humano é jogado no mundo 
e cuida do ser porque é um ser-aí que necessita estar sendo, disposição 
que caracteriza, portanto, a dimensão ética do ser humano.

A premissa de que o ser necessitaria estar sendo rompe com o 
procedimento do cotidiano e aponta, em conformidade com Heidegger 
(2012), para a abertura ou para o sentido existencial. Sem desconsiderar 
outros aspectos, o autor mostra a importância de o ser humano estar em 
constante processo de ser e de estar buscando o sentido do ser como um 
projeto existencial. Com base nesse pressuposto, o cuidado só poderia ser 
pensado e só contribuiria com o sentido existencial se estivesse relacionado 
com os outros.

Como já dito, esse processo é experimentado, principalmente, pelos 
poetas e pensadores, que buscam revelar, por meio da poesia e da sabedoria, 
o mistério do ser. Na perspectiva de Fernandes, “Poetas e pensadores são os 
instituidores do Dasein. São aqueles que abrem o espaço para a revelação 
do abismo do ser e, assim, fundam um novo modo de ser-no-mundo, 
isto é, outro modo de habitar a terra” (2011, p. 37). Esse modo diverso 
e novo não está assentado apenas na realidade, mas na possibilidade de 
deixar emergir, de vir à luz, de desvelar a verdade do ser, que é um apelo 
que clama desde o abismo e ressoa até a transcendência existencial. 

Dessa forma, a presença é uma característica essencial da condição 
humana e se revela de distintas maneiras, mas está sendo entendida com 
base no suporte da dimensão dialogal. Por essa razão, a existência da 
humanidade se manifesta, segundo Buber (2001), como fenômeno de 
presença entre os humanos e na sua co-presença no mundo. Tal expressão 
de presença se manifesta como encontro, principalmente nas experiências 
sociais, em que o indivíduo, os grupos e as comunidades se formam 
enquanto estiverem presentes.

Encontros e dialogos.indd   83 19/01/2015   09:57:40



84   |   Luiz Síveres

Confirmando que a presença e a copresença são dinâmicas essenciais 
da existência humana, é oportuno concordar com Arendt, ao afirmar 
que “nenhuma vida humana, nem mesmo a vida do eremita em meio à 
natureza selvagem, é possível sem um mundo que, direta ou indiretamente, 
testemunhe a presença de outros seres humanos” (1999, p. 31). Essa presença 
prescindiria, porém, de ser construída e reconhecida, com o objetivo de 
contribuir com o processo educativo.

Tal proposta levou Dalbosco (2007) a propor uma ação pedagógica 
aberta que contemplasse um processo formativo existencial que superasse 
o simples falatório, aspecto definidor de uma concepção dogmática do  
ser humano, e propusesse um procedimento que levasse em conta a 
contingência, a transitoriedade e a imprevisibilidade, características 
mais favoráveis para o desenvolvimento afetivo, cognitivo e operativo no 
percurso educacional. 

Dentro desse processo, distintas categorias poderiam contribuir 
para o percurso de ensino e aprendizagem, mas, de acordo com Buber 
(1987), isso não se faz por meio da propaganda, mas por meio da presença 
existencial, da relação genuína com o outro, e da inter-relação autêntica 
entre muitos. Com base nessa contribuição, é possível afirmar que, mais 
do que acreditar na potencialidade das instrumentalidades educacionais, 
é recomendado valorizar as possibilidades relacionais, que se concretizam, 
de modo específico, na própria presença e na presença dos outros.

A presença do outro demanda o acolhimento e a disposição da parte 
de quem acolhe para entrar numa relação, e tal relacionamento não se 
estabelece, porém, por meio de atividades simétricas, ancoradas numa 
relação contratual ou instrumental, mas por meio de atitudes assimétricas, 
pautadas pela vulnerabilidade e pela alteridade. A presença se torna, nesse 
caso, uma dimensão essencial do relacionamento humano, quando é 
valorizada como uma possibilidade de interação e cooperação.

Assim, a pedagogia da presença como um pressuposto antropológico 
pode ser compreendida por diversas abordagens, mas nesse percurso  
será contextualizada pelo aspecto da temporalidade do presente, pelo  
contexto da gratuidade como um presente e pela dinâmica participativa 
de pertencimento. 

Encontros e dialogos.indd   84 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   85

1.1.1 A presença antropológica como temporalidade

A presença está presente, isto é, demonstra uma relação temporal entre 
o passado e o futuro. Nesse sentido, o presente só ocorre com a herança do 
passado e com a esperança no futuro e, no campo educativo, o presente 
mais expressivo seria talvez, uma presença significativa entre aprendizes 
que reconhecem a memória histórica e que apontam para a esperança 
utópica, vivenciando em profundidade o tempo presencial.

Para que o tempo possa assumir essa condição, é desejável recorrer 
à experiência originária dos gregos, quando criaram uma diversidade de 
conceitos para definir a temporalidade, e de modo bastante resumido 
classificaram duas formas principais para o tempo. Por um lado, criaram o 
termo vinculado à cronologia (kronos), à sequencialidade e à continuidade, 
aspectos que se expressam pela quantidade do tempo, e por outro lado, 
o termo que denota a oportunidade (kairós), a irrupção e a gratuidade, 
elementos que se configuram pela qualidade do tempo. Além dessas 
categorias que foram predominantes, é adequado, principalmente no 
processo educativo, introduzir a categoria do aion, que, de acordo com 
Deleuze (2009), se identifica com um jogo em que se envolve o abraçar 
e o embrasar.

Neste caso, o tempo presente é abraçado, e todos os movimentos 
do jogo aquecem ainda mais o momento presente, que se manifesta pela 
espontaneidade, aleatoriedade e instantaneidade. É quase um sem tempo, 
isto é, não tem presente porque o instante não cessa ou, de acordo com 
Deleuze, “é o presente sem espessura, o presente do ator, do dançarino ou  
do mímico, puro “momento” perverso” (2009, p. 173). Esse seria, portanto, 
o tempo da jogada, o tempo da brincadeira ou o tempo que não tem tempo.

Confirmando esse procedimento, de acordo com Nicolescu,  
“O momento presente é o tempo vivido. [...] O instante presente é, 
estritamente falando, um não tempo, uma experiência do terceiro, da 
relação entre Sujeito e Objeto” (2002, p. 70). Nesse caso, o tempo é uma 
dimensão importante do transcultural, porque é um tempo vivido e não 
medido, é um tempo experimentado e não cronometrado, é um tempo 
mais subjetivo e menos objetivo.

Encontros e dialogos.indd   85 19/01/2015   09:57:40



86   |   Luiz Síveres

Esses conceitos e essas experiências de temporalidade, seja pela medida, 
pela oportunidade ou pela brincadeira, são importantes no processo 
educacional e na possibilidade de eles estarem, de forma harmoniosa, 
integrados ao ato educativo, tanto mais envolvente e significativo pode ser o 
percurso de aprendizagem. O presente assume, dessa forma, uma conotação 
anacrônica, no sentido de estar além do momento atual, recuperando a 
origem e apontando para a finalidade, mas é também diacrônico, porque 
atravessa todas as formas de temporalidade, porque é transtemporal, e, 
nesse caso, ele é catacrônico, porque se vincula a momentos significativos 
e simbólicos da existência humana.

Além dessas categorias temporais, o presente não pode ser considerado 
um distanciamento do passado e nem uma antecipação do futuro, mas um  
processo no qual essas dinâmicas estejam integradas como herança e 
como esperança. De acordo com Levinas, “há o tempo que podemos 
compreender a partir da presença e do presente, e onde o passado não é 
senão um presente retido e o futuro um presente por-vir” (2005, p. 157). 
Existe, portanto, uma infinidade de possibilidades que contribuem para que 
o presente seja, de fato, uma temporalidade do presente, numa dinâmica 
integrada com o passado e o futuro.

Mas no contexto atual, principalmente com a preponderância da 
racionalidade, o tempo, segundo Santos, está contraindo o presente e 
expandindo o futuro. Segundo o autor, “A contração do presente, ocasionada 
por uma peculiar concepção de totalidade, transformou o presente num 
instante fugidio, entrincheirado entre o passado e o futuro” (2004, p. 779).  
Com o objetivo, principalmente, de expandir o presente, ele sugere uma 
“sociologia das ausências” capaz de conhecer e reconhecer o valor da 
experiência que estaria se criando e recriando atualmente.

Por outro lado, a realidade contemporânea estaria fortemente marcada 
pelo tempo presente, e esse modo temporal se tornaria, porém, cada vez 
mais significativo, na medida em que se voltasse para as origens (arché) 
e para a finalidade (telos). Por isso, abraçar o momento presente, com os 
braços estendidos para o passado e para o futuro, garantiria que a vida se 
transformasse num presente para o momento atual. Por isso, é recomendado 

Encontros e dialogos.indd   86 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   87

articular o acontecido com a promessa, o realizado com o devir, o finito 
com o infinito.

Essa presença, para tornar-se educadora, garantiria um processo no 
qual educador e educando se sentiriam envolvidos sob diversos aspectos, 
mas estes precisariam valorizar, principalmente, o aspecto afetivo (eros), 
intelectual (sophia) e social (ágape) e, por meio dessas dimensões, o processo 
pedagógico assumiria um postulado no qual a presença se efetivaria no 
presente, embora com o legado do passado e a expectativa no futuro.

Além da presença que se estabelece entre educador e educando, é 
necessária a presença do outro, da natureza, do transcendente, do mundo. 
É uma presença que não se esgota na circularidade dos que estão presentes 
fisicamente, mas que se amplia quando novas presenças vão se incorporando 
ao processo pedagógico. Portanto, de acordo com Freire, “mais do que um 
ser no mundo, o ser humano se tornou uma Presença no mundo, com 
o mundo e com os outros. Presença que, reconhecendo a outra presença 
como um “não eu” se reconhece como “si própria”” (1998, p. 20). Por 
isso, quanto mais presenças houver, mais possibilidades educativas poderão 
ser inauguradas e sistematizadas; quanto mais abertura e acolhimento de 
outras presenças acontecerem, mais probabilidades educativas poderão ser 
construídas e reconstruídas.

Nesse sentido, o presente espera que se recupere a herança do passado e 
que se aproxime o futuro, antecipando sinais utópicos. Tal posicionamento 
demanda um compromisso com os destinos da humanidade, e a presença 
educativa no mundo contemporâneo torna-se um princípio político que 
viabiliza a construção de uma humanidade plenificada pela dignidade  
da vida.

A pedagogia da presença, no contexto da temporalidade do presente, 
mostra a importância, segundo Buber, de que “O essencial é vivido na 
presença” (2001, p. 13). É essa presença-presente que faz acontecer  
um processo educacional pautado em condutas que favorecem um projeto 
pedagógico mais qualificado para contribuir com o desenvolvimento pessoal 
e social, porque enquanto o essencial pode ser vivido na presença, pode-se 
instaurar o presente como uma dádiva.

Encontros e dialogos.indd   87 19/01/2015   09:57:40



88   |   Luiz Síveres

1.1.2 A presença antropológica como gratuidade

A presença antropológica como uma manifestação de dádiva ou 
como um presente deve ser compreendida no horizonte de uma presença 
significativa entre aprendizes. Para exemplificar essa possibilidade, 
é oportuno retomar a experiência familiar e relembrar a infância de  
Camus (1994), que ao recordar a vida de seu mestre, testemunhava que 
ele foi um daqueles seres humanos que ajudaram a viver só com sua 
presença. Com base nessa recordação, mais do que repassar conhecimentos 
sistematizados, o discípulo aprendeu do mestre que sua presença-presente 
foi o elemento qualificador de sua aprendizagem e o sinal identificador 
de sua humanidade.

Nesse sentido, a dádiva é um encontro com o outro, e esse estar face 
a face revela, entre outras possibilidades, um donativo que proporciona 
a reciprocidade, que, consoante Mauss (1974), pode ser definida como 
uma aliança que promove uma vida digna e feliz. A dádiva, nesse sentido, 
promove uma aliança, seja na esfera política, econômica ou cultural, 
proporcionando uma aproximação e superando a noção de contrato social. 
A dádiva é uma circulação de valores que fortalece relações voluntárias e 
obrigatórias, desinteressadas e interessadas, simbólicas e úteis.

Por isso que na complementação desse testemunho e desse enunciado, 
Freire (2001) propõe que, para além de objetivos e métodos, de programas 
e tecnologias, de projetos e currículos é necessária uma relação entre 
educador e educando, que, por meio da presença dos sujeitos educativos, 
ensinam ao aprender e aprendem ao ensinar. Isso reforça a importância 
de compreender o processo educativo que valoriza relações pautadas em 
relações de presenças e em expressões que se revelam como presentes.

Essa opção não se configura por meio de um simples gesto de dar 
alguma coisa, mas em conformidade com Bornheim, “todo Saber é um 
presente que se conquista na paciência, isto é, um presente que encontra 
sua raiz na presença, no ser presente” (2001, p. 129). Essa proposição 
contribui para que a construção dos conhecimentos, vivenciados no espaço 
educacional, não se transformem numa mercadoria a ser adquirida, mas 

Encontros e dialogos.indd   88 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   89

num presente a ser desvelado. Os saberes são, portanto, mais do que 
produtos comerciáveis; são presentes que seriam saboreados; por isso os 
saberes são sabores e os sabores são saberes.

Neste caso, o presente, para Buber (2001), se dá quando existe pre-
sença e encontro, que não precisa, necessariamente, ser física e biológica.  
O presente acontece de modo especial, quando existe um significado na 
relação e quando essa relação tem como parâmetro a gratuidade. Essas 
categorias, que se revelam nas relações pessoais e sociais, são, também, 
indicadores para projetos educacionais. 

No processo educacional e, nesse caso a presença educativa, segundo 
Castoriadis (2006), precisa desenvolver três competências: A primeira é 
despertar o estudante para que se interesse pelo fato de aprender e demonstre 
desejo por aquilo que aprende; a segunda é conscientizar o professor de 
que é preciso gostar de ensinar e adorar as crianças; e em terceiro lugar, 
criar valores e assegurar que estes façam parte da sociedade. Essas sugestões 
têm como substrato uma compreensão educativa, pautada numa relação 
entre educador e educando, que se manifesta pelo pertencimento. 

1.1.3 A presença antropológica como pertencimento

A presença como uma característica da condição humana se expressa, 
ainda, por um movimento de pertencimento. De acordo com Roca,  
“a tarefa mais urgente no campo educacional consiste em ativar uma nova 
consciência e novos atores sociais que canalizem o sentido de pertença e 
os vínculos humanos no novo cenário da mundialização” (1999, p. 49). 
A presença-pertença contribui para com o fortalecimento da identidade 
pessoal, com a significância do processo pedagógico e com a responsabilidade 
para com um projeto societário. 

Para fortalecer tais dimensões, diversas poderiam ser as iniciativas, mas 
no conjunto da reflexão pedagógica podem ser citadas, segundo Boff, “as 
virtudes da hospitalidade, da convivência, da tolerância e da comensalidade” 
(2005, p. 31). Esses pressupostos, embora eclipsados pela predominância 

Encontros e dialogos.indd   89 19/01/2015   09:57:40



90   |   Luiz Síveres

comercial e instrumental, seriam recuperados para fortalecer uma dinâmica 
de presença convivencial, com o objetivo de fazer do processo pedagógico 
um movimento de esperança. 

Além da esfera pessoal, a presença como um pertencimento amplia 
as relações e pode incorporar a dimensão social, porque somente o ser 
humano, segundo Freire, “é um ser de relação num mundo de relações. Sua 
presença num tal mundo, presença que é um estar com, compreende um 
permanente defrontar-se com ele” (1977, p. 39). Nesse caso, estar presente 
revela uma intensidade participativa que se conjuga com os benefícios que 
a própria cidadania disponibiliza.

Essa dinâmica circular vai se ampliando cada vez mais, a ponto de 
integrar o sujeito na sua individualidade e na sua sociabilidade e, na 
conjuntura atual, na esfera planetária. Nesta abordagem, a reflexão e  
a prática ecológica são uma das condições essenciais para se sentir perten-
cente, também, à natureza e, nesse caso, o homem é um ser que pertence 
à natureza e a natureza pertence ao homem, formando uma simbiose 
humano-natural.

Essas relações de pertencimento pessoal, social e ambiental, além de 
ser um movimento para fora, também são uma energia de fluxo retornável 
porque, de acordo com Stengers, “A referência a uma revolução cultural 
é demasiado solidária de um pensamento de alienação, orientado para as 
cadeias que é preciso sacudir e que basta sacudir, a fim de que os humanos 
reencontrem o que por direito lhes pertenceria”. (2004, p. 146). Pertencer, 
nesse caso, é um movimento vinculante em direção ao outro e também 
uma dinâmica de acolhimento do outro.

A presença educativa, na qual estariam envolvidas as dinâmicas 
afetiva, intelectiva e operativa, pode contribuir, significativamente, com 
um processo de humanização, tendo como pressuposto a vivência da 
temporalidade, o exercício da dádiva e a experiência do pertencimento e, 
com base nessas propostas, sugere-se a presença como uma categoria que 
tem uma característica epistemológica. 

Encontros e dialogos.indd   90 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   91

1.2 A presença epistemológica

A presença no campo epistemológico também é compreendida 
com base no pressuposto dialogal que tem como referência o encontro. 
Esse encontro dialógico pode se realizar entre os próprios cientistas, 
mas, segundo sugestão de Stengers (2004), eles precisam extrapolar 
toda forma monológica de construção do conhecimento. Essa proposta 
não se caracteriza apenas como uma questão acadêmica, mas segundo a 
autora, é um problema político, cultural e social porque, caso contrário, 
voltam-se séculos na história, quando os saberes eram encomendados 
para reforçar o poder daqueles que estavam em postos de dominação. 
Por isso é recomendável que o diálogo esteja presente em todas as formas 
de construção e reconstrução do conhecimento, objetivando alcançar o 
conjunto da humanidade.

Existe, portanto, um desafio para tornar presente os conhecimentos 
já produzidos pela humanidade, bem como aqueles que estão sendo 
construídos atualmente, pelo fato de existir uma filtragem para essa 
aproximação e pelo fato de serem reconhecidos, principalmente, aqueles 
que foram experimentados em laboratórios ou patenteados pelas agências 
reguladoras. Para amenizar essa tendência, conforme proposta de Stengers 
(2004), a ciência precisa sair do confinamento e partir para o ar livre, 
tornando-se presente em outros ambientes científicos e sociais.

Por outro lado, a diversidade e a pluralidade de conhecimentos estariam 
sendo desperdiçadas, segundo Santos (2004), pela lógica da monocultura 
do saber, considerado o critério único de validade e de verdade. Essa 
constatação levanta a possibilidade de não atrelar os processos educativos 
apenas aos conhecimentos produzidos em laboratórios, mas de incorporar 
os conhecimentos vivenciados na história da humanidade.

Para potencializar um conhecimento mais aberto, mais amplo e 
mais transversal, é recomendável, portanto, retomar a originalidade 
grega do termo “epistemologia” (episteme), que para Aristóteles (2002) 
significava o conhecimento racional com base na ciência matemática. Esse 
enunciado percorreu a história da humanidade, e aquilo que, atualmente, 

Encontros e dialogos.indd   91 19/01/2015   09:57:40



92   |   Luiz Síveres

compreendemos como ciência estaria mais vinculado aos conhecimentos 
práticos (empeiría). Mas, independentemente dessa evolução e dessas 
influências, a epistemologia é compreendida nesta obra com um recorte 
mais filosófico, que, consoante Gadamer (2009), é uma reflexão sobre 
aquilo que é a configuração da vida humana.

Considerando, portanto, que a epistemologia será compreendida 
como uma atitude reflexiva, proposta avaliada como mais apropriada para 
contribuir com um projeto mais dialógico, a presença epistemológica, 
entre distintas abordagens, será formulada como autoconhecimento, como 
reconhecimento e como engajamento. 

1.2.1 A presença epistemológica como autoconhecimento

Desde os primórdios do conhecimento filosófico, no diálogo que 
Sócrates estabeleceu com os seus discípulos, estava presente a necessidade  
do autoconhecimento por meio da constante lembrança da inscrição no 
portal de Delphos: “Conhece-te a ti mesmo”. Além de se lançar uma 
compreensão sobre si mesmo, era necessário, também, conhecer a origem 
e a finalidade da própria história, a raiz e o enraizamento do próprio 
conhecimento, a ascendência e a descendência da própria cultura.

Nessa cidade havia, porém, um templo dedicado a Apolo, considerado 
o deus da luz, do conhecimento e da sabedoria, e na sua soleira é que se 
deu o famoso diálogo entre Sócrates e o Oráculo, onde esse lhe perguntou: 
“O que você sabe?” Sócrates respondeu: “Só sei que nada sei”. Diante 
de tal resposta, o Oráculo afirmou: “Sócrates é o mais sábio de todos os 
homens, pois é o único que sabe que não sabe”. A consciência de que 
não se sabe torna-se o imperativo para buscar sempre a sabedoria e, nesse 
caso, não se trata da constatação de uma ignorância, mas da afirmação das 
possibilidades e da necessidade de construir, continuamente, a sabedoria.

De modo geral, a construção do conhecimento se dá a partir dos 
fenômenos mais evidentes, dos problemas que mais impressionam ou 
das situações mais abrangentes. Mas além desse horizonte mais extenso, 
a sabedoria do Oráculo indicaria se ocupar e preocupar, para além da 

Encontros e dialogos.indd   92 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   93

perplexidade da realidade, com a complexidade do sujeito, por isso a 
importância do autoconhecimento. Tal procedimento não seria uma prática 
intimista, mas um convite para construir um pensamento autônomo; não 
seria uma atividade individualista, mas um exercício de análise de si em 
vista de expandir um amor à humanidade.

Para contribuir com esse processo do autoconhecimento, é recomen-
dável enfrentar o desafio do próprio conhecimento, que seria, segundo 
Wagner, “o de procurar a relação, adequada a cada situação, entre a  
expectativa e a experiência”. (2004, p. 119). Isso revela a importância de 
incorporar ao autoconhecimento uma série de expectativas e perspectivas 
para formar um ser humano mais inteiro e íntegro, mas, ao mesmo tempo, 
pleno de experiências, que possam ser realizadas pessoalmente, bem como 
na relação com os outros.

Nessas relações, o conhecimento como autoconhecimento tem como 
centro, de acordo com Chauí, “a figura do sujeito do conhecimento, 
entendido como consciência de si reflexiva ou atividade racional que conhece 
a si mesma” (2009, p. 167). Esse nível de consciência, compreendido de 
forma passiva, vivida ou reflexiva, predominou na história da humanidade, 
mas atualmente pode-se contar com outras abordagens que remetem o 
autoconhecimento, também, para o nível do inconsciente.

No processo educativo o autoconhecimento é um elemento importante 
a ser considerado, principalmente por potencializar a autonomia do sujeito 
e a emancipação do processo de construir conhecimentos compatíveis 
com seu desenvolvimento. Mas diante das distintas possibilidades para 
se compreender a epistemologia como autoconhecimento é adequado ter 
presente as razões que movem os sujeitos para se conhecerem e construírem 
conhecimentos que sejam reconhecidos pela humanidade.

1.2.2 A presença epistemológica como reconhecimento

A presença, na sua relação com o saber, desencadeia a oportunidade de 
perceber iniciativas que permitem fazer o reconhecimento daquilo que já foi 
produzido na história, buscando as dificuldades e potencialidades que tais 

Encontros e dialogos.indd   93 19/01/2015   09:57:40



94   |   Luiz Síveres

conhecimentos proporcionaram à civilização humana. O reconhecimento, 
na filosofia antiga, identificava-se, segundo Vaz (2000), com a reflexão sobre 
a amizade (philía), não como ocupação afetiva, mas como preocupação 
com a ética. Posteriormente, o reconhecimento na história da civilização 
humana passou por uma educação ética que buscou superar a dominação 
entre senhor e escravo e propôs uma relação de fraternidade-proximidade e, 
nesse caso, o reconhecimento, como expressão do conhecimento, assumiu 
a forma de reflexividade.

Em uma percepção bastante panorâmica é possível, porém, perceber 
que houve, em conformidade com Santos (2004), o fortalecimento de 
uma monocultura do conhecimento, aprofundada nos últimos séculos pela 
globalização, tornando quase invisíveis e inviáveis conhecimentos mais locais 
ou regionais, conhecimentos mais ancestrais ou artesanais, conhecimentos 
mais poéticos ou simbólicos, mais qualitativos ou quânticos. Nesse caso 
é possível afirmar que houve a predominância de conhecimentos mais 
globais, modernos, racionais e quantitativos, em detrimento de formas 
alternativas de conhecimento.

Além desse caráter universal do conhecimento, no contexto 
contemporâneo existe, ainda, a predominância de uma epistemologia 
baseada “num modelo representacional de uma racionalidade calculista que 
busca dominar e controlar o mundo que está à sua volta” (DALBOSCO, 
2007, p. 80). Esses padrões dominantes, marcados pelo “uni-versal” e 
pelo “re-presentacional”, não são capazes de compreender a amplitude 
dos conhecimentos, atrelando-se, geralmente, a relações demarcadas por 
sujeito e objeto.

Sem desmerecer essa tendência, é recomendável, no entanto, buscar o 
reconhecimento de outros conhecimentos por meio da reciprocidade e da 
complementaridade entre a diversidade de conhecimentos. Isso demanda, 
muitas vezes, a desconstrução de parâmetros que permitem a incorporação 
de conhecimentos que passam apenas por uma filtragem que responde às 
necessidades dos grupos hegemônicos ou das situações dominantes.

As experiências de reconhecimento se dão, seguindo proposta de 
Santos (2004), por meio do diálogo e do conflito. Isso pode ser mais bem 
codificado na medida em que se estabelece uma relação entre a diversidade 

Encontros e dialogos.indd   94 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   95

e a diferença e na possibilidade de tais atributos estarem presentes na 
criação e sistematização do conhecimento. A tendência é que este seja 
conhecido por aqueles que o criaram e sistematizaram, mas reconhecido 
como importante e necessário pela humanidade. 

No entendimento, portanto, de se apontar a necessidade de a presença 
epistemológica ser reconhecida, é incompreensível, de acordo com Freire, 
que “a consciência de minha presença no mundo não significasse já a 
impossibilidade de minha ausência na construção da própria presença” 
(2000, p. 113). A consciência de estar presente, junto com outras presenças, 
define a responsabilidade ética de estar no mundo como sujeitos conscientes 
e participantes de um processo que busca concretizar um sonho, construir 
uma utopia e vivenciar a esperança, reconhecendo a importância do 
conhecimento da história da humanidade.

No processo educativo, o reconhecimento dos conhecimentos busca, 
justamente, valorizar as distintas origens, sejam elas próximas ou distantes, 
atuais ou antigas, simples ou complexas, bem como os diversos formuladores 
do conhecimento, sejam eles científicos ou populares, acadêmicos ou 
sociais, técnicos ou poéticos. O conjunto dessas possibilidades apontaria, 
no entanto, para uma epistemologia como engajamento.

1.2.3 A presença epistemológica como engajamento

A presença é um estar no mundo e na história, mas não como algo 
que se insere no mundo, mas como algo que revela ser um eu-mundo. Por 
isso, não existe a separação entre o eu e o mundo porque formam uma 
única constelação, e tal disposição seria um estar no mundo como devir, 
como um ser estando, passando da realidade para a possibilidade. O ser 
humano não seria um produto genético disponibilizado para o mundo, 
mas um sujeito que estaria, de acordo com Freire (1998), consciente de 
sua responsabilidade ética para estar e mover-se no mundo, buscando uma 
melhor condição de vida existencial e social.

Nesse caso é recomendável entender que a epistemologia, na sua 
compreensão mais ampla, não pode estar distanciada da realidade do 

Encontros e dialogos.indd   95 19/01/2015   09:57:40



96   |   Luiz Síveres

cotidiano e nem estar sitiada em laboratórios, mas, conforme Visvanathan, 
“a epistemologia determina as hipóteses da vida. A ciência como 
desenvolvimento, plano, experiência e pedagogia determina as hipóteses de 
vida de uma diversidade de pessoas” (2004, p. 759). Além dessa diversidade 
pessoal, existe, também, uma diversidade social que afeta ou que é afetada 
pelas ciências e, para isso, é necessário romper com o paradigma mais 
hierárquico das ciências, que acredita num fundamentalismo científico 
pautado na transferência de tecnologia, e exercitar, inclusive com a 
presença dos cientistas, uma expressão mais participativa e mais valorativa 
da diversidade de conhecimentos e de tecnologias.

Por essa razão, uma epistemologia engajada revela, segundo Freire 
(2000), uma disposição de estar no mundo como presença, mas isso é um 
risco de todo ser humano, seja pelas suas realizações pessoais, seja pelos 
projetos sociais, e, nesse caso, a condição de existentes configura os humanos 
para o risco, que se transforma em energia mobilizadora dos sujeitos  
e transformadora da sociedade. Tal presença no mundo implica opções e 
decisões, distanciando-se de uma atitude de neutralidade e aproximando-
se de ações de politicidade e de eticidade.

A presença no mundo por meio de uma epistemologia que revela 
engajamento não é, portanto, uma constatação da realidade ou uma 
adaptação a ela, mas uma possibilidade de problematizá-la para, então, 
buscar formas de transformação. A presença, principalmente em realidades 
adversas, exige, por sua vez, processos profundos de mudança e tal 
disposição compromete os sujeitos históricos porque, de acordo com Freire,  
“não posso estar no mundo de luvas nas mãos constatando apenas” (2000, 
p. 80). Essa disposição de passar de contatos para vínculos, de promessas 
para compromissos ou de luvas para as mãos, demanda um empenho pela 
justiça e, nesse caso, a presença é uma convocação para a justiça.

Essa presença não se estabelece apenas como um estar presente, mas 
como um estar presente com ele na história, e essa atitude é reconhecida, em 
conformidade com Freire, “como possibilidade e não como determinação. 
O mundo não é. O mundo está sendo” (2000, p. 79). A presença é, nesse 
caso, uma acolhida daquilo que pode se transformar em conhecimento. 
Nesse caso, a presença com é que define a possibilidade de estabelecer laços 

Encontros e dialogos.indd   96 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   97

de responsabilidade para construir um mundo que pode ser digno para 
todos e, nesse caso, a escola, de acordo com Teixeira (2000), não pode se 
perpetuar na vida social presente, mas deve se transformar numa dinâmica 
do próprio aperfeiçoamento social.

Essa disposição contribui, no entanto, com o desenvolvimento do 
conhecimento e, em decorrência disso, se pode fortalecer a qualidade de 
vida. Conforme Bonder (2001), a relação é que permite o estado de pre-
sença, e ela é a única forma de se realizar aquilo que é apropriado realizar. 
Nesse aspecto, o conhecimento compreendido como engajamento, pode 
ser realizado como uma presença significativa da condição humana.

No processo educativo, o conhecimento como engajamento aponta 
para o exercício da cidadania, que pode ser promovido pela consciência 
pessoal no ambiente educativo, mas que pode ser praticado no cotidiano 
da sociedade, seja nas esferas mais simples ou naquelas mais complexas, 
seja por iniciativas mais localizadas ou em processos mais coletivos, seja 
para beneficiar pessoas singulares ou para promover mudanças sociais.

Portanto, enquanto a presença dialogal epistemológica for compreen-
dida, entre outras abordagens, como autoconhecimento, reconhecimento 
e engajamento, pode-se solicitar dela uma contribuição para desenvolver 
uma presença pedagógica. 

1.3 A presença pedagógica

A dimensão pedagógica tem como pressuposto o componente 
antropológico e epistemológico, porque o ser e o saber são, assim, 
pressuposições do agir pedagógico. Com base nessas dimensões, a pedagogia 
é compreendida como uma relação entre teoria e prática, como uma 
articulação entre reflexão e ação ou como uma interação entre aprender e 
ensinar. A pedagogia é compreendida, assim, como uma relação dialogal.

A presença dialogal pedagógica, no processo educativo, é um atributo 
importante dos sujeitos educacionais e dos processos educativos e, para 
isso, sugere-se que a presença seja um atributo humano que pela sua 
capacidade reflexiva e transformadora revela a consciência de estar no 

Encontros e dialogos.indd   97 19/01/2015   09:57:40



98   |   Luiz Síveres

mundo e intervém nele produzindo cultura e construindo a história. Essa 
dinâmica da presença revela a própria condição humana e a possibilidade 
de estar com os outros, caracterizando essa energia como um indicador 
significativo no percurso educativo.

Essa presença, como processo pedagógico, não se restringe a uma 
presença física, mas se assemelha ao que Freire diz: “que sua presença se 
vá tornando convivência, que seu estar no contexto vá virando estar com 
ele” (1998, p. 85). Isso revela que a disposição da presença se transforma 
em copresença, fazendo dessa dinâmica uma atitude educativa, mais do 
que uma simples atividade pedagógica.

Por isso que toda educação implica, inicialmente, uma presença 
de sujeitos e, em conformidade com Freire, “o sujeito que, ensinando, 
aprende e o sujeito que, aprendendo, ensina” (2001, p. 68). Essa presença 
de sujeitos projeta, posteriormente, para os objetos do conhecimento, para 
os conteúdos da prática educativa e para as metodologias de ensino, um 
processo significativo de aprendizagem.

Nesse direcionamento, Ricoeur afirma que “a presença, em última 
instância, é o próprio das pessoas e são estas que conferem presença às 
coisas mesmas” (2009, p. 310). Essa proposta seria um antídoto às presenças 
que são pura representação do sujeito ou pura identificação com o objeto, 
exigindo que a presença potencialize relações intersubjetivas que façam da 
existência do outro uma existência valorativa.

Na possibilidade de vivenciar a presença e de experimentar a presença 
de outros, é possível entrar numa dinâmica que torna o ser humano mais 
humano e, assim, capaz de promover a humanidade. Essa dinâmica está 
presente no processo educativo e, assim, pedagogicamente, quando se 
estiver presente com o ser e o existir, isto é, com todos os sentimentos e 
pensamentos, é possível fazer desse ato uma atividade educativa. Portanto, 
quanto mais se vivencia o ser e o saber, tanto melhor se pode desenvolver 
o agir pedagógico.

Da mesma forma, a dimensão epistemológica é algo inerente à 
condição humana e o ser humano, com a possibilidade de saber, desenvolve 
um processo de construção e reconstrução do conhecimento. No âmbito 

Encontros e dialogos.indd   98 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   99

educacional, o conhecimento é um dos elementos que transita na relação 
entre educador e educando e, portanto, sob a ótica do educador, o saber 
contribui com o interesse do educando no processo educativo.

Por essa razão, no contexto atual, o sujeito educativo é compreendido 
por uma infinidade de argumentos e por uma diversidade de pressupostos, 
mas, para contribuir com o objetivo dessa reflexão, são considerados os 
aspectos da singularidade, da sociabilidade e da historicidade, elementos 
essenciais para agregar um valor expressivo ao princípio pedagógico como 
presença.

1.3.1 A presença pedagógica como singularidade

No processo educativo, a singularidade como uma categoria da 
pedagogia da presença busca caracterizar os sujeitos educativos para a 
compreensão de que cada ser humano é singular e se expressa por meio de  
aptidões, competências e talentos, características que são peculiares  
de cada indivíduo. Acolher e respeitar a singularidade, num ambiente de 
pluralidades, é o desafio pedagógico que pode ser exercitado com muita 
consciência no cotidiano dos encontros educacionais.

A singularidade foi, inicialmente, um argumento inerente a todos 
os processos educativos, porém, em alguns momentos da história, ela foi 
relegada mais à atuação de ensinar do educador; em outros, à dinâmica de 
aprendizagem do educando; em outros, ainda, aos processos aprendentes 
do educador e do educando. Como elemento comum a esses distintos 
processos, a singularidade no projeto educacional pode se tornar uma 
conquista do cotidiano educativo.

Diante desse pressuposto, a singularidade não é uma impressão digital 
que se imprime no sujeito, mas uma potencialidade que faz nascer e crescer 
o sujeito. Segundo Castoriadis (2009), a autonomia singular se realiza no 
contexto da criação histórica, não como fechamento, mas como abertura, 
potencializando um novo jeito de existir ou uma nova forma existente. 
Com base nessa proposta, a singularidade pode ser tanto individual como 

Encontros e dialogos.indd   99 19/01/2015   09:57:40



100   |   Luiz Síveres

coletiva e, por isso, na esfera pessoal, a singularidade é um constante 
processo de criação e, na esfera social, ela existe como concepção de um 
projeto político de igualdade e de liberdade. 

Além dessa categoria de criação individual e social, a singularidade, 
na proposição de Mieth (2007), pode ser compreendida como um 
princípio livre de autocomprometimento. Em conformidade com o autor, 
tal comprometimento tem a ver com a capacidade de constituir uma 
existência ética que favorece a dignidade humana, e tal procedimento 
revela a importância de ter consciência de si e das relações que possibilitam 
construir novos sujeitos envolvidos com uma nova história.

Na diversidade de processos de aprendizagem, vale destacar a 
aprendizagem cooperativa, que compreende o educador e o educando como 
sujeitos de saberes, que, em diálogo com outros sujeitos, potencializariam a 
construção de novos saberes. Tal processo considera, portanto, a singularidade, 
compreendida como uma conquista cotidiana que se realiza por meio da 
afirmação pessoal e da interatividade social.

Para além dessa conquista diária, a singularidade é uma categoria que 
tem exigências de respeitabilidade para com o processo de aprendizagem de 
cada aprendiz e, nesse caso, a singularidade não é uma delegação de poder, 
mas um exercício que potencializa as próprias energias para a construção 
de relações individuais e coletivas.

A singularidade, além de constituir-se nesse exercício, é uma arte e, 
na sugestão de Larrosa, “talvez a arte da educação não seja outra senão 
a arte de fazer com que cada um torne-se em si mesmo, até sua própria 
altura, até o melhor de suas possibilidades” (2005, p. 45). A arte, no 
espaço educativo, compreende a possibilidade pela qual cada um pode ser 
o sujeito de seu ato de aprendizagem e a singularidade um processo que 
desencadeia a potencialidade individual, social e educacional.

Depois de considerar a singularidade como uma primeira característica 
da presença pedagógica, é recomendável que ela se crie e recrie na medida 
em que houver uma interação forte e significativa com os outros sujeitos 
e com as outras realidades. Dessa forma, a singularidade se vincula 
à sociabilidade dentro de um determinado marco cultural e de uma 
determinada conjuntura social.

Encontros e dialogos.indd   100 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   101

1.3.2 A presença pedagógica como sociabilidade

No processo educativo, a sociabilidade é uma condição essencial, não 
apenas para formatar um comportamento sociável, mas para criar uma 
responsabilidade social, pela qual se constroem e reconstrem as mudanças 
exigidas pelas dinâmicas históricas. Nesse caso, a sociabilidade, como um 
componente da presença, caracteriza-se pelo comportamento sociável e 
pelo compromisso social.

A presença como sociabilidade, num projeto educativo, tem como 
base as inter- relações de sujeitos. Nesse caso a sociabilidade revela-se como 
uma energia, que na proposição de Arruda e Boff (2004), contribui para 
o empoderamento do cidadão e da coletividade, a cooperação pessoal e 
social, e a educação contínua para o exercício dessa presença pedagógica. 
Dessa forma, a sociabilidade não se torna um simples atributo do sujeito, 
mas a própria razão de ser como sujeito que se torna presente por meio 
de sua sociabilidade.

Nesse caso, a presença, de acordo com Visvanathan (2004), é diferente 
de participação, porque o processo participativo está mais vinculado a uma  
representação classificatória e a uma expressão de funcionalidade; a pre-
sença, à disposição de uma identidade e uma declaração de finalidade;  
a participação estaria pautada numa ação participativa e a presença numa 
atitude reveladora do próprio sujeito.

A presença como uma dimensão pedagógica de sociabilidade se 
concretiza na constituição da cidade (pólis), na qual o sujeito efetiva 
plenamente sua condição humana. A sociabilidade é, portanto, um 
elemento natural do sujeito, e sua realização, como ser político, transcorre 
como exigência de viver e conviver em sociedade. Dessa forma, a presença 
pedagógica como sociabilidade é, portanto, uma condição inerente e 
integrada ao ser humano e às suas relações.

A sociabilidade foi um tema bastante abordado, também, por  
Durkheim (1978), principalmente quando defendia a ideia de que a 
educação não era apenas o despertar da natureza educativa do ser humano, 
mas, principalmente, da expectativa que a sociedade tem para com aquele 
ser humano. Nesse sentido, a educação é uma obra da sociedade porque é 

Encontros e dialogos.indd   101 19/01/2015   09:57:40



102   |   Luiz Síveres

para ela que se deveria formar o ser humano. Num percurso similar, Teixeira 
(2000) sugere que a educação e a sociedade são processos fundamentais 
que se influenciam mutuamente e, com base nesse argumento, não existe 
educação ou sociedade, mas um processo educativo e um processo de 
sociabilidade.

Porém, diante da fragilidade do processo educacional, cada vez mais 
a presença dos sujeitos educativos é importante, seja para ampliar as 
possibilidades de conhecimento, para valorizar as aprendizagens ou para 
exercitar a sociabilidade. Num contexto, portanto, que exige cada vez mais 
o exercício das sociabilidades, o projeto pedagógico pode contribuir com 
a presença como uma forma privilegiada de construir a história.

1.3.3 A presença pedagógica como historicidade

A presença é um elemento importante da condição humana e de 
seu percurso pedagógico. O percurso pedagógico da historicidade busca, 
porém, apresentar o mundo ao educando e integrar o educando na 
realidade histórica. Assim, o ser humano se educa quando se ocupa do 
mundo e quando se preocupa com ele, e o educador desempenha sua 
função educadora na possibilidade de, segundo Buber (1982), conseguir 
recolher as forças construtivas do mundo.

Percebe-se, no entanto, que a maioria da população consegue viver o 
presente apenas como uma condição elementar. Isso foi percebido por Arroyo 
(2012), ao entender que os sujeitos educativos se mobilizam, geralmente, 
para dar conta de um presente sem horizontes. Tal constatação revela a 
necessidade de se dar um passo no caminho que conduz o presente para 
horizontes de historicidade, isto é, para horizontes de esperança.

A presença pedagógica remete, ainda, o sujeito educativo para a 
historicidade, isto é, para um processo histórico que, segundo Maturana 
e Varela (1994), colabora com a auto-organização e com a realização 
individual e histórica. Essa atitude fortalece uma relação dialógica entre 
a consciência pessoal e a referência relacional com os outros organismos e 
sistemas, desencadeada por uma auto e hetero-organização.

Encontros e dialogos.indd   102 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   103

Dessa forma, de acordo com Castoriadis, “a heterenomia de uma 
sociedade – como de um indivíduo – exprime-se e instrumenta-se também 
na relação que ela instaura com sua história e com a história” (2009,  
p. 28). O desenvolvimento do sujeito se faz de forma endógena por meio 
da hereditariedade e do potencial genético e, de maneira exógena, por meio 
da cultura e do desenvolvimento social, aspectos essenciais para constituir 
um sujeito histórico.

O sujeito vive numa comunidade humana, mas interage com diver-
sas comunidades, seja no trabalho, na expressão religiosa, na preferência 
partidária, formando uma rede de comunidades que não se organizam 
no mesmo espaço e tempo, mas em espacialidades e temporalidades 
diferenciadas. As práticas da atividade subjetiva são, segundo Severino, 
“condições fundamentais para uma existência autenticamente humana.  
O pleno desenvolvimento das capacidades subjetivas é mediação insubsti-
tuível de humanização” (2007, p. 178). Esse é o desafio para se construir 
uma história digna da convivência dos humanos.

Nesse processo de construção histórica, talvez a educação tenha 
sido de fundamental importância, não apenas porque foi uma energia 
de desenvolvimento social, mas, no entendimento de Freire, porque a 
“educação tem historicidade” (2000, p. 120). Aqui se faz referência não 
tanto à instituição educativa, mas ao princípio educacional, que, de uma 
forma ou outra, esteve presente em todos os períodos da história da 
humanidade e por meio dela contribuiu com a história.

O processo educativo, na perspectiva de uma presença histórica, 
não se esgota num período específico, mas recupera a herança histórica 
e a projeta, necessariamente, para o futuro. Apontar as possibilidades de 
futuro é uma das dinâmicas essenciais na educação porque caracteriza 
o ser humano como histórico e, principalmente, como um fazedor da 
história, por meio de sua trajetória pessoal e profissional. O ser presença, 
na compreensão de Biesta (2013), permite que o ser se torne presença num 
mundo ou numa história única e singular, onde vai se tornando presente 
num tempo pluridimensional e num espaço intersubjetivo.

A dinâmica existencial do ser humano está sempre num estado de 
abertura, ou seja, num processo de criação e recriação de cultura. Nesse 

Encontros e dialogos.indd   103 19/01/2015   09:57:40



104   |   Luiz Síveres

processo cultural, a presença pedagógica não se faz, portanto, de forma 
individualizada e nem isolada, mas desencadeia uma consciência crítica 
dos problemas atuais, desenvolvendo uma interação com a realidade 
contemporânea e projetando, por meio da educação, uma transformação 
pessoal e social. Isto é, a presença pedagógica precisa considerar a 
singularidade, a sociabilidade e a historicidade, como possibilidades de 
potencializar a presença pedagógica.

Tais considerações revelam que a pedagogia da presença é um desafio 
que mostra que o processo educativo está começando e recomeçando sempre, 
assim como a vida humana está se criando e recriando constantemente. Nesse 
sentido, Buber afirma que “O gênero humano começa a cada hora” (1982, 
p. 5) e, dessa forma, a vida e o processo educacional, além de configurarem 
uma evolução entre o passado e o futuro, são uma manifestação do presente 
que vai se construindo e reconstruindo infinitamente.

Na dimensão antropológica, não é possível reduzir o ser humano a 
uma simples presença e, por essa razão, Heidegger (2012) buscou destruir 
uma história pautada na ontologia do ser como presença entendida como 
fatual e destacar a presença como possibilidade do sentido do ser. Assim, 
a presença seria uma probabilidade existencial do sentido do ser e com 
essa proposição o autor faz uma crítica à metafísica clássica e à ciência 
moderna, porque ambas não contemplam a pergunta pelo sentido do ser. 
Portanto, o ser humano é um ser que, pela sua presença, pergunta-se pelo 
sentido do ser.

Na dimensão epistemológica, a presença é um questionamento 
sobre o percurso sociocultural que permitiu que muitos conhecimentos 
estivessem ausentes ou que fossem ausentados do processo educacional. 
Além desse argumento, é necessário promover um projeto pedagógico no 
qual a presença dos conhecimentos amplie a compreensão das ciências 
do passado e potencialize o sentido do conhecimento para o futuro. 
O princípio da categoria epistemológica precisa, nesse caso, tornar 
o conhecimento significativo para o momento presente da condição 
humana, sem desconsiderar a herança do passado e a esperança no futuro 
da humanidade.

Encontros e dialogos.indd   104 19/01/2015   09:57:40



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   105

Na dimensão pedagógica, a presença é um atributo de sujeitos que, 
pela sua atitude comportamental, se fazem presentes pela sua disposição 
humana, pela conduta educativa e pela proposição de um percurso que 
pode ser percorrido de mãos dadas, fato que revela a originalidade peda-
gógica. Por outro lado, porém, é recomendável desenvolver uma atividade 
educacional capaz de promover um projeto no qual a presença de pessoas 
e grupos, de metodologias e tecnologias, de objetivos e finalidades con-
tribuam com um processo que potencialize o desenvolvimento pessoal e 
o envolvimento social.

A pedagogia da presença, no processo educativo, tem como potenciali-
dade transversal o encontro, que é uma energia dialogal que se caracteriza, 
como um projeto educacional que exige uma relação interpessoal, uma 
compreensão multidimensional do conhecimento e uma interação entre 
os procedimentos pedagógicos. Tendo, portanto, apresentado a pedagogia 
da presença por meio das diretrizes antropológica, epistemológica e peda-
gógica, pode-se peregrinar para a pedagogia da proximidade.

2 Pedagogia da proximidade

Depois de ter percorrido a pedagogia da presença, o processo  
educativo, por meio da pedagogia da proximidade, mostra as possibilidades 
de ser, de saber e de vivenciar a aproximação. Cada uma dessas dimensões 
é apresentada de forma particular, mas é o conjunto da tríade que 
contribui com o procedimento educacional caracterizado pelo percurso 
da proximidade. 

A pedagogia da proximidade é desenvolvida de inúmeras maneiras, 
mas é sugestivo priorizar uma aproximação com a história pessoal e social 
dos educadores e educandos e, nesse caso, ela significa um aproximar-se 
da realidade e da vida dos sujeitos educativos; diante desse desafio, tal 
processo não pode ater-se a uma observação ou a um contato, aspectos 
preponderantes no contexto atual, mas exige maior interação e vínculo 
mais significativo.

Encontros e dialogos.indd   105 19/01/2015   09:57:41



106   |   Luiz Síveres

É oportuno reconhecer, no entanto, que o movimento de proximidade 
era bastante valorizado nas relações familiares, nas manifestações de 
vizinhança, nas celebrações religiosas, nas ocupações profissionais ou nos 
acontecimentos sociais. Aos poucos esses movimentos foram perdendo 
seu simbolismo de encontro e de pertença e passaram a ser uma simples 
amostra da convivência social. Nesse sentido, a proximidade passou a ser 
muito mais ocasional, abafando em parte essa energia de acolhimento,  
de partilha e de solidariedade.

No ambiente educacional, principalmente em realidades mais grupais, 
a proximidade também era muito apreciada, mas com a proposta de uma 
educação em série, de turmas com um número elevado de estudantes e 
de professores que atuam em distintas instituições, esse processo ficou 
comprometido. Por isso é necessário recuperar a dinâmica da proximidade 
educativa, porque ela é fator importante para a formação pessoal e para 
a capacitação profissional, bem como é um elemento extraordinário para 
o exercício da cidadania. 

Tendo como referência essa compreensão, a proximidade desenvolve, 
segundo Roca (1999), um clima caloroso e acolhedor, objetivando 
minimizar a força do consumismo e do materialismo e diluir a energia 
do individualismo e do egoísmo. Nessa perspectiva, a proximidade não 
é apenas um movimento físico, mas uma dinâmica questionadora de um 
projeto de sociedade e um movimento propositor da realização humana, 
efetivando uma conectividade de aproximação do contexto histórico da 
educação.

Além de uma proximidade histórica, é recomendado estabelecer 
uma relação pessoal de face a face e, nesse caso, esta poderia ser feita pela 
integração entre a razão e ação, mas potencializada, principalmente, pelo 
afeto. A emoção é o dinamismo que promove o afastamento ou a aproximação 
e, quando se é afetado, há um deslocamento, seja para distanciar ou para 
aproximar, e tal relação de face a face ocorre no nível mais singular, mas 
pode envolver, também, toda uma cultura. 

Considerando a proposta de Levinas (2005), de que a proximidade 
do outro é revelada pela expressão do rosto, concorda-se que esse gesto 
manifesta a significância do rosto do outro, permitindo, por um lado,  

Encontros e dialogos.indd   106 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   107

a retirada das máscaras e, por outro, o desvelamento do rosto do outro. Diante 
da revelação do rosto do outro, exige-se uma atitude de responsabilidade 
que se expressa na hospitalidade, na gratuidade e na solidariedade, aspectos 
essenciais que contribuem para potencializar a proximidade.

Para além dessa dimensão histórica e pessoal, uma das possibilidades 
para desencadear um movimento de proximidade é a convivência social. 
Por essa razão, Freire afirma que “sua presença se vá tornando convivência, 
que seu estar no contexto vá virando estar com ele” (1998, p. 85). Essa 
proximidade, além de ser um gesto pessoal, revela, também, uma intenção 
social, pela abordagem política, econômica ou cultural, inaugurando 
um convívio educativo e contribuindo com a solução dos problemas da 
humanidade.

Com base nessas premissas a pedagogia da proximidade, no processo 
pedagógico, é um elemento essencial do projeto educativo porque permite 
estabelecer uma sinergia que potencializa um movimento de proximidade 
com os conhecimentos disponibilizados pela civilização humana, uma 
dinâmica de criação e recriação de novos saberes e um movimento que 
aponta para os grandes desafios da humanidade.

No processo pedagógico contemporâneo, percebe-se, no entanto, 
um distanciamento das finalidades da educação e uma justaposição das 
funcionalidades educativas, um atrofiamento dos assuntos éticos e um 
aumento das questões técnicas, um fortalecimento do individualismo em 
detrimento de uma ação cooperativa na educação. Tais desafios revelam 
a necessidade e a importância de um processo de proximidade educativa,  
e essa disposição é considerada importante porque posiciona as pessoas e 
as instituições num universo de diversas formas de conectividade.

Essas características, quando contempladas no processo educacional, 
contribuem com um procedimento de aproximação da realidade social, 
dos problemas globais e dos fatores culturais, bem como aproximação aos 
valores pessoais, institucionais e culturais dos processos educativos. É por 
isso que acercar-se dos sujeitos (antropologia), dos saberes (epistemologia) 
e dos processos educativos (pedagogia) é o objetivo do percurso que deve 
ser seguido no caminho da proximidade dialogal.

Encontros e dialogos.indd   107 19/01/2015   09:57:41



108   |   Luiz Síveres

2.1 A proximidade antropológica

O ser humano é constituído por uma infinidade de características e, 
no conjunto destes atributos, a possibilidade de se aproximar do outro e 
tornar o outro próximo é um dos grandes desafios da vida contemporânea. 
Essa disposição de proximidade não se esgota nas relações individuais, 
mas é incorporada, também, nas manifestações sociais e nas expressões 
culturais. É na diversidade destas relações, portanto, que se pode estabelecer 
o encontro como uma categoria privilegiada para promover a proximidade.

Para desencadear um processo de aproximação, distintas forças podem 
ser despertadas, mas a paixão (pathos) por uma pessoa, por um ideal ou por 
um projeto se torna essa energia desencadeadora. Considerando, portanto, 
que o afeto é caracterizado como uma dinâmica que move as pessoas,  
é oportuno incorporar esse aspecto no cotidiano das relações pessoais e 
institucionais, justamente para promover a proximidade, porque esta se 
constitui um perfil específico da condição humana.

Por essa razão, segundo Costa (2000), o sentido mais profundo da vida 
humana é a proximidade, aspecto que revela que o essencial da condição 
humana é o aprendizado da aproximação, que se faz, inclusive, antes de 
ser tematizado ou categorizado. Isso não inibe, porém, a subjetividade de 
cada ser humano e não destitui a singularidade de cada indivíduo, mas, 
na medida em que a proximidade se efetivar, já se estaria efetivando um 
percurso de humanização.

Acolhendo que a proximidade, na proposição de Costa (2000), é uma 
característica do sujeito, é possível afirmar que o processo de proximidade 
antecede toda forma de tematização, porque anterior a isso ocorre a 
conversão, que etimologicamente significa um verter-se ou um voltar-se 
para o outro, dinâmica que estabelece, por sua vez, uma sensibilidade que 
se configura como abertura ao outro e responsabilidade que se caracteriza 
como solidariedade.

Nesse caso, a proximidade, antes de ser pensada, é vivenciada e antes 
de ser calculada. ela é vinculada. Isso leva a reconhecer que a proximidade 
é uma aproximação que se estabelece por meio de uma relação que, muitas 
vezes, transcende as necessidades de estar mais próximo e aponta para a 

Encontros e dialogos.indd   108 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   109

possibilidade de estar sempre numa disposição de construção da própria 
subjetividade e da própria sociabilidade. Nessa dinâmica, a proximidade 
antropológica pode ser compreendida pelas dimensões da subjetividade, 
da intersubjetividade e da alteridade.

2.1.1 A proximidade antropológica como subjetividade

A subjetividade é um conceito multifacetado e esteve presente no 
percurso histórico para revelar, de uma forma ou de outra, a diversidade 
de manifestações pessoais e culturais. Não é intenção desta reflexão fazer 
um percurso por essas características conceituais, mas compreender a 
subjetividade por meio das possibilidades relacionais que podem promover 
a proximidade.

A proximidade é um atributo essencial da condição humana e Heidegger 
(2008), ao fazer referência à vizinhança entre a poesia e o pensamento, 
argumenta que o vizinho é aquele que mora na proximidade do outro, é o 
lugar onde ocorre o encontro face a face. Isso denota que não precisamos 
inventar a proximidade porque já estamos nela e, no fundo, somos 
proximidade, e os humanos habitam a proximidade; por isso, a vizinhança 
não cria a proximidade, mas a proximidade torna possível a vizinhança.

Por essa razão, a proximidade em si é uma ausência, mas, enquanto 
provocar a proximidade das pessoas, ela se torna uma presença. Tal aspecto 
confirma que a presença na proximidade é um elemento constituinte 
entre os seres humanos que se dignifica, segundo Heidegger (2008), na 
intimidade. Essa dimensão não é apenas uma manifestação afetiva, mas cada 
vez que ocorre algum tipo de proximidade, se está efetivando a intimidade, 
que é uma relação profunda entre dois seres. Esse relacionamento torna-
se um acontecimento vinculador da condição humana e quanto mais se 
exercitar essa dinâmica de proximidade, mais se estará contribuindo com 
a construção da própria humanidade.

No entendimento de Heidegger (2008), quando se en-caminha, tal 
atitude para um en-contro pode ser chamada de proximitude. Embora 
essa palavra seja um pouco estranha, ela quer revelar que os parâmetros de 

Encontros e dialogos.indd   109 19/01/2015   09:57:41



110   |   Luiz Síveres

espaço, tempo e processo não podem gerar e nem medir a proximidade, 
mas apenas promover, aqui e agora, um encontro face a face. Essa proposta 
dilui a força do tempo como uma sucessão de fatos, o espaço como 
uma dimensão geográfica e os processos como uma produção em série, 
mas fortalece a dimensão de temporalizar, que significa amadurecer; de 
especializar, que denota entreabrir; e de processualizar, que constitui o 
encontro face a face.

A proximidade é, nesse caso, um componente essencial da condição 
humana e seu efetivo exercício é capaz de promover a proximitude.  
É oportuno sugerir que os projetos educacionais potencializem, também, 
uma proximidade com o percurso histórico, com a realidade social e com 
as manifestações culturais, bem como a aproximação de grupos étnicos, 
de movimentos sociais ou de projetos transculturais. 

Essa proposta pode ser ancorada na compreensão de subjetividade 
sugerida por Arendt (2009), no sentido de que ela não seria apenas 
uma característica dos indivíduos, mas uma qualidade da interação 
humana, que pode se realizar, principalmente, por meio de uma ação 
política. Na proposição da autora, a subjetividade se vivencia em meio a 
outras subjetividades, proposição que leva, necessariamente, a entender  
a proximidade como um processo de intersubjetividade.

2.1.2 A proximidade antropológica como intersubjetividade

A intersubjetividade é, também, um componente essencial para a 
criação e o desenvolvimento da condição humana. Esse conceito percorreu, 
igualmente, a história da humanidade, mas será compreendido aqui 
como uma dimensão relacional que se estabelece entre as pessoas e as suas 
circunstâncias para promover a proximidade.

A dinâmica da intersubjetividade tem como referência uma relação 
de reciprocidade que, no fundo, é a expressão ética das pessoas e das 
comunidades. O agir ético individual e comunitário se explicita por meio 
do acolhimento e do reconhecimento, que não se caracteriza apenas como 
virtude, mas como exigência ética da própria convivência humana.

Encontros e dialogos.indd   110 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   111

No conjunto das manifestações humanas, a compreensão da inter-
subjetividade pode ser entendida através da expressão pessoal, configurada 
pelo aspecto individual, histórico e cultural; pela dimensão relacional 
consigo, com os outros e com o transcendente; e pela disposição social, 
abrangendo aspectos econômicos, políticos e sociais.

Diante dessa diversidade de atributos, que emergem com uma nova 
vitalidade e em distintos contextos históricos, é adequado relembrar os 
primeiros anos do século passado, quando se propunha um novo marco 
para entender a intersubjetividade. Um dos iniciadores desse movimento 
foi Buber (2001), que inaugurou a possibilidade de intersubjetividade, 
suportada por uma filosofia da educação e ancorada numa palavra-princípio 
com base na relação humana. 

Essa experiência seminal influenciou outros pensadores e chegou-se, 
com muito vigor, à proposta de Freire (1987), que ampliou essa relação 
mais pessoal por meio do diálogo. Nesse caso, o diálogo foi o suporte 
essencial para desencadear a intersubjetividade, porque se compreendeu a 
exigência de que ambos estão, de forma consciente, envolvidos no processo 
e, com essa proposta, pode-se ampliar a relação pessoal para atingir as 
circunstâncias sociais.

Considerando essa possibilidade, o diálogo passou pela problemati-
zação, pela sistematização e pela proposição de um projeto político. Mas, 
com o objetivo de referendar o diálogo como um componente importante 
para desencadear a intersubjetividade, Zitkoski retoma a filosofia freireana 
e afirma que pelo diálogo “homens e mulheres constroem um mundo 
mais humano, fazendo o que já existe e projetando um futuro que está 
por realizar-se” (2006, p. 22). O diálogo promove, assim, uma consciência 
de intersubjetividade num mundo no qual as relações humanas deveriam 
ser pautadas por princípios éticos.

A intersubjetividade passa, ainda, pela formação de comunidades e, 
nesse sentido, Périssé (2004) sugere que a comunidade de aprendizagem é 
uma associação de pessoas que se vinculam, por meio de uma comunhão 
de interesses, de um esforço solidário e de uma organização cooperativa, 
apontando para objetivos e ideais comuns e atuando de forma presencial 
ou virtual. Com o objetivo de processar informações, sistematizar 

Encontros e dialogos.indd   111 19/01/2015   09:57:41



112   |   Luiz Síveres

conhecimentos e disponibilizá-los aos participantes dos grupos, torna-se  
aceitável recomendar, segundo Freire (2001), a formação de cidadãos 
em cidades educativas. Diante dessas categorias que caracterizam a 
intersubjetividade, é necessário acoplar, ainda, a dimensão da alteridade.

2.1.3 A proximidade antropológica como alteridade

Com o objetivo de aprofundar a dimensão antropológica para além 
do aporte da subjetividade e da intersubjetividade, é recomendado inserir, 
ainda, o aspecto da alteridade. Essa temática também esteve presente 
na história da humanidade, mas está sendo abordada nos tempos atuais 
de modo especial, pela reflexão antropológica, teológica e filosófica. 
Com a contribuição dessas ciências, torna-se oportuna a possibilidade 
de compreender a alteridade não como um prolongamento do eu, mas 
como o acolhimento do outro, e tal entendimento pode ser feito através 
do pressuposto ético, do processo revelador do outro e de um projeto de 
justiça.

Para referendar essas hipóteses, é preciso considerar, inicialmente, 
um paradigma filosófico que não se atenha exclusivamente à ontologia 
(conhecimento do ser), mas que incorpore a dimensão ética (responsabilidade 
pelo outro). Essa mutação pode ser observada na filosofia de Levinas (1980), 
que propunha a ética como a filosofia primeira, e não mais a ontologia, 
como se havia pensado. Tal mudança paradigmática inverte uma proposta 
filosófica que não se apega tanto aos conceitos ônticos, mas se apropria 
com mais intensidade das práticas éticas. Portanto, a alteridade como um 
pressuposto ético exige uma mudança de ótica cujo olhar não parte da minha 
necessidade, mas do desejo de acolhimento do olhar revelador do outro.

Esse aspecto da revelação do Outro, de modo geral, é desconsiderado 
pela cultura que representa, pela religião que professa ou pela etnia que 
manifesta, porque a análise e a intervenção parte, de modo prioritário, 
daqueles que detêm o poder. A proposta de Levinas (2005) diz, porém, 
que o outro não é objeto do nosso olhar, mas um sujeito que vai se 

Encontros e dialogos.indd   112 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   113

revelando, fato que demanda não tanto uma compreensão do outro,  
mas uma responsabilização pelo outro. No momento, portanto, em 
que há uma manifestação face a face, a alteridade exige um projeto de  
“des-inter-esse”, ou seja, um processo de gratuidade que acolhe a revelação 
do outro. 

Nesse processo revelador, o rosto do outro é que tem a primazia, seja 
ele na sua manifestação pessoal, seja como expressão social. O outro, de 
forma geral, era visto como um ser em ato, mas, para Levinas (2009), ele 
é um ser na sua plenitude, fato que configura a importância que o autor 
dá ao outro, na condição plena de seu ser.

A manifestação da alteridade encontra-se, ainda, acoplada ao 
elemento da justiça. De forma geral, esse conceito permeou os diferentes 
momentos históricos, sendo considerado pelos filósofos clássicos como 
uma virtude, pelos teólogos da idade média como uma atitude amorosa 
e pelos cientistas modernos como um princípio de equidade. Essas 
abordagens, independentemente de sua configuração, têm, de modo 
geral, a referência no Eu, enquanto que o projeto de justiça, inspirado em 
Levinas (1980) e desenvolvido por Dussel (2002), tem como primazia o 
Outro, este compreendido e identificado, geralmente, como vítima. Por 
isso, o Outro, que de alguma forma foi vitimado, espera, acima de tudo, 
um projeto de justiça.

A justiça nos remete, de modo geral, às relações sociais, porque, se 
o mundo é uma produção coletiva, sua distribuição também deve ser 
compartilhada, porque, de acordo com Zitkoski, a partilha solidária dos 
frutos produzidos pode ser “o sentido radical da justiça e da solidariedade 
ético-política no processo de libertação sociocultural” (2006, p. 42).  
O empenho por justiça traz consigo, portanto, uma exigência de partilha, 
de solidariedade e de compromisso para com o outro.

A dimensão antropológica necessita reconhecer, portanto, a subjeti
vidade, a intersubjetividade e a alteridade como elementos essenciais para 
desencadear e promover a proximidade. Além desse princípio revelador 
do ser humano, é apropriado articulá-lo com o processo de proximidade 
como uma experiência epistemológica.

Encontros e dialogos.indd   113 19/01/2015   09:57:41



114   |   Luiz Síveres

2.2 A proximidade epistemológica

A proximidade epistemológica, isto é, a proximidade que se pode 
estabelecer com os conhecimentos, pode ser feita de distintas maneiras, 
mas, para a composição de uma tessitura mais articulada, ela é respeitada, 
porque, no processo de construção e divulgação dos conhecimentos, 
a proximidade pode se revelar uma dinâmica inovadora dentro de um 
contexto que privilegia a justaposição ou a quantificação das informações. 
Essa tendência se fortaleceu nos últimos séculos, mas aos poucos começa 
a expressar sua fragilidade, considerando que ela não é capaz de responder 
aos grandes desafios econômicos, políticos e sociais da civilização humana 
na contemporaneidade.

Numa tentativa de entender a importância da proximidade no 
contexto epistemológico, é necessário recuperar a experiência seminal 
da filosofia grega, onde o conhecimento se tornou um dos valores mais 
importantes da sua cultura. Para dar consistência a esse projeto valorativo, 
desenvolveu-se a sabedoria como uma característica da vocação dos gregos 
e a identificaram com o sábio, que, de acordo com Colli, é aquele que 
“projecta luz na obscuridade, que desata os nós, que manifesta o oculto, 
que precisa o incerto” (2010, p.11). Concordando que o sábio, por meio 
dessas competências, foi identificado com a divindade; o filósofo poderia 
ser, apenas, identificado como amigo da sabedoria.

Com base nesse entendimento, foi criada o termo philo-sophia, que 
significa o amigo do saber e para isso é necessário exercitar a proximidade 
e, por isso, os filósofos fizeram a experiência da aproximação, não tanto 
como um exercício de estarem na mesma praça (ágora), mas por estarem 
próximos das grandes questões ou das perguntas mais importantes que a 
humanidade, naquela ocasião, estava se fazendo. 

Sob essa inspiração é oportuno recordar, também, nos ensinamentos 
teológicos, o princípio da proximidade e, entre muitos textos, o mais 
instigante para a conduta humana é a “Parábola do bom samaritano”  
(Lc 10, 29-37), na qual o legista pergunta a Jesus: “E quem é o meu  
próximo?” Jesus então conta uma história, na qual “Um homem descia 
de Jerusalém a Jericó, e caiu no meio de assaltantes que, após havê-lo 

Encontros e dialogos.indd   114 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   115

despojado e espancado, foram-se, deixando-o semimorto”. Passaram por 
aquela situação três personagens: o sacerdote e o levita, que passaram 
adiante, e um samaritano que, tomado de compaixão, cuidou dele. No 
final do diálogo Jesus pergunta: “Qual dos três, em tua opinião, foi o 
próximo do homem que caiu nas mãos dos assaltantes?” O legista então 
respondeu: “Aquele que usou de misericórdia com ele”. Jesus então lhe 
disse: “Vai e, também tu, faze o mesmo”.

A proximidade, mais do que um gesto afetivo que parte de mim, 
é uma atitude de acolhida das misérias humanas; mais do que um ato 
de deslocamento em outra direção, é uma atitude de hospitalidade do 
outro; e mais do que acelerar um ritmo de passagem, é cuidar do outro. 
A proximidade se consolidou na vida cristã como o maior mandamento, 
quando Jesus proclamou: “Amarás o teu próximo como a ti mesmo” 
(Mc 12, 31a). A proximidade é, portanto, um componente essencial do 
ensinamento teológico que aponta para o encontro com o outro por meio 
do amor e da liberdade, da gratuidade e da solidariedade.

E no contexto das ciências contemporâneas, percebe-se a predominância 
da razão (lógos) em relação à emoção (páthos), isto é, a proeminência do 
pensamento em relação ao sentimento. Sem desmerecer nenhuma dessas 
categorias, é adequado destacar a proximidade que se estabelece entre 
essas dinâmicas e, para sinalizar o percurso epistemológico, por meio do 
processo da proximidade, diversos indicadores podem ser seguidos, mas 
nesse trajeto será priorizada a importância da sensibilidade, da comple-
mentaridade e da projetividade.

2.2.1 A proximidade epistemológica como sensibilidade

A sensibilidade é a dinâmica que permite aproximar-se das pessoas, 
da natureza e, nessa categoria, aproximar-se dos conhecimentos. Nesse 
movimento, além de aprender a pensar, é oportuno desenvolver a poten-
cialidade de sentir para melhor atuar como gerador ou sistematizador de 
conhecimentos. Dessa maneira, a sensibilidade é a expressão de afetividade, 
que, segundo Werneck (2004), contribui com a construção da humanidade.

Encontros e dialogos.indd   115 19/01/2015   09:57:41



116   |   Luiz Síveres

A criação e a sistematização de conhecimentos, nos últimos séculos, 
teve como pressuposto os paradigmas estruturalistas e funcionalistas e, 
dentro desse arcabouço teórico, foi predominante a racionalidade técnica, 
que trouxe enormes benefícios à humanidade, principalmente para o 
desenvolvimento das tecnologias e o progresso das ciências, mas a dinâmica 
da realidade atual começa a exigir, além dessa tonalidade racional, um 
conhecimento que compreenda a complexidade das relações pessoais e as 
perplexidades da vida social.

Com o objetivo de responder a esses desafios, é oportuno ampliar 
a compreensão da própria epistemologia, avizinhando-se da diversidade 
cultural e social, porque, de acordo com Freire, “Uma das tarefas primordiais 
é trabalhar com os educandos a rigorosidade metódica com que devem se 
‘aproximar’ dos objetos cognoscíveis” (1998, p. 28). Essa aproximação pode 
ser feita de distintas maneiras, mas quando ela puder ser feita integrando 
o sentimento e o pensamento tanto mais significativo pode ser o processo 
de aprendizagem. 

Vincular a dimensão da sensibilidade com a racionalidade é uma 
proposta concreta para fortalecer a proximidade e para referendar essa 
proposta, Ricoeur afirma que “O sentimento é a manifestação sentida de 
uma relação com o mundo, mais profunda que aquela da representação 
que institui a polaridade do sujeito e do objeto” (2009, p. 294). Nessa 
proposição, o sentimento está direcionado para o sentido do próprio 
sujeito, que pode se aperfeiçoar não com a dinâmica da polaridade, mas da 
complementaridade com o pensamento e, por isso, é sugestivo criar uma 
proximidade entre o sentimento e o pensamento, que não são características 
parciais, mas integrantes da própria condição humana.

Nessa dinâmica proximal, o sentimento e o pensamento, segundo 
Ricoeur (2009), nascem e crescem juntos e, por isso, um ser de razão 
é um ser de paixão, e um ser de sentimento é um ser de pensamento.  
No entendimento do autor, não se trata de uma dualidade da condição 
humana, mas da possibilidade de os humanos encontrarem uma síntese 
no movimento do coração, que pela sístole busca a totalidade na exigência 
da razão e pela diástole a felicidade na experiência da emoção.

Encontros e dialogos.indd   116 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   117

O distanciamento ocorre, porém, quando o pensamento e o sentimento 
se constituem polaridades autônomas, mas sua reaproximação pode acontecer 
por meio daquilo que Ricoeur (2009) chama de “intermediário”, fazendo 
referência à imaginação transcendental kantiana, que é a possibilidade de 
síntese entre o viver (bios) e o pensar (lógos). Nessa dinâmica, o sentimento, 
na compreensão do autor, tem a função universal de ligar ou de reatar, 
também, aquilo que, normalmente, o conhecimento desligou ou separou 
e, nesse caso, a sensibilidade pode promover uma aproximação.

Além dessa característica, a proximidade está vinculada à expressão 
subjetiva e intersubjetiva de maneira pré-originária, fato que se constitui, 
consoante Costa (2000), uma subjetividade sensível e singularizada. 
Com essa proposta, o autor retoma a filosofia levinasiana, que busca 
superar a compreensão de sujeito transcendental (Husserl) e existencial 
(Heidegger), aspectos que definiram o perfil do sujeito moderno, propondo 
a compreensão de um sujeito que é consciência de si mesmo, referindo-se 
a si mesmo e apontando para sua origem. Além de retomar a origem, é 
adequado entender o pré-originário como a sensibilidade do sujeito, que é 
anterior a toda iluminação que produz sua sombra, porque ele está sempre 
em estado de abertura, em condição de possibilidade ou em proposição 
de proximidade.

Considerando, portanto, que a sensibilidade é anterior à racionalidade, 
é possível concordar com Costa, quando afirma que “A sensação e a 
sensibilidade constituem a subjetividade, anteriormente ao problema 
gnosiológico de valorização epistemológica da sensação no conhecimento” 
(2000, p. 165). Essa posição demanda a vulnerabilidade e a responsabilidade 
na disposição de se aproximar dos outros, porque, no fundo, o outro 
é exposição de sensibilidade, a partir da qual pode desencadear-se um 
processo racional de construção de conhecimentos.

Por essa razão, a pré-origem da sensibilidade humana está na 
própria sensibilidade, porque, segundo Costa (2000), os humanos são  
um-para-o-outro. No entendimento do autor, um ser humano sensível e 
singularizado é aquele que até pode ser capaz de receber sensivelmente outro 
ser humano quando este lhe aparece e, nesse caso, existiria, inicialmente,  

Encontros e dialogos.indd   117 19/01/2015   09:57:41



118   |   Luiz Síveres

uma expressão de sensibilidade e, posteriormente, uma manifestação de 
reflexividade. A sensibilidade é a atitude primeira do ser humano que 
deseja exercitar a proximidade e, por isso, a hospitalidade ou o recebimento 
são, conforme o autor, anteriores à conceituação ou à objetivação.  
É por essa razão que a filosofia levinasiana defende a proposta de que a 
ética é a filosofia primeira, que a sensibilidade é a condição elementar 
para a racionalidade e que a responsabilidade pelo outro é a qualidade  
pré-originária da própria vida.

Configurando, portanto, a proximidade epistemológica como um 
exercício da sensibilidade, mas que estaria articulada com a racionalidade, 
torna-se necessário compreender essas categorias de maneira que se 
constituam em energias complementares.

2.2.2 A proximidade epistemológica como complementaridade

A complementaridade é entendida como um dos aspectos importantes 
para estabelecer a proximidade epistemológica. A complementaridade, no 
processo de construção do conhecimento, é um aspecto importante para 
superar o divórcio entre as ciências sociais e naturais, ultrapassar a divisão 
entre conhecimentos científicos e não científicos e transpor a separação que 
se estabeleceu entre a realidade simples e a complexa. Na medida em que 
houver uma interação entre esses aspectos, e entre tantos outros, é possível 
mostrar a possibilidade de os conhecimentos contribuírem, segundo Santos 
(2004), para uma vida mais decente, mais digna e mais significativa.

Além de potencializar a articulação entre a sensibilidade e a raciona-
lidade, Bohr (1998), nos decênios iniciais do século passado, introduziu 
a terminologia da complementaridade com o objetivo de descrever, ini-
cialmente, o comportamento das partículas atômicas e, posteriormente, 
como esse conceito poderia ser utilizado pelas demais ciências.

Um dos aspectos característicos da epistemologia moderna é a 
separação que se estabeleceu entre os bens culturais e os bens naturais. Esse 
distanciamento, que se implantou entre a ciência e a natureza, potencializou 

Encontros e dialogos.indd   118 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   119

um progresso científico e econômico que contribuiu, em parte, com a 
destruição da vida pessoal social ou ambiental.

Esse processo de separação entre o sujeito e o objeto começou a exigir, 
porém, outra forma relacional e outra maneira de construir conhecimentos. 
Para isso, mais do que uma distinção entre esses aspectos, é adequado 
uma aproximação, que não se estabelece por meio de uma justaposição, 
mas por meio da complementaridade, e essa ação se faz por meio das 
ciências sociais e naturais, entre os saberes científicos e populares, entre 
os conhecimentos globais e locais.

Outro aspecto que impactou os conhecimentos foi o divórcio instituído 
pela comunidade dos cientistas, considerados os detentores do poder 
porque detinham a fórmula do conhecimento, e a comunidade dos “não 
cientistas”, que a partir de métodos diferenciados, também criavam e 
sistematizavam conhecimentos. Essa distinção prevaleceu nos últimos 
séculos, principalmente em ambientes acadêmicos, para a qual se estaria 
exigindo, também, um formato de complementaridade. Uma proposta 
afirmativa dessa possibilidade foi apresentada por Freire (1977), ao destacar 
a importância do conhecimento, tanto dos técnicos, quanto dos agricultores. 

Outra categoria a ser recuperada nesse contexto é o entendimento 
uniforme da realidade, descrita de forma preponderante pelo movimento 
linear entre sujeito e objeto, quando o conjunto das manifestações é 
compreendido pela dinâmica da complexidade. A complementaridade se 
dá, também, pela interação entre o simples e complexo e, por meio dessa 
abordagem, os conhecimentos se tornam, de fato, conhecimentos integrados. 
A complementaridade, como uma energia advinda dessas características, 
aponta para a projetividade.

2.2.3 A proximidade epistemológica como projetividade

A proximidade epistemológica é um exercício que não se esgota na 
sensibilidade e na complementaridade, mas conta com essas energias para 
potencializar o conhecimento diante dos novos desafios da humanidade. 

Encontros e dialogos.indd   119 19/01/2015   09:57:41



120   |   Luiz Síveres

Nesse sentido, a projetividade é entendida como uma possibilidade 
inovadora da sociedade contemporânea, objetivando construir um projeto 
civilizatório mais digno e justo.

Nesse sentido, a proximidade contribui, de acordo com Heidegger 
(2008), para o en-caminhamento. Por isso, colocar-se no caminho promove 
a proximidade, mas anuncia também o distanciamento e, nesse caso, a 
distância pode ser representada pela medida, pelo espaço ou pelo tempo, 
que são parâmetros tanto de proximidade quanto de distanciamento, mas 
que se constituíram como fatores predominantes da cultura contemporânea. 
Aos poucos, com a física quântica, com a teoria da relatividade ou com o 
paradigma da complexidade, esse modelo interpretativo começa a mudar, 
possibilitando uma compreensão mais flexível entre a proximidade e o 
distanciamento.

A proximidade não se sustenta apenas nas categorias de espaços, tempos 
e processos quantificáveis, mas demanda uma compreensão qualificável que 
potencializa o conhecimento para uma ação projetiva. Na medida em que 
a proximidade permitir o distanciamento de conhecimentos positivistas 
e lineares e apontar para a possibilidade de incorporar conhecimentos 
sistêmicos e complexos, os projetos humanos podem ser mais plenos e 
humanizados. Compreender, portanto, a proximidade dialogal como uma 
possibilidade de formular e formatar conhecimentos é um desafio proposto 
para uma pedagogia da proximidade.

Tal procedimento pode ser inserido no contexto educativo, a ponto 
de responsabilizar as instituições educadoras para que, segundo Szymansky 
(2003), desenvolvam projetos que contemplem valores e possam, assim, dar 
um sentido e influenciar os sujeitos educativos para sua inserção nas demais 
instituições da sociedade. O conhecimento criado e dinamizado como um 
projeto pedagógico pode contribuir com a proximidade epistemológica 
no conjunto das distintas realidades históricas e sociais.

Considerando, portanto, que o ser humano e a história da civilização 
estão em constante processo de fazimento, em constante procedimento de vir 
a ser, a educação como um atributo humano e histórico também participa 
dessa dinâmica. De acordo com Freire, “a educação tem sentido porque 

Encontros e dialogos.indd   120 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   121

o mundo não é necessariamente isto ou aquilo, porque os seres humanos 
são tão projetos quanto podem ter projetos para o mundo” (2000, p. 40). 
Essa dimensão do projeto, isto é, estar se projetando, é uma característica 
da condição humana e da história e, portanto, do processo educacional.

A educação está, portanto, projetando o ser humano e a história 
no caminho de um mundo novo e, de acordo com Arendt (2009), a 
possibilidade de atuar com seres novos, que se introduzem num mundo 
novo, é uma iniciativa excelente para minimizar a crise na educação, 
porque assim se estaria abrindo a possibilidade de projetar a proximidade 
para novos horizontes.

2.3 A proximidade pedagógica

O processo educacional, por meio da pedagogia da proximidade, 
constitui-se uma proposta que busca superar um projeto educativo que 
distingue sujeitos e objetos, que diferencia processos e resultados e que 
separa objetivos e finalidades educacionais. Esse projeto assumiu, nos últimos 
séculos, uma lógica baseada na compreensão de uma antropologia com 
forte tendência individualista e de uma epistemologia com característica 
acentuada na racionalidade tecnológica.

Na medida, portanto, em que se tem como pressuposto uma antropologia 
e uma epistemologia pautadas pela diretriz da proximidade, acredita-se 
que isso contribui, também, com um projeto pedagógico diferenciado. 
Nesse sentido, ao se identificar a proximidade antropológica por meio da 
subjetividade, da intersubjetividade e da alteridade, bem como a proximidade 
epistemológica por meio da sensibilidade, da complementaridade e da 
projetividade, é possível estabelecer alguns critérios que possibilitam 
encaminhar uma pedagogia da proximidade.

A proximidade, como um processo pedagógico consolida-se por 
meio de diversos caminhos, mas para manter uma reflexão impulsionada 
pelo pressuposto do diálogo, e tendo como fio condutor o encontro, é 
recomendado seguir os passos da proximidade pedagógica como cuidado, 

Encontros e dialogos.indd   121 19/01/2015   09:57:41



122   |   Luiz Síveres

como responsabilidade e como transparência. Essa tríade, embora cada 
aspecto seja apresentado de maneira particular, seus distintos elementos 
interagem para formar uma dinâmica integradora de proximidade.

2.3.1 A proximidade pedagógica como cuidado

A proximidade pedagógica como cuidado torna-se um atributo da 
relação que se estabelece entre educador e educando, e não tanto uma 
ação diretiva do professor para com o estudante. Por isso, tal atitude 
assume a condição de curar, de cultivar e de ser autêntico, aspectos que 
são interentes à condição humana para se considerar um ser-no-mundo 
e, portanto, vivenciar a proximidade.

A característica da cura não é uma ação isolada ou assistencial; de 
acordo com Heidegger (2012), torna-se uma ocupação e uma preocupação, 
e tais disposições configuram-se como uma possibilidade de aproximação, 
promovendo a abertura para querer ser presença ou o desejo de projetar-se 
para o sentido do ser. Assim, tanto a presença do ser, quanto o sentido do 
ser levam em consideração a dimensão histórica e a dinâmica de acurar, 
isto é, um caminho que direciona para a transcendência ou um percurso 
que lança o ser para ser presença.

Essa proposta pode estar vinculada, ainda, à atitude de cultivar, no 
sentido de que tudo e todos estão em crescimento, e o próprio ser começa 
a expor tanto a necessidade quanto o desejo de cultivar a proximidade. 
A atitude de cultivar não é tanto um dispor de tempo e de insumos, mas 
o reconhecimento de que o ser humano está em constante processo de 
estar sendo. Portanto, quanto mais se permite que cada ser humano se 
faça, tanto mais o ato de cultivar será um elemento dessa possibilidade 
de aproximação.

Outro aspecto oportuno a ser lembrado é a dimensão da autenticidade 
e nesse processo de perceber a própria potencialidade, de revelar a si mesmo 
e de dar sentido à própria vida é recomendável, segundo Taylor (2009), 
ser verdadeiro consigo mesmo e ser fiel à própria originalidade. Essas 

Encontros e dialogos.indd   122 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   123

características, nem sempre fáceis de serem vividas, conferem, portanto, à 
cultura da autenticidade uma dignidade que proporciona a plena realização 
do ser humano. Nesse caso, a autenticidade sugere, sob esse argumento, 
uma dinâmica de originalidade consigo mesmo e de uma universalidade 
com a cultura.

Com base nesta proposta, Taylor (2009) concebe a vida humana 
como fundamentalmente dialógica. Por um lado, o ser humano é capaz 
de se compreender e de definir a própria identidade e, por outro, pela 
linguagem das palavras e dos gestos, interagir com os outros através da 
cultura. Por essa razão, a mente humana não é monológica, mas dialógica, 
fato que denota a importância da singularidade e da universalidade do ser 
humano na construção da autenticidade.

Reconhecendo, no entanto, que o ser humano está desenvolvendo um 
perfil com características individualistas e o saber contemporâneo, uma 
silhueta com atributos da racionalidade instrumental, o processo pedagógico 
também é influenciado por essas tendências, mas, na possibilidade de se 
propor a compreensão do ser humano e a dimensão do saber sob a lógica 
da proximidade, o projeto educacional também deveria estar inserido 
nessa proposta.

A proximidade, dentro do processo pedagógico, mostra, portanto,  
a universalidade e a pluralidade porque, de acordo com Mancini,  
“o chamado à proximidade, por sua vez, não se resolve em definitivo 
numa ética das relações interpessoais. Nada estaria mais distante de 
uma ética política de vocação planetária” (2000, p. 207). A proximidade 
como um constante percurso para a universalidade considera as relações 
mais próximas, mas incorpora as diversas dimensões sociais e ambientais 
presentes na mundialidade, porque, no entendimento do autor, na face 
de cada um estaria revelada a face de todos.

Caracterizando o cuidado como um componente fundamental da 
pedagogia da proximidade, é oportuno reconhecer que esse princípio exige 
uma atitude ética que supere a alienação, no sentido de ser conduzido 
apenas por códigos exteriores, e promova a subjetivação, no sentido de 
buscar as razões mais profundas da existência humana, num esforço por 

Encontros e dialogos.indd   123 19/01/2015   09:57:41



124   |   Luiz Síveres

ser cada vez mais próximo. Assim, o cuidado entendido como curar, 
cultivar e ser autêntico deve ser ampliado, com o objetivo de compreender 
a proximidade como responsabilidade.

2.3.2 A proximidade pedagógica como responsabilidade

A pedagogia da proximidade, além de insistir no cuidado, demanda, 
também, a responsabilidade para desencadear um processo educativo 
compatível com o exercício da proximidade. Para isso, mais do que 
descortinar conceitos, é recomendado ativar a proximidade como um 
elemento estruturante da condição humana.

Para concretizar esse desafio, é apropriado, conforme Mancini (2000), 
um gesto de responsabilidade, tanto por aquele que está próximo como 
por todos aqueles que fazem parte das dimensões relacionais do planeta. 
Além disso, é recomendado desenvolver, constantemente, um espírito 
de corresponsabilidade por todos e por tudo, constituindo um projeto 
comunitário entre aqueles que se fazem solidariamente responsáveis 
por terceiros. A responsabilidade e a corresponsabilidade constituem-se 
ingredientes favoráveis ao exercício da proximidade como uma característica 
pedagógica.

Com uma preocupação mais situacional e histórica, Dussel sugere 
que a diversidade de fisionomias assume a condição de vítimas e, para 
isso, é preciso exercitar o re-conhecimento como res-ponsabilidade. 
Segundo o autor, “A res-ponsabilidade pelo outro, pela vítima como 
vítima, é igualmente condição de possibilidade, porque em sua origem o 
destituído não tem ainda capacidade para pôr-se de pé” (2002, p. 375). 
Essa é, portanto, uma primeira atitude, porque faz da proximidade um 
ato de res-ponsabilidade pelo outro.

Nesse contexto, é necessário dar um passo a mais e caracterizar a 
relação de proximidade como projeto ético. Assim, na proposição de Dussel, 
“A res-ponsabilidade entra em jogo como ‘crítica’ e ‘transformação’ das 
causas que originam a vítima como vítima” (2002, p. 381). A crítica é a 

Encontros e dialogos.indd   124 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   125

compreensão da ordem estabelecida e a proposição de um sistema gerador 
de justiça e solidariedade. O segundo passo é, conhecer os sistemas e suas 
forças geradoras de vítimas e reconhecer as possibilidades de criar projetos 
para viver melhor e com mais dignidade.

Na sequência, um terceiro passo é preciso ser dado, que é a trans-
formação de um sistema que gera as vítimas. Com base em Dussel,  
“A obrigação ética de transformar a realidade que causa vítimas parte da 
perversidade de sua mera existência [...], de nossa res-ponsabilidade [...].  
A transformação será depois possível e deverá efetuar-se em todos os  
momentos constitutivos do bem [...]” (2002, p. 381). Essa disposição pode 
ter como pressuposto uma ética da vida que, juntamente com as vítimas, 
promove o desenvolvimento humano.

Num processo pedagógico, é oportuno reconhecer que o sujeito faz a 
experiência de si mesmo, que não significa intimismo, mas o reconhecimento 
de que naquela expressão a subjetividade já é uma alteridade. A alteridade 
não é apenas um exercício exterior, mas exige uma disposição interior do 
sujeito, que, ao se relacionar com o outro, já efetiva a subjetividade e a 
alteridade. Não são dois exercícios, mas um movimento que se estabelece 
na relação para promover a proximidade.

A proximidade é uma relação de face a face que se revela pela alteridade. 
Em conformidade com Levinas, “A alteridade do Outro, aqui, não resulta 
de sua identidade, mas a constitui: O Outro é Outrem” (1980, p. 229). 
Esse Outro, que é totalmente Outrem, revela-se no semblante daqueles 
sujeitos que são percebidos pela sua identidade. No ambiente educativo, 
esse Outro pode ser tanto o educador quanto o educando, que, ao expressar 
sua identidade, é reconhecido pelos outros.

O educador é responsável, assim, pelo projeto do educando, seja no 
seu desenvolvimento pessoal, ou nas suas relações profissionais e sociais. 
A responsabilidade é, portanto, um atributo necessário para o exercício 
da docência, objetivando desenvolver, também, atitudes e atividades 
responsáveis nos próprios educandos. 

Este reconhecimento pode ser feito de distintas maneiras, mas numa 
pedagogia da proximidade ele é fruto da responsabilidade, principalmente 

Encontros e dialogos.indd   125 19/01/2015   09:57:41



126   |   Luiz Síveres

por parte daqueles que já realizaram esse percurso. Essa condução não é um 
direcionamento, mas um acolhimento dos desafios e dos desejos revelados 
no itinerário educacional, e não é uma ação tutelar, mas uma potencialização 
das energias e competências manifestados no processo educativo.

É por isso que a responsabilidade, na pedagogia da proximidade, não 
está centrada no caráter do educador, mas na atitude educadora de acolhi-
mento do educando; não está focada no ato diretivo do educador em direção 
ao educando, mas na possibilidade de ambos se aproximarem e fazerem 
juntos o percurso; e não está situada na supremacia do educador, mas na 
valorização dos educandos. Isso demanda, no entendimento de Dussel 
(2002), uma autorresponsabilidade, porque toda vida está sob seu encargo, 
bem como uma res-ponsabilidade, porque a realidade será transformada.

Nesse contexto, a responsabilidade como uma atitude educativa, exige 
o reconhecimento do outro, seja de sua história pessoal, familiar e social; 
seja das suas competências atitudinais, conceituais e procedimentais; seja 
dos seus projetos pautados pelos sonhos, pelas esperanças e pelas utopias. 
Tais atitudes demandam, portanto, uma atitude constante de transparência. 

2.3.3 A proximidade pedagógica como transparência 

Na proximidade pedagógica, não é possível incorporar, por um lado, 
a categoria da totalidade porque nessa dinâmica nada é absoluto, mas, por 
outro, é recomendável inserir sempre um movimento que está em marcha 
e um processo que está aberto para novas possibilidades de aproximação. 
Tendo como pressuposto esse enunciado, é oportuno entender a pedagogia 
da proximidade como um processo que está numa disposição de abertura 
e em movimento, porque cada vez que se absolutiza uma relação perde-se 
a possibilidade de novas experiências.

Nesse caso, a proximidade não é passar de um contato a outro e nem de 
uma experiência a outra, mas questionar, segundo Levinas (2009), a própria 
experiência como fonte de sentido ou como energia que potencializa para 
a transparência daqueles que nela estão envolvidos. Assim, a proximidade 
não é um simples encontro do Eu com o Outro, mas uma sinergia que 

Encontros e dialogos.indd   126 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   127

emerge desse vínculo e que contribui para que se construa um sentido 
novo para essa relação.

Nesse contexto, conforme Levinas (2009), o outro tem a primazia e 
por isso se torna uma exigência ética. Antes de o outro se tornar presente, 
ele já é próximo como uma interpelação ética e estar na presença do Eu se 
configura como alteridade. Na revelação do rosto do Outro ocorre uma 
interpelação e na acolhida por parte do Eu existe uma percepção para 
desencadear um projeto de justiça que se manifesta pela responsabilidade. 
Na relação entre as pessoas, exige-se a responsabilidade, cuja primazia parte 
de mim, não porque estou interessado, mas porque sou responsabilizado 
pelo outro.

Esse projeto se caracteriza pela diferenciação que se pode fazer entre 
a máscara e o rosto, entre o desvelar e o revelar, entre a maquiagem e 
a nudez. A revelação do rosto na sua nudez indica o sentido, que não 
é direção, mas a manifestação da transparência. Nesse sentido Levinas 
afirma que “A suprema presença do rosto é inseparável dessa suprema e 
irreversível ausência que funda a própria eminência da visitação” (2009, 
p. 63). Nesse argumento, a máscara é sempre expressão e imanência, e o 
rosto é sempre visitação e transparência.

A transparência, no contexto da pedagogia da proximidade, desvela 
os diversos mascaramentos e chega à nudez do rosto, em que se encontra 
a expressão mais profunda da existência humana. Mas esse processo não 
é simples porque está marcado pelas perplexidades humanas, vivenciadas 
entre a luz e a sombra, e, portanto, jamais se tem uma experiência 
humana totalmente transparente. É por isso que no cotidiano educacional 
a sensibilidade pelas expressões faciais é exercitada com o objetivo de 
ampliar os horizontes pessoais e históricos, objetivando desenvolver uma 
proximidade pedagógica por meio da autenticidade e da responsabilidade, 
aspectos que contribuem com a transparência humana.

As considerações finais sobre a proximidade como um processo 
educativo apontam para um jeito de ser, uma maneira de conhecer e uma 
forma de agir pedagógicos. Essas diretrizes estão ancoradas nas dimensões 
antropológica, epistemológica e pedagógica, desenvolvidas de maneira 
triádica, seguindo conceitos e práticas aproximativas.

Encontros e dialogos.indd   127 19/01/2015   09:57:41



128   |   Luiz Síveres

Assim, antropologicamente, para dar consistência a esse processo de 
proximidade, exige-se dos educadores e educandos uma entrega por inteiro, 
um desarmar-se por completo e um revelar-se profundamente verdadeiro.

Diante desse pressuposto, a proximidade como um percurso episte-
mológico vai demonstrando, também, que os discursos vão enfraquecendo 
e que os diálogos vão se tornando mais significativos, porque começam 
a se aproximar de outras formas de pensamento, a exigir outras maneiras 
de fazer ciência e a perceber que existem distintos modos de reconhecer a 
diversidade de conhecimentos. A proximidade, nesse caso, começa a dar 
um sentido diferenciado aos próprios conhecimentos que transitam no 
contexto educacional.

A proximidade no processo educativo foi caracterizada, ainda, como 
um projeto pedagógico cuja possibilidade acena para a formação de seres 
humanos mais competentes e conscientes, com o desenvolvimento de 
paradigmas científicos mais saudáveis e sustentáveis, e com percursos 
educativos mais eficazes e eficientes. Esse itinerário foi realizado tendo como 
dinâmica o encontro e como diretriz o diálogo, aspectos que permitem 
avançar para uma pedagogia da partida.

3 Pedagogia da partida

Depois de caracterizar o movimento da presença e da proximidade, 
passemos ao projeto da partida, que se constitui, também, uma dinâmica 
essencial da característica humana. Nesse sentido, a especificidade do ser 
humano se expressa num estado de partida porque ele está sempre num 
processo de peregrinação, sendo identificado como uma criatura itinerante. 
É por isso que a história da humanidade é um toque na existência humana, 
um contato na nucleação familiar, uma participação nas organizações 
sociais e uma passagem pelas instituições educacionais. Essas distintas 
instâncias, entre outras, acolhem por algum período o ser humano, mas 
promovem a partida e proporcionam um movimento de continuidade, 
até para legitimar a própria realidade existencial.

Encontros e dialogos.indd   128 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   129

Por essa razão, é oportuno caracterizar a condição humana como uma 
dinâmica que está sempre em movimento, que está sempre peregrinando ou 
que está sempre partindo de uma realidade, de uma condição ou de uma 
situação experimentada pelo aspecto existencial, conceitual ou geopolítico, 
para buscar algo diferente, melhor ou utópico. Além desse percurso do ser 
humano, este é percebido entre os grandes paradigmas do conhecimento, 
porque contribui com um processo mais dinâmico e mutável para dar 
certo direcionamento à cultura humana.

Dessa forma, é recomendável retornar à experiência filosófica  
original na Grécia, porque esse modo de pensar ou esse amor à sabedoria 
expandiu-se por todos os continentes, e por essa razão a filosofia, por 
natureza, é uma forma de pensar que não germina em sistemas controlados 
e não se desenvolve em ambientes fechados.

As razões para que esse tipo de pensamento criasse asas e pudesse partir 
para outros horizontes são várias, mas para exemplificar essa proposta é 
oportuno recuperar, inicialmente, o perfil dos gregos, considerados homens 
livres e menos influenciados pelos sistemas religiosos da época. Também 
cultivavam um projeto político que não dependia das divindades ou dos 
cultos, possibilitando construir modelos societários mais compatíveis 
com um processo democrático. E também, exercitavam uma ética que era 
independente das crenças doutrinárias e dogmáticas, com princípios mais 
condizentes com os relacionamentos entre os cidadãos.

Na sequência do pensamento filosófico, foi predominante o conhe
cimento teológico, que na sua referência às sagradas escrituras também 
explicitou a temática da partida, principalmente por meio do Livro do 
Êxodo. Essa palavra de origem grega é composta por ex (sair) e hodos  
(caminho), revelando a experiência nuclear de “estar a caminho”. Esse 
projeto caracterizou-se como modelar e percorreu todo o contexto 
bíblico, a ponto de os primeiros cristãos serem chamados de “homens  
do caminho”.

Mas o evento histórico do êxodo (Ex 3, 7-12), que foi a passagem 
da terra da escravidão para a terra prometida, ou a partida do povo de 
Israel do Egito para uma “terra que mana leite e mel”, revelou, segundo  

Encontros e dialogos.indd   129 19/01/2015   09:57:41



130   |   Luiz Síveres

Rosa (2012), a identidade própria daquele povo e constituiu-se um 
paradigma libertário de toda a nação israelita. Essa identidade nômade 
expressou o itinerário de saída de si para ir ao encontro do outro, e o 
paradigma de passagem revelou o constante rompimento de uma existência 
sedentária para se investir num projeto de caminhantes.

No contexto das ciências modernas, é oportuno perceber, conforme 
Max Weber, que vivemos numa jaula de ferro. Com base nessa afirmativa, 
é possível entender que as grades que compõem essa jaula podem ser 
caracterizadas pela tendência individualista das relações humanas, pelo 
desencantamento com os processos sociais, mas principalmente pelo 
fortalecimento da racionalidade tecnológica porque as energias humanas 
estariam sendo aprisionadas por essa dinâmica.

Na complementaridade desse pensamento, encontra-se o enunciado 
de Alexis Tocqueville, ao destacar que as pessoas se encontram encerradas 
em seus próprios corações. Esse aprisionamento foi explicitado pelo autor 
ao perceber que a humanidade estaria preferindo experimentar as relações 
mais íntimas que se dedicar a projetos políticos de transformação social, 
estaria optando por fortalecer a dimensão privada em detrimento das 
exigências públicas e estaria apostando mais nos benefícios assistenciais 
dos governos que em políticas de um estado democrático. 

Considerando, porém, essas contribuições, entre outras similares, 
percebe-se, no entanto, que nas dinâmicas do mundo atual, a humanidade 
não consegue mais viver e conviver nesse enjaulamento ou nesse encarce-
ramento, exigindo abertura para outros horizontes de humanização; está 
buscando uma fenda para despertar para outras energias sociais e uma 
passagem para novos paradigmas epistemológicos. Tudo isso nos leva a 
considerar a importância da partida, que pode ser compreendida como 
um processo de passagem, uma indicação de horizontes e um percurso de 
busca do sentido da existência humana e civilizacional. Esse movimento 
é apresentado, também, por meio das partidas antropológica, epistemo-
lógica e pedagógica.

Encontros e dialogos.indd   130 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   131

3.1 A partida antropológica

No processo educativo tem se dado mais ênfase ao momento da chegada 
do que da partida, mas para compreender o princípio antropológico do 
educador é desejável que se tenha consciência da diversidade de abordagens. 
O enfoque que será dado aqui retoma a compreensão de que a educação é, 
essencialmente, uma prática e uma reflexão humana, aspecto baseado em 
Freire (2001), que reafirma essa perspectiva na medida em que compreende 
a educação como um fato tipicamente existencial e, portanto, um fenômeno 
essencialmente humano. 

Na contextualização desse princípio, Zitkoski afirma que “educação 
é sinônimo de humanização, de ser mais e construir um mundo mais 
digno com relação às condições concretas da existência humana em so-
ciedade” (2006, p. 11). Tais propostas ajudam, sob a ótica antropológica, 
a pensar na superação das situações desumanizadoras que se instalaram 
na realidade contemporânea, construindo e reconstruindo situações mais 
humanizadoras por meio da educação. Isso significa passar, portanto, de 
situações desumanas para condições favoráveis de vivenciar, plenamente, 
a condição humana.

Uma das possibilidades para caracterizar essa condição é compreender 
o ser humano pela sua natureza indeterminada, indefinida, incompleta, 
inconformada, imperfeita e efêmera. Essas características exigem, por sua 
vez, que se considere a existência humana em constante processo de abertura 
para o mundo e para os outros, configurando, assim, segundo Freire,  
“a relação dialógica em que se confirma como inquietação e curiosidade, 
como inconclusão em permanente movimento na História” (1998, p.154). 
Apesar desses atributos, o ser humano é também um ente histórico, um 
sujeito político e uma criatura espiritual, buscando a superação dos limites 
indicados. Essa relação dialógica entre completude e incompletude produz 
uma energia capaz de dinamizar a existência da própria humanidade.

São esses predicados que caracterizam e reforçam a dimensão antropo-
lógica do ser humano, que está, continuamente, num processo de abertura, 
de novas experiências e de distintas abordagens. Portanto, o ser humano, 
antropologicamente falando, é um sujeito com infinitas possibilidades de 

Encontros e dialogos.indd   131 19/01/2015   09:57:41



132   |   Luiz Síveres

partida, que serão compreendidas como um indicador de direcionamento, 
que ordena um significado e aponta para um sentido existencial.

3.1.1 A partida antropológica como direcionamento

A partida, para o ser humano, exige a manifestação de um desejo 
e de uma possibilidade, mas precisa considerar, principalmente, um 
direcionamento, porque todo o movimento intencional contribui para 
colocar os humanos em processo de caminhada, seja no horizonte de 
sua realização pessoal, no processo construtivo de projetos sociais ou na 
dinâmica de experiências espirituais.

Além desses atributos pessoais, o direcionamento exige uma abertura 
para a universalidade, que parte da curiosidade existencial e da admiração 
filosófica, características essenciais para dispor o ser humano à indagação, 
à pergunta e ao questionamento. Segundo Freire (2012), a dialogicidade é 
plena de curiosidade, de inquietação e de procura, fato que leva o sujeito 
que interroga a querer saber a razão de sua pergunta. Tal atitude revela  
uma postura madura diante da possibilidade de fazer interrogações e que 
tem consciência de que esses questionamentos desencadeiam processos 
de partida para compreender os fenômenos e a realidade de maneira 
diferenciada.

Ainda de acordo com Freire (2012), a intencionalidade da consciência 
não se esgota em si mesma e não se exaure na racionalidade do ser, mas 
para se ter consciência necessita-se transcender o casulo da subjetividade 
e ampliar as formas de realização da condição humana, bem como 
expandir cada vez mais as perguntas para que as maneiras de construção 
do conhecimento possam ser melhor sistematizadas e qualificadas e possam 
abrir novos horizontes e propiciar novos pensamentos.

Para além de o direcionamento incluir o aspecto pessoal e racional,  
a partida considera esse processo de forma comunitária, mas, nesse caso, a 
comunidade não está atrelada a princípios religiosos ou econômicos, mas é 
reconhecida como a fonte e o fim da vida social. Tendo como pressuposto 
esse projeto, a comunidade, na proposição de Buber, “não quer revolução, 

Encontros e dialogos.indd   132 19/01/2015   09:57:41



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   133

ela é revolução” (1987, p. 38). A revolução, nesse patamar, não é uma 
destruição das coisas antigas, mas a criação de coisas novas, e tal disposição 
revolucionária cria coisas novas que podem potencializar a partida para a 
efetivação de condições mais dignas de convivência humana.

A partida dentro do pressuposto antropológico contribui não apenas 
para um movimento de saída, mas necessita contar com um direcionamento 
que não é um sinalizador físico, mas um indicador que oportuniza um 
significado para a condição humana. 

3.1.2 A partida antropológica como significado

O ser humano, no momento em que se assume como um ser que 
está em constante partida, dá um significado à sua caminhada, no sentido 
de acolher a história já peregrinada e de vivenciar as pegadas que estaria 
dando no contexto atual, em vista de novas pistas que podem ser dadas em 
direção ao futuro. O significado, nesse exercício, é uma disposição sensível 
para desenvolver uma sensibilidade que atribui um novo significado aos 
fenômenos e às circunstâncias humanas.

Outra característica importante para dar um significado à história 
humana é colocá-la, conforme Costa (2000), no horizonte da compreensão, 
porque a significação é sempre resultante de um processo de representação 
e de um percurso de interpretação e, nessa dinâmica, o significado torna-se  
significativo enquanto se caracterizar como um processo que explicita as 
razões da partida.

A vida humana consiste, segundo Savater, “em habitar um mundo no 
qual as coisas, além de serem o que são, também significam” (1998, p. 41).  
Com o objetivo de compreender o significado das coisas e da vida, é 
recomendável desenvolver uma competência humana que não se esgota 
no processamento de informações, mas na compreensão dos significados.

Para reforçar essa abordagem, Levinas afirma que “A significação 
precede os dados e os clareia” (2009, p. 25). Nesse enquadramento,  
a significação precede uma formatação conceitual e contribui com a ilumi-
nação do horizonte, mas para isso será necessário estabelecer uma relação 

Encontros e dialogos.indd   133 19/01/2015   09:57:42



134   |   Luiz Síveres

entre a realidade em si e a realidade como significado (Wirklichkeit), ou a 
compreensão da realidade como efetividade. 

Depois da clarificação dos dados, o significado contribui para apontar 
a transcendência, porque, de acordo com Levinas (2009), o significado, 
mais do que apontar para uma finalidade, está sempre numa disposição de 
sugestão da transcendência, e tal dimensão não elimina e nem desconhece 
a realidade transcendida, mas a partir dela se pode dar novos passos. 

Essa realidade tem, portanto, um significado importante qualificado 
pelo sentido de nascer, crescer, amadurecer e morrer. Nesse caso, cada 
pessoa pode dar um significado a si mesmo, que Ricoeur (2007) denomina 
de individualização, que é um enunciado inverso de classificação, porque 
suprime as singularidades em proveito do próprio conceito, enquanto aquele 
expressa uma característica vital, que, para o autor, sugere o inacabamento. 
Nesse caso, o indivíduo é uma pessoa e não um conceito, reconhecendo-se 
como individualizado e não como classificado e vivenciando a alteridade 
e não a mesmice, atributos necessários para se reconhecer como um ser 
significativo na história humana.

Além desse nível pessoal, é oportuno significar, também, o plano 
social, porque existe um significado para o trabalho e o lazer, para viver e 
conviver ou para amar e buscar a verdade. Isso demanda, no entendimento 
de Ricoeur (2007), a valorização do agente, que é considerado o princípio 
(arché) para chegar a uma ação por meio da expressão do bem viver. Isso 
demanda, porém, passar do simples senso de justiça para princípios de 
justiça que se vivenciam em sociedades justas.

O significado como um atributo específico da humanidade pode ser 
entendido em dois direcionamentos. Inicialmente, o ser humano, ao ser 
identificado como animal possuidor de lógos, seja como palavra ou como 
significado, tem a possibilidade de se qualificar ou, segundo Vaz (2000), 
de se autossignificar na medida em que pode expressar-se a partir de si 
mesmo, de sua identidade. Posteriormente, o significado assume, no 
entendimento de Vaz (1997), a possibilidade de significar o mundo por 
meio da dimensão de inteligibilidade que se dá a essa realidade. Nesse 
caso, quanto mais significativo for um processo, mais significante será a 
relação pessoal e a correlação histórica.

Encontros e dialogos.indd   134 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   135

Na possibilidade de a dimensão pessoal e social estar ancorada 
em significados que apontam para projetos de vida mais humanos e 
humanizantes, a partida pode tornar-se uma dinâmica inerente a todos 
àqueles que desejam trilhar um caminho que conduz ao sentido da vida.

3.1.3 A partida antropológica como sentido

A partida, no contexto da realidade existencial, não é apenas um 
deslocamento físico, mas é abrir-se para o sentido pessoal e histórico 
como explicitação da própria condição humana. Nesse direcionamento, 
de acordo com Castoriadis, “o ser é sentido” (2006, p. 92), e tal afirmativa 
revela que todo ser é histórico e, como tal, tem sentido. Assim, a história 
tem sentido e o ser humano é sentido.

Sob esse aspecto, o sentido, no horizonte da partida, torna-se uma 
dimensão existencial da condição humana que aponta tanto para dentro 
como para fora. Em concordância com Fogel, “o sentido constitui-se no 
páthos, no afeto ou no modo de ser, ao qual nós nos atemos, porque antes 
de tudo já o somos e, em nos atendo, nos projetamos, nos orientamos” 
(2009, p. 47). Nesse caso, o sentido aponta para as possibilidades de se 
renovar o questionamento de onde viemos e para onde vamos, aspectos 
que estão presentes na reflexão da humanidade cada vez que se pergunta 
pelo sentido da civilização humana.

O sentido, para além dessa dimensão existencial, esteve presente 
também na construção de paradigmas conceituais. Assim, considerando a 
experiência seminal dos filósofos gregos, temos no início uma disputa pela 
origem do conhecimento, porque Platão (2008) defendia que a ciência se 
fazia a partir das ideias e Aristóteles (2002) a partir dos sentidos. Para a 
filosofia aristotélica, no entanto, a percepção, o sentido ou a sensação são 
a base do conhecimento, porque uma pessoa que tem certa sensibilidade 
tem mais condições de perceber aspectos diferenciados de um mesmo 
fenômeno. Mas essa primeira sensação estaria vinculada a um discernimento 
do espírito, objetivando consolidar um projeto de vida mais consciente e 
um conhecimento mais consistente.

Encontros e dialogos.indd   135 19/01/2015   09:57:42



136   |   Luiz Síveres

Mais recentemente, o paradigma fenomenológico pautou sua percepção 
pelo mundo da vida (Lebenswelt), mas não ficou estagnado no fato ou na 
experiência em si, procurando dar um sentido (Eidos) aos fenômenos. 
Existe, portanto, um mundo da vida, caracterizado pela experiência, que 
é anterior à formulação científica, mas que ao ser vivenciado aponta para 
o sentido que tal manifestação proporciona à condição humana e, por 
essa razão, a fenomenologia é compreendida como uma ontologia, pois 
busca o sentido do ser e não uma simples teorização do conhecimento.

Além dessa contribuição teórica, é oportuno considerar o sentido 
como um atributo essencial da condição humana e, para isso, não se 
pode ficar satisfeito, segundo Castoriadis (2006), com as sugestões dadas, 
principalmente, pelas religiões ou pelas ideologias, de que o sentido é 
dado de forma gratuita, porque a realização da existência humana ou o 
sentido que a configura é criado e vivenciado cotidianamente de forma 
pessoal e social.

Por isso é que não pode existir mais um sentido uniforme, mas uma 
diversidade de sentidos, porque ele engloba a plenitude de todos os seres, 
bem como os seus direcionamentos, as suas orientações e os seus destinos. 
Essa opção pode ser referendada pela proposição de Levinas, ao afirmar 
que “o que faz falta é o sentido dos sentidos, [...] a sinfonia em que todos 
os sentidos se tornam cantantes, o cântico dos cânticos” (2009, p. 40). 
Nesse caso, o sentido extrapola toda a regularidade unívoca ou todo projeto 
unitário, porque enquanto os processos são induzidos a ter um só sentido, 
eles entram em crise, pois é característico do sentido direcionar-se para 
horizontes diversos, para sentidos distintos. 

É por isso que a proposta piagetiana do sentido do sentido é retomada 
por Pineau, que propõe, entre outras possibilidades, que o sentido seja 
“um vislumbre de significação, uma indicação de direção, um aflorar de 
sensibilidade” (2000, p. 33). Essas categorias, na compreensão do autor, para 
atingirem sentido, estão articuladas dentro de uma matriz exploratória de 
significação (cognitivo), de direção (movimento) e de sensação (sentidos). 
Portanto, além de cada atributo exercer uma atividade específica, ele faz 
parte de um conjunto matricial significante, multiplicando as possibilidades 
de movimentos e entrecruzamentos.

Encontros e dialogos.indd   136 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   137

O sentido torna-se significativo, ainda, quando acolhe diversas 
expressões da realidade, quando se encontra com o desejo dos outros e 
com a possibilidade de estar aberto à manifestação da transcendência. 
Segundo Levinas (2009), o sentido não tem finalidade, porque não há 
fim, não há término, não há conclusão, posto que é sempre uma busca 
pelo além, tateando nos vestígios deixados pela história, pela humanidade 
e pela divindade.

Assim, o sentido é um atributo da condição humana e, por isso, é 
anterior à cultura, mas, neste caso, o sentido aponta para a eticidade, porque 
a ética é um pressuposto da significação cultural. A partir disso, conforme 
Deleuze, “é o sentido que faz existir o que o exprime e, pura insistência, 
se faz desde então existir no que o exprime” (2009, p. 171). Essa seria 
a operação mais importante do sentido, porque buscaria revelar aquele 
que se encaminha para um sentido existencial. No fundo, é dar sentido à 
própria condição humana e, nesse caso, o sentido é o acontecimento do ser 
à medida que vai se fazendo, ou que vai se revelando naquilo que vai sendo.

O sentido aponta também para a alteridade, porque o eu não se esgota 
em si mesmo e, por isso, precisa do outro para viver seu sentido, bem 
como do sentido coletivo. Esse posicionamento exige uma disposição ética 
baseada na justiça e não um procedimento moral marcado pela obrigação. 
Nesse caso, a alteridade faz parte do sentido do ser que se formula pela 
estima de si e pela convocação do outro à justiça.

Além desse aspecto da subjetividade e da alteridade, é recomendável 
integrar a dimensão social para conferir um sentido à vida, que se 
caracteriza, inicialmente, pela colaboração que o sujeito presta à sociedade 
e, posteriormente, pela disposição de os humanos se relacionarem com tudo 
aquilo que não é humano, isto é, com o cosmos e com o transcendente. 
A primeira característica está pautada na solidariedade e a segunda na 
responsabilidade, e tais categorias, quando vivenciadas no cotidiano e por 
todos os sujeitos envolvidos, é possível dar um sentido à vida da humanidade.

A partida como um princípio pedagógico, reconhecido como 
direcionamento, significação e sentido, ressalta algumas características 
antropológicas, e tais atributos fazem parte do processo educacional, que 
necessita estar vinculado, por sua vez, à dimensão epistemológica.

Encontros e dialogos.indd   137 19/01/2015   09:57:42



138   |   Luiz Síveres

3.2 A partida epistemológica

Compreender a construção do conhecimento como um constante 
processo ou como uma incessante dinâmica pode ajudar no entendimento de 
que as ciências estão em estado de partida, isto é, em estado de peregrinação 
pelas distintas realidades humanas, sociais e cósmicas. Isto revela que 
tanto as origens quanto os destinos do conhecimento são variados, fato 
que exige do percurso epistemológico uma sinergia que potencializa a 
multiplicidade de abordagens.

Nessa dinâmica é importante estar sempre em estado de partida, para 
que os conhecimentos não fiquem estagnados ou ultrapassados, mas possam 
responder sempre aos desafios da história. É por isso que os conhecimentos 
não podem ficar presos às próprias verdades, mas, de acordo com Souza 
(2008), dispostos a dialogar com as distintas dimensões da realidade, assim 
como com os diversos segmentos da sociedade.

Com o objetivo de refletir sobre o conhecimento, com base na 
dinâmica da partida, distintos aspectos podem ser relacionados, mas será 
abordada a partida epistemológica sob as temáticas da particularidade, da 
universalidade e da transcendência.

3.2.1 A partida epistemológica como particularidade

A particularidade é uma categoria que expressa a situação singular 
das pessoas ou dos grupos culturais; por isso é uma exigência da própria 
humanidade no sentido de estar preocupada não apenas com os aspectos 
globais que o conhecimento deseja abordar, mas com as dinâmicas locais 
em que o mundo da vida se desenvolve. É para essa realidade que as ciências 
precisam peregrinar para postular uma razão que justifique o empenho de 
seu desenvolvimento.

A história das comunidades humanas está fortemente marcada pelas 
situações e condições locais sobre as quais seria necessário lançar um olhar 
reflexivo com o objetivo de compreender as necessidades e os desejos e 

Encontros e dialogos.indd   138 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   139

entender os confrontos e conflitos, para então encaminhar proposições 
epistemológicas que contribuam com o desenvolvimento humano e ético 
da realidade.

Num movimento posterior, o conhecimento, no âmbito da 
particularidade, escolheria, de acordo com Vaz, “um caminho para o fim 
ou os meios que a ele conduzem” (2000, p. 45). Nesse caso, o conhecimento 
assume, pela sua particularidade, uma característica mediadora entre a 
singularidade e a universalidade, ou uma escolha consciente dos meios 
para atingir um fim. Assim, a opção metodológica é estratégica, no sentido 
de responder de forma adequada à problemática particular das pessoas ou 
dos segmentos sociais.

Nesse direcionamento, é recomendável, ainda, apontar para as 
abrangências que a particularidade pode atingir porque, no entendimento 
de Vaz (2000), a particularidade ressoa em diversos níveis, mas é oportuno 
indicar o nível do encontro pessoal, em que as relações se realizam na 
dinâmica dialógica da fidelidade, da amizade e do amor, o nível do encontro 
comunitário em que se desenvolvem a prática da justiça, a comunhão 
efetiva e a experiência de participação e o nível do encontro societário no 
qual se estabelece uma intencionalidade de relacionamento intersubjetivo, 
de engajamento recíproco e de projetos societários.

Percebe-se, portanto, que a particularidade pode ser um elemento 
inerente da condição humana e, por isso, é possível perceber que o ser 
situado esteve presente, desde a origem do pensamento filosófico até a 
compreensão moderna das ciências, como uma importante característica 
subjetiva e intersubjetiva, como um percurso revelador de ser-no-mundo 
e estar-na-história, ou como um processo relevante da particularidade e 
da universalidade.

3.2.2 A partida epistemológica como universalidade

Os conhecimentos sempre pautaram seu percurso pelo horizonte da 
universalidade, e essa dinâmica não denota um sistema de universalização, 

Encontros e dialogos.indd   139 19/01/2015   09:57:42



140   |   Luiz Síveres

mas sim um movimento que procura postular benefícios para todos. 
Embora o conhecimento, em alguns períodos, tenha sido confinado aos 
laboratórios e atrelado a grupos corporativos, de modo geral, sempre se 
direcionou para o bem comum da humanidade. 

É com esse desejo que Bachelard (1996) insiste em colocar a cultura 
científica em permanente mobilização, passando de um conhecimento 
fechado para um conhecimento aberto, de uma ciência acabada para um 
conhecimento como possibilidade, dando razões para estar em constante 
evolução. O conhecimento estaria, nesse caso, em constante processo de 
partida e para isso necessitaria fazer rupturas e não ser apenas continuidade 
de tudo o que já foi cientificizado.

Por essa razão, a ciência pode ter um caráter universal, tendo como 
pressuposto a universalidade dos princípios, dos processos e dos produtos. 
Os princípios necessitam estar, nesse caso, num movimento recuperador de 
conhecimentos que foram significativos para a humanidade e provocador 
de projetos mais dignos e justos para a humanidade. Os processos, nessa 
dinâmica, incorporam a diversidade de ciências e postulam um proce-
dimento transcientífico para atender às necessidades de uma sociedade 
complexa. Os produtos, além de atenderem às expectativas tecnológicas 
e mercadológicas, contribuiriam com toda a humanidade e, dessa forma, 
o conhecimento seria compreendido no horizonte de sua universalidade.

A universalidade, com base no saber racional e na sabedoria relacional, 
acena para a experiência ética. Nesse caso, desde a filosofia aristotélica, 
o conhecimento, de maneira preponderante, teve uma conotação de 
universalidade, e tal dinâmica permite afirmar, segundo Vaz (2000), que 
todo o movimento dialético tem seu momento original na universalidade, 
mas impulsiona o objeto do conhecimento para as estruturas universais 
que se pretende compreender, seja como fim ou como meio.

Considerando, portanto, que a experiência ética sempre caracterizou 
o processo de construção do conhecimento, seu fundamento encontra-
se na filosofia, que por natureza é uma ciência universal, porque sempre 
esteve vinculada às raízes das problemáticas humanas e direcionada para os 
sentidos históricos. Analogamente, esteve vinculada às causas dos problemas 
sociais e endereçada aos sentidos das descobertas científicas.

Encontros e dialogos.indd   140 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   141

A universalidade aponta, nesse caso, tanto para o sentido da história 
como para o sentido do próprio conhecimento e, por isso, é oportuno 
recordar a afirmação de Deleuze: “O sentido é como a esfera em que estou 
instalado para operar as designações possíveis e mesmo para pensar suas 
condições” (2009, p. 31). Em conformidade com o autor, nunca se diz 
exatamente o sentido que se gostaria de expressar, mas se assume o sentido 
daquilo que realmente se está dizendo, porque, pela multiplicidade de 
linguagens, cada palavra pode ter sentido diverso e ser compreendida de 
maneira distinta.

Esse caráter de universalidade, que está presente na dinâmica do 
conhecimento, revela a importância de compreender a partida como um 
projeto que está sempre aberto para o transcendental.

3.2.3 A partida epistemológica como transcendência

A transcendência, no processo epistemológico do horizonte da partida, 
pode ser compreendida, no contexto da dinâmica existencial que caracteriza 
o ser humano como um ser em constante processo de transcendência, 
porque está sempre em busca de ser melhor. Por outro lado, esse conceito 
esteve fortemente vinculado à tradição teológica, acoplado à realidade do 
mistério. Aqui não se trata de retomar nem a dimensão antropológica nem 
a teológica, mas de se ater à proposição filosófica.

A transcendência é, portanto, um conceito que, de uma forma ou 
outra, esteve presente nos diversos ciclos civilizacionais e, por isso, pode 
ser revisto no direcionamento de distintos olhares. Mas com o objetivo de 
fundamentar a epistemologia da partida como transcendência, esse conceito 
foi assumido a partir da adjetivação filosófica kantiana, direcionada para 
a dimensão espacial e dinâmica. De acordo com Vaz (1997), o atributo 
espacial refere-se à transgressão dos limites de determinado espaço, e a 
qualidade do movimento leva o pensamento para além (trans) das fronteiras.

Na disposição dessas dinâmicas, a relação de transcendência, segundo 
Vaz, (1997), é a expressão mais adequada porque busca superar a oposição 
entre interioridade e exterioridade e apontar para a transcendência, aspecto 

Encontros e dialogos.indd   141 19/01/2015   09:57:42



142   |   Luiz Síveres

que está além da pura exterioridade, que é imanente e que, portanto, 
permanece aquém da pura interioridade. Supera-se, assim, um antagonismo 
entre a interioridade e exterioridade e se propõe uma ação de reciprocidade 
cujo caminho leva às raízes do próprio ser, porque a existência humana 
aponta para a transcendência, potencializando um movimento de ascensão 
da própria condição humana.

Esse ser humano da ascensão é também um ser do conhecimento e, sob 
esse aspecto, é orientado, na proposição de Vaz (1997), para a transgressão, 
no sentido de romper com as fronteiras do cotidiano, abrindo as portas 
do contorno das coisas e apontando para horizontes diferenciados de 
construção de saberes, muito mais ajustados à própria condição humana, 
cuja característica é a de ser um ente transcendental. A transgressão, nesse 
caso, é um processo de ruptura com algo instituído e de indicação para o 
sentido de seu existir histórico que apontaria para o infinito do próprio 
ser e para a profundidade de sua realização.

Na dinâmica de construção do conhecimento, a transcendência está 
vinculada, por um lado, à busca incessante pelo mundo das ideias com base 
na proposição seminal da filosofia platônica e pela procura dos objetivos 
mais altos do ato de conhecer com base na proposta original da filosofia 
aristotélica. Por outro lado, segundo Vaz (1997), a transcendência se faz 
pela experiência de transformação do mundo por meio do trabalho e pela 
edificação da sociedade por meio do reconhecimento. Essas duas energias 
caracterizam a transcendência e constituem-se, por sua vez, os caminhos 
por onde transitaram, historicamente, os conhecimentos desde a origem 
filosófica até os dias atuais.

No pensamento contemporâneo, portanto, a transcendência retoma 
o conceito de metafísica, surgido com os clássicos da filosofia (Aristóteles), 
com a possibilidade de se vincular aos conhecimentos que ultrapassavam 
as dimensões físicas das ciências; passou pelo conhecimento moderno, no 
qual o sujeito, como tributário da razão (Descartes), fortaleceu-se como 
um ser da racionalidade; foi avançando como um ser absoluto que se define 
pela dialética (Hegel) entre subjetividade e objetividade; e se aproxima 
da realidade atual por meio da fenomenologia (Husserl), para buscar o 
sentido dos próprios fenômenos. Embora tenha se proclamado o fim da 

Encontros e dialogos.indd   142 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   143

metafísica (Heidegger), esse conceito continua presente para constituir-se 
um projeto de realização pessoal e de efetivação da civilização humana.

Por isso a metafísica, como um atributo da transcendência, pode 
ser inserida na dinâmica dessa reflexão como destino. Em conformidade 
com Vaz (1997), não se trata de entendê-la pelo senso comum, mas pelo 
horizonte de sua historicidade (Geschichtlich). Isso exige, por sua vez, que 
se compreenda o destino como um princípio que participa de um processo 
inscrito no tempo e na história. Ainda em consonância com o autor,  
“O destino é, assim, tecido pela realização no tempo das possibilidades 
contidas no episódio histórico inaugural” (1997, p. 344). Tal afirmação 
descreve o fato que revela as possibilidades humanas que se encaminham 
para um fim, mas que estariam repletas de sentido. O destino do ser seria, 
portanto, um ser em processo de transcendência.

Para compreender a transcendência, no horizonte epistemológico, é 
apropriado ter presente a dimensão subjetiva da ascensão, a realidade do 
conhecimento como transgressão e o projeto histórico como metafísica. 
Tais atributos contribuem para inserir nessa dinâmica, segundo Vaz (1997), 
o ser, o sentido e o destino, aspectos considerados apropriados para tornar 
a criação e a sistematização do conhecimento uma sabedoria e, portanto, 
uma energia favorável para potencializar a partida pedagógica.

3.3 A partida pedagógica

A partida pedagógica mostra um dos grandes desafios que envolvem 
o educador e o educando, principalmente pela razão de eles se situarem 
na compreensão de que a relação entre docente e discente não se esgota 
na interação ou na reciprocidade, mas demanda que ambos construam 
um sentido e nesse caminho os dois caminhem juntos. Nesse percurso, as 
relações apontam para a peregrinação e a hospitalidade, para a competição 
e a cooperação, para o cotidiano e o sentido histórico e, por isso, é 
aconselhável dar sentido àquilo que se é, para aquilo que se faz e para 
aquilo que se deseja alcançar.

Encontros e dialogos.indd   143 19/01/2015   09:57:42



144   |   Luiz Síveres

Nessas pegadas é apropriado um projeto de partida no qual se estende 
a mão num gesto que procura romper as fronteiras, ampliar horizontes e 
indicar novas descobertas, bem como sinalizar para outras possibilidades 
de relação, alternativas diferenciadas para construir conhecimentos e ex-
perimentar significativas utopias dinamizadoras. É desejável, portanto, sair 
de um mapeamento individualista e lançar-se numa cartografia altruísta 
para posicionar os peregrinos em constantes partidas ou em contínuas 
caminhadas.

Nessa nova geografia pedagógica, segundo Roca, o ato educativo é um 
compromisso com as possibilidades, porque “nas entranhas da educação há 
sempre um desdobramento de oportunidades; daí o fato de a educação ser 
sempre emancipadora, porque alimenta o sentido da alternativa” (1999, 
p. 64). Com o objetivo, portanto, de desenvolver outras possibilidades, 
diversas chances e distintas alternativas, o processo pedagógico objetiva 
potencializar, constantemente, as partidas educacionais. 

Com o objetivo de dar um sentido a essa partida, Larrosa argumenta 
que, para tornar-se um sujeito educativo, uma das regras é “utilizar-se de 
mestres, porém como pedras da sorte, como pretexto para a experimentação 
de si, que se tem de saber abandonar a tempo” (2005, p. 77). Tal sabedoria 
configura-se na partilha de conhecimentos com os mestres e também na 
disposição da partida, que pode ser começada pelos discípulos, fato que 
não denota abandono, mas valorização daqueles que contribuíram com 
o processo pedagógico.

No entendimento de que os projetos pedagógicos, de forma geral, 
procuram se fechar sobre si mesmo, a partida pedagógica potencializa os 
sujeitos educativos para um percurso autônomo, responsável e comprometido 
com o bem-estar e o bem-viver da humanidade. Para isso, é necessário 
desenvolver, entre outras categorias, o desvelamento, a esperança e a utopia. 

3.3.1 A partida pedagógica como desvelamento

Os processos pedagógicos, no percurso civilizacional, buscaram 
realizar o desvelamento das realidades sociais, das teorias científicas e 

Encontros e dialogos.indd   144 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   145

dos projetos históricos. Essa atitude de desvelar exige, por sua vez, um 
empenho para cuidar dos procedimentos educacionais para que contribuam 
com a descoberta das potencialidades internas e o desenvolvimento das 
competências para interagir com as realidades externas. 

Para dar um caráter dinâmico ao desvelamento, é recomendável uma 
abertura para os movimentos históricos, para as expressões geopolíticas 
e para os grupos sociais, bem como para o entorno geográfico, para as 
manifestações culturais e para circunvizinhança ecológica, ou, ainda, 
para as redes sociais, as dimensões globais ou as corporações econômicas. 
Para referendar esse pensamento, Freire diz que “testemunhar a abertura 
aos outros, a disponibilidade curiosa à vida, a seus desafios, são saberes 
necessários à prática educativa” (1998, p. 153). A abertura revela, assim, 
uma partida dialogal importante para desvelar o processo pedagógico.

Esta convocação para a abertura não se caracteriza, exclusivamente, 
como uma disposição atitudinal, mas revela, segundo Freire (1998), uma 
opção ética, um fundamento político e uma prática dialógica e, nesse 
caso, a abertura revela, principalmente, a condição do ser humano, porque 
este é um ser que está incompleto, isto é, quanto mais estiver aberto ao 
outro e a outras experiências, tanto mais percebe o quanto precisa para se 
desenvolver como ser humano, porque continua sendo um ser inacabado.

Além dessa atitude de abertura, é recomendável que esse processo 
disponha de certa intencionalidade. Conforme Vaz (2002), a intencionalidade 
é um conceito incorporado à civilização humana, mas com a filosofia 
fenomenológica essa categoria assumiu uma importância significativa com 
o objetivo de ir às coisas mesmas (zu den Sachen selbst), isto é, por meio 
dos atos intencionais da consciência, busca-se o sentido dos fenômenos. 
Nesse caso, mais importante do que o próprio fenômeno, é a intenção que 
se tem para conhecer e reconhecer os próprios fenômenos.

Com base nessa intencionalidade epistemológica, é possível sugerir, 
ainda, que ela abarca também a esfera histórica. Nesse caso, a intenciona-
lidade, numa dinâmica educativa, é orientada para o bem, para o melhor, 
para o valorativo da história pessoal de cada um e para a história social de  
cada cultura.

Encontros e dialogos.indd   145 19/01/2015   09:57:42



146   |   Luiz Síveres

Aproximando-se dessa proposta, o desvelamento como partida 
assume, entre outras categorias, um percurso para se inserir num processo 
de aprendizagem, mas para isso ele careceria constituir-se um projeto 
significativo para o próprio indivíduo, na medida em que, de acordo 
com Zanella (2002), sobressai a qualidade do envolvimento pessoal para 
responder às necessidades e aos desejos do próprio sujeito.

Por outro lado, é recomendado compreender que a aprendizagem é 
um projeto que abarca o indivíduo na sua completude, porque, de acordo 
com Zanella, “todos os sentidos e o indivíduo na sua totalidade envolvem-
se na aprendizagem” (2002, p. 31). Como sugestão da autora, para que tal 
processo tenha resultados satisfatórios, são necessárias condições físicas, 
psicológicas, ambientais e sociais favoráveis.

O desvelamento como um percurso que aponta para a partida 
pedagógica pode ser compreendido, além dessa disposição de abertura, 
desse caráter intencional e desse processo de aprendizagem, por meio de 
outras categorias que possibilitam colocar o educador e o educando numa 
peregrinação educativa que demanda, por sua vez, uma atitude de esperança.

3.3.2 A partida pedagógica como esperança

A partida pedagógica, além de ser impulsionada pelo caráter do 
desvelamento, exercita a virtude da esperança, que sempre se caracterizou 
como uma virtude humana, no sentido de acenar para o desejo de futuro 
e demanda um empenho por alcançá-lo. Por isso, a esperança não se 
vivencia por meio da espera como uma atitude passiva e indiferente, mas 
pela disposição de alcançar o futuro como uma aventura que se realiza de 
forma individual e coletiva. 

Por essa razão, a esperança não se confunde com a segurança, porque esta 
limita os horizontes e aquela os amplia. Mas, com o objetivo de configurar 
a esperança como um atributo da partida educacional, é recomendável 
compreendê-la como uma exigência da própria condição humana e, por essa 
razão, a humanidade sempre viveu e sobreviveu porque tinha consciência 
de que sua historicidade é constituída de esperança.

Encontros e dialogos.indd   146 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   147

É desejável, portanto, reconhecer que a esperança constitui-se um 
elemento vital da condição humana e, segundo Freire (2012), o que torna 
a esperança esse atributo importante é que ela não é tanto a certeza do 
achado, mas muito mais destreza da busca. No processo de busca está a 
esperança e esta aponta para a necessidade da busca, revelando, assim, 
uma energia dialogal que vai se configurando no percurso individual e 
social. Na dimensão pessoal é indicada a responsabilidade e na expressão 
mais coletiva existe a exigência da solidariedade, atitudes que formam uma 
energia dialogal que favorece a vivência da esperança.

Com base nessa proposta, a esperança constitui-se, no entendimento 
de Freire (2005), um imperativo existencial, mas principalmente histórico, 
porque a dimensão ontológica necessita de uma prática histórica que não 
se configura como uma simples expectativa, mas como uma esperança. 
Essa característica dispõe o ser humano para um constante processo de 
superação do desespero, que se consolida, principalmente, mediante um 
empenho por justiça.

Considerando essa disposição pessoal e social, a esperança é considerada 
uma exigência necessária para consolidar uma história que potencializa a 
passagem da opressão para a liberdade, do individualismo para a solidariedade 
e do desencanto para o encantamento. Essa exigência de transformação 
social caracteriza, conforme Freire (1987), a vocação histórica do ser 
humano como um ser de esperança.

Essas características pessoais e históricas podem ser introduzidas, 
segundo Freire (2000), num processo pedagógico que desafia, por um lado, 
os educadores e educandos a lutar, não por falta de coragem, vontade ou 
rebeldia, mas porque são seres de esperança, e, por outro lado, encorajar 
todos os sujeitos envolvidos no projeto educativo para que disponham 
de possibilidades reais de sonhar, não por ingenuidade ou imaginação, 
mas como um ato político que pode transformar o mundo. Nesse caso, 
os sonhos individuais são necessários para o bem-estar pessoal, mas os 
sonhos coletivos são oportunos para o bem-estar social.

A esperança aponta, portanto, para o futuro, mas nesta recomendação 
o projeto pedagógico não está atrelado a uma simples dimensão futurista, 
mas a uma proposta concreta de construção do futuro, porque, de acordo 

Encontros e dialogos.indd   147 19/01/2015   09:57:42



148   |   Luiz Síveres

com Freire, “o futuro não nos faz. Nós é que nos refazemos na luta para 
fazê-lo” (2000, p. 56). Essa disposição para construir o futuro é que qualifica 
o projeto pedagógico como um percurso utópico.

Para dar um novo passo nesse peregrinar em direção a uma situação 
ideal, os educadores e educandos, no entendimento de Teixeira (2000), têm 
razões para crer, para lutar e para esperar, porque o ambiente e o processo 
educativo são extremamente favoráveis para desencadear essa dinâmica, 
porque tudo e todos estão numa fase de crescimento, de florescimento e 
de frutificação. 

Educar para a esperança demanda, portanto, o reconhecimento de que 
a esperança faz parte da condição humana, constituindo-se um imperativo 
histórico e impulsionando para projetos utópicos. Para isso, é oportuno 
reconhecer que, conforme proposta de Silva, Síveres e Thiel (2011), apesar 
das realidades de desesperança, é recomendado projetar uma educação que 
considere o enfoque técnico mediante a criação, a construção e a inovação 
do conhecimento; mediante uma abordagem política que promove a 
cidadania, a justiça e a solidariedade para construir uma sociedade mais 
digna; bem como mediante o aspecto simbólico, desenvolvendo a poesia, 
a profecia e a utopia.

3.3.3 A partida pedagógica como utopia

A pedagogia da partida aponta, constantemente, para a utopia e, nesse 
direcionamento, a utopia é a possibilidade de incorporar, na proposta de 
Síveres (2006), um comprometimento educacional que permite entender 
os novos desafios da história, estabelecendo novas finalidades educacionais, 
implementando novos paradigmas epistemológicos e promovendo práticas 
educativas mais significativas. Esses encaminhamentos apenas antecipam 
alguns aspectos utópicos, porém, jamais esgotam a energia própria da 
utopia, de estar sempre a um passo daquela caminhada que educadores e 
educandos estariam realizando. 

Por isso que a categoria da utopia pode ser compreendida por diversas 
óticas, mas um desses olhares passa, de acordo com Freire (1987), de uma 

Encontros e dialogos.indd   148 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   149

consciência ingênua para uma crítica, de uma experiência de fatalidade 
para a liberdade, de uma educação bancária para uma dialógica, de uma 
atitude de apatia para o inédito viável.

Nesse horizonte é possível compreender a categoria do inédito 
viável, que, de acordo com Freire, é uma coisa inédita, mas que ainda 
não é “conhecida e vivida, mas sonhada e, quando se torna um ‘percebido 
destacado’ pelos que pensam utopicamente, estes sabem, então, que o 
problema não é mais um sonho, que ele pode se tornar realidade” (2005, 
p. 206). Sob esse pressuposto, o educador é aquele que se torna capaz de 
fazer a passagem do possível para o desejável, do desejável para o inédito 
e do inédito para o utópico.

Por isso a categoria do inédito viável, segundo Freire (1987), busca 
reconhecer as situações-limite, não para reter o fluxo, mas para potencializar 
as energias que procuram as fronteiras entre o ser e o poder ser mais e 
melhor. No campo educativo, essa dinâmica aponta para novas formas de 
conhecimento e para distintas maneiras de pensamento.

A utopia assume, também, uma dinâmica mais coletiva e, com 
base nesse procedimento, é recomendável retomar a proposta de Buber 
(2007a), que entendeu a utopia como um princípio filosófico. Essa opção 
se dá pelo fato de a utopia estar sendo capturada pela predominância da 
técnica, exaurindo todas as possibilidades para anunciar algo novo, bem 
como enfocada pela revelação como um tempo e espaço perfeito. Essas 
duas tendências aniquilam ou extrapolam os projetos utópicos, daí o fato 
de se recomendar uma proposta mais filosófica, porque aponta para uma 
realidade possível.

Percebe-se, portanto, que desde Platão há uma busca pelo ideal, 
pelo mundo das ideias, pelo utópico. Essa tendência tomou uma forma 
mais complexa, de acordo com Buber, com o socialismo e o comunismo 
modernos, por meio de um caráter de proclamação e de uma disposição dos 
meios humanos para sua realização. Mas para o autor, além dessa proposta 
platônica ou marxista, é possível pensar e propor um socialismo utópico 
que “luta pelo máximo de autonomia comunitária possível, dentro de uma 
reestruturação da sociedade” (2007a, p. 26). Para esse empreendimento, mais 
do que uma disposição cognitiva (Platão) ou estrutural (Marx), indica-se a 

Encontros e dialogos.indd   149 19/01/2015   09:57:42



150   |   Luiz Síveres

cooperação comunitária, que busca construir, cotidianamente, um projeto 
real de vida mais digna e justa numa sociedade autêntica e participativa.

Existe, portanto, uma opção real pela comunidade (Gemeinschaft) em 
detrimento da sociedade global (Gessellschaft), caracterizando a comunidade 
como um fim em si mesmo e não como um instrumento para outras 
finalidades, bem como uma coisa orgânica, que supera o individualismo 
atomístico e o coletivismo totalitário, promovendo a pluralidade com 
base na igualdade e na diferença, aspectos importantes de uma cultura 
comunitária.

Nesse caso, o socialismo utópico pode ser compreendido de maneira 
diferenciada do real, porque pode ser considerado como “tópico” na medida 
em que puder se realizar, de acordo com Buber, “em dado momento, em 
determinado lugar e em determinadas condições e precisamente ‘aqui e 
agora’, dentro das possibilidades viáveis aqui e agora” (2007a, p. 105). Com 
essa proposta está se dando ênfase à ascendência (Anfang) e não à chegada, 
mais valor à célula cooperativa e não à estrutura societária, mais atenção 
ao caminho e não à sucessão dos fatos, mais importância ao caminhante 
e não aos acontecimentos. 

Essa germinação inicial dará o suporte para a criação de comunidades, 
mas, conforme Buber, “somente uma comunidade de comunidades poderá 
ser qualificada como um ente comunitário” (2007a, p. 183). Tal proposta 
potencializa as comunidades a interagirem entre si e a transcenderem 
seus espaços e seus projetos para, com outras comunidades, criarem 
uma constelação de comunidades com princípios comuns e projetos 
humanizantes.

Na ampliação dessa categoria, recomenda-se retomar a proposta de 
Arendt (2009), que compreende a educação como um processo que aponta, 
necessariamente, para uma utopia política. Segundo a autora, em todos 
os tempos, a educação contribuiu com a formação de um novo mundo, 
porque estava atuando com aqueles que são pelo nascimento e por natureza 
novos. Nesse sentido, o percurso educacional jamais deveria acabar, mas 
estar em estado de vir a ser, introduzindo um novo mundo por meio do 
ingresso de sujeitos novos.

Encontros e dialogos.indd   150 19/01/2015   09:57:42



Capítulo II – Pedagogia da presença, da proximidade e da partida   |   151

A utopia no campo educativo orienta, também, o processo de 
aprendizagem para pensamentos e conhecimentos utópicos. Nesse caso 
as utopias provocam novas ideias e novos saberes porque, consoante 
Stengers, as utopias “dão as palavras para pensar de outra maneira aquilo 
que nos acontece, para ‘fazer contar de outra maneira’ o que outras palavras 
levariam a ignorar ou a desqualificar” (2004, p. 135). Para esse tipo de 
procedimento conta aquilo que vale a pena, não somente para um grupo 
isolado, mas para a humanidade, não para atender necessidades imediatas, 
mas para apontar os desejos existenciais.

Com base nessa proposta, a utopia não é apenas um sonho, mas, de 
acordo com Stengers, “a utopia pode ser um saber que conta” (2004, p. 149).  
Esse saber, com a possibilidade de se transformar em sabedoria, pode 
contribuir com uma educação que não se esgota nos conceitos, mas que 
aponta para projetos de realização pessoal e de construção histórica. Nesse 
caso, a partida educacional pode ser iniciada com base no desvelamento, 
na esperança e na utopia, aspectos sugeridos para configurar um processo 
educativo.

Depois de percorrer as dimensões antropológica, epistemológica  
e pedagógica do processo educativo de uma pedagogia da partida,  
considera-se ainda a autonomia do sujeito aprendente, a responsabilidade 
pelo processo de aprendizagem e a expectativa com os novos saberes. 
Para isso, a educação deveria estar vinculada a sujeitos, a metodologias 
e a projetos que desencadeiem novas partidas. Segundo Weisz (2000),  
o processo de ensinagem dialoga com o processo da aprendizagem, assim 
como os sujeitos ensinantes dialogam com os aprendentes. 

Além disso, é adequado desvendar a importância da significação desse 
percurso, objetivando contribuir com a personalidade integrada do ser 
humano, com a capacidade de construir e sistematizar o conhecimento e 
com a necessidade de estar envolvido com o desenvolvimento social. Nesse 
caso, a partida não depende de uma indicação, mas de uma invenção, porque 
mais importante do que percorrer um caminho já traçado é construir um 
percurso que vai se identificando com o peregrino e com seu projeto de 
peregrinação.

Encontros e dialogos.indd   151 19/01/2015   09:57:42



152   |   Luiz Síveres

A partida educacional mostra, nesse caso, o futuro, e os educadores 
e educandos necessitam estar abertos para as surpresas, caso contrário se 
estará preenchendo o presente e esgotando as energias com a preocupação 
de resgatar o passado. Nessa proposta, em conformidade com Bartholo,  
a surpresa é a “condição de possibilidade de um desejo amoroso de vida. 
Não um desejo de instrumentalizar a vida, capturando-a em cadeias de 
causalidade, mas um desejo de fruir a aventura de possibilidades surpreen-
dentes” (2002, p. 136). Portanto, mesmo reconhecendo a importância da 
herança do passado e a confiança no presente, a partida como uma diretriz 
do projeto pedagógico aponta para a esperança no futuro.

O processo educacional, com base na pedagogia da presença, da 
proximidade e da partida, caracteriza-se como um caminho do qual os 
sujeitos, os processos e as finalidades educativas participam, propiciando 
as diretrizes de um projeto de formação de professores.

Encontros e dialogos.indd   152 19/01/2015   09:57:42



153

CAPÍTULO III

PROJETO DE FORMAÇÃO DE PROFESSORES

O projeto de formação de professores está sendo proposto tendo o 
encontro como fio condutor, e este vai se movendo numa relação dialogal 
entre a formação humana, a capacitação profissional e a missão pedagógica. 
Essa proposta tridimensional perpassa o projeto formativo e culmina com 
uma sugestão pautada pelo processo educativo mediante a pedagogia da 
presença, da proximidade e da partida, aspectos desenvolvidos no capítulo 
anterior. 

Para desenvolver essa proposta, é oportuno reconhecer que a sociedade 
humana está sendo influenciada por uma dinâmica global, tendência que 
está levando os projetos educativos a se tornarem cada vez mais interativos e 
complexos, mas também cada vez mais competitivos e instrumentalizados. 
Diante desse desafio, a formação de professores está assumindo uma 
importância significativa e está sendo encaminhada com o objetivo de 
priorizar uma trajetória integrada entre o sujeito educador, o processo 
educativo e a finalidade educacional.

Tais argumentos, apesar de revelarem um procedimento apropriado 
para compreender a formação dos professores, estão sendo influenciados 
pelas condições socioculturais que dominam o cenário da civilização humana 
e, entre uma diversidade de características, pode-se concordar que houve 
um reducionismo da condição humana para o aspecto da racionalidade 
instrumental, a adequação dos métodos e metodologias educativos às 

Encontros e dialogos.indd   153 19/01/2015   09:57:42



154   |   Luiz Síveres

tecnologias e o direcionamento do processo educativo para atender  
às expectativas e necessidades do projeto globalizador.

Na medida em que estas tendências vão se fortalecendo, é recomendado 
intensificar um movimento que transforme, segundo Morin (2008), as 
informações em conhecimento e os conhecimentos em sabedoria, de modo 
preferencial no tempo e no espaço educativo. Isso demanda do professor, 
no entanto, uma abertura de consciência e uma tomada de posição em 
favor de um projeto formativo que recomenda uma disposição humana, 
uma sabedoria epistemológica e uma intencionalidade pedagógica. 

Por outro lado, a formação dos professores tornou-se uma temática 
constante na formulação de políticas educacionais, nos projetos pedagó-
gicos e nas propostas de educação continuada. No contexto das políticas 
educativas, tanto organismos nacionais quanto as agências internacionais 
têm se dedicado a isso, e naquilo que diz respeito à realidade brasileira, 
com base na Constituição Federal (BRASIL, 2003) e na Lei de Diretrizes 
e Bases (BRASIL, 2009), foram elaborados parâmetros e diretrizes, com 
o objetivo de propor princípios norteadores para o exercício da docência, 
com ênfase na articulação entre o aprendido na universidade e o praticado 
na escola e na integração entre ensino e aprendizagem.

É oportuno recordar que no ambiente das instituições educacionais 
os projetos pedagógicos revelam, principalmente, o princípio filosófico 
da formação de professores. Tal proposta aponta, de forma geral, para a 
importância da relação que se estabelece entre o professor e o estudante por 
meio de características que, de uma maneira ou outra, estão presentes na 
docência, tais como a problematização e a reflexão, a pesquisa e o ensino, 
a criticidade e a criatividade, a pedagogia e a política, o planejamento  
e a avaliação, as tecnologias e as metodologias, o currículo e os valores, a 
formação em serviço e a educação continuada.

Na proposta da educação continuada, a formação do educador é 
compreendida pela contribuição de Rios (2010), que propõe um processo 
formativo a partir da filosofia da educação, pela qual se estabelecem princípios, 
processos e políticas de formação de professores, articulando a docência 
com a competência. Considerando essa proposta, o educador está sendo 

Encontros e dialogos.indd   154 19/01/2015   09:57:42



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   155

inserido num projeto formativo enquanto pode revelar sua competência 
articulando os sujeitos, os processos e as finalidades educacionais.

No contexto da formação de professores, torna-se oportuna a 
recomendação de Tardif (2012), no sentido de repensar a formação para 
o magistério, levando em conta os saberes que os professores desenvolvem 
no exercício da docência. Os saberes construídos no cotidiano do magistério 
podem contribuir com a formação pessoal e profissional do próprio 
professor, mas influenciar, também, os projetos formativos ofertados pelas 
instituições educadoras.

Essas iniciativas mostram, juntamente com tantas outras, a composição 
de um perfil de educador que responde aos desafios do mundo contemporâneo, 
que tem como dinâmica animadora um desempenho articulado entre o 
ser e agir, um empenho integral e contínuo entre a reflexão e a ação e um 
procedimento integrador e permanente entre a teoria e a prática, aspectos 
favoráveis ao desenvolvimento do sujeito educativo. 

Na concordância com essa proposta, uma das possibilidades é 
compreender a formação, de acordo com Gadamer (2008), vinculada ao 
conceito de cultura, na qual se define a maneira específica de aperfeiçoar 
os talentos, as aptidões e as competências. Nesse sentido, a formação não 
é tanto um objetivo a ser alcançado, mas um processo reflexivo do próprio 
educador; não é uma transferência de técnicas, mas um percurso formativo 
da comunidade escolar; e não é o aprimoramento de instrumentais 
pedagógicos, mas uma trajetória que aponta para a universalidade dos 
projetos educativos.

Com base nessa proposta, a formação é um projeto que de forma 
individual ou cooperativa busca qualificar as pessoas, ressignificar os 
procedimentos e valorizar os empreendimentos pessoais, educacionais e 
sociais. Nesse sentido, é adequada a passagem, segundo Morin (2008), 
de um projeto programático para um paradigmático, porque, de acordo 
com a primeira tendência, a dinâmica formativa está vinculada às instru-
mentalidades e com a segunda às finalidades educativas.

Para fortalecer essa tendência, é recomendado insistir na oportunidade de 
se incorporar as relações sociais na docência, porque estas, no entendimento 

Encontros e dialogos.indd   155 19/01/2015   09:57:42



156   |   Luiz Síveres

de Rios (2010), implicam uma consciência de pertença a uma comunidade, 
que estabelece, por sua vez, uma participação responsável para a construção 
da cultura e da história. Assim, a formação docente pode se dar na medida 
em que o docente tem consciência de que sua prática é uma práxis, isto é, 
na medida em que sua ação é retomada em forma de reflexão que conduz, 
novamente, a um novo agir pedagógico.

Tal procedimento é entendido como um percurso diacrônico e 
sincrônico porque está recuperando a dimensão antropológica (ser), 
epistemológica (saber) e pedagógica (agir) do projeto de formação de 
professores, tendo como inspiração os pilares da educação propostos por 
Delors (1998): aprender a ser/conviver, a aprender e a fazer, respectivamente. 
Esses pressupostos são indicadores de um itinerário que procura compreender 
o exercício da docência com base no perfil do educador, do professor e do 
mestre, objetivando desenvolver, respectivamente, a formação humana, 
a capacitação profissional e a missão educativa, consideradas os aspectos 
integrados e integradores de um processo formativo.

1 A formação humana

A formação humana dos professores, no conjunto das iniciativas 
institucionais, assumiu um procedimento mais expressivo em torno 
das competências instrumentais, pedagógicas e sociais, com o objetivo 
de dar suporte à própria condição humana, e é recomendado propor a 
dimensão antropológica do processo formativo, seja no percurso inicial 
ou no continuado.

No entendimento desse enfoque, a formação não é uma atividade 
unidirecional que busca dar forma a um sujeito, a um processo ou a um 
objeto, mas, segundo a proposição de Freire, “quem forma se forma e 
re-forma ao formar e quem é formado forma-se e forma ao ser formado” 
(1998, p. 25). Esse enunciado demonstra que desde a fase inicial, bem 
como na continuidade do percurso formador, existe uma interação entre 
os sujeitos formativos, uma articulação entre os processos de formação e 
uma integração entre os objetivos educacionais.

Encontros e dialogos.indd   156 19/01/2015   09:57:42



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   157

Para dar um sentido a essas abordagens, é recomendado ter consciência 
de que a educação, segundo Durkheim (1978), deseja sempre desenvolver 
no ser humano um ser novo ou um ser renovado. Com base nessa proposta, 
distintas aproximações podem ser feitas, na possibilidade de compreender 
e dar um significado à formação docente, sob a dimensão antropológica, 
mas aqui serão aboradados os aspectos da vocação, da convocação e da 
provocação.

1.1 A vocação no processo formativo

O processo formativo dos educadores compreende, antropologicamente, 
a vocação. Esse conceito esteve, historicamente, vinculado ao senso 
comum para definir pessoas que detinham uma aptidão específica, mas foi 
associado, principalmente, à dinâmica religiosa, para identificar pessoas 
consagradas a uma missão e permaneceu atrelado, ainda, ao exercício  
político (WEBER, 2003), por meio do qual as pessoas eram chamadas 
a ser os condutores de um grupo social. Em conformidade com Weber,  
as pessoas detinham certos carismas de liderança e para elas haveria a 
devoção de seus adeptos, mas esses líderes, para serem identificados 
como vocacionados políticos, deveriam articular a ética da convicção e 
da responsabilidade, aspectos essenciais de um ser autêntico e, portanto, 
de um ser vocacionado.

Além dessas categorizações, pretende-se retomar sua originalidade 
terminológica, que é a disposição natural ou espontânea para o exercício 
de uma profissão e afirmar que ela é um convite para desempenhar uma 
missão, aspecto considerado essencial ao exercício da docência. Nesse 
sentido, a vocação é um chamado para buscar a própria realização por 
meio da concretização de uma missão, isto é, ao se realizar como educador, 
estaria se promovendo um projeto educativo.

Esse conceito, além de fazer parte das instituições religiosas e políticas, 
entra, também, no ambiente educativo. Nesse espaço, consoante Buber, 
“a educação que é intenção é, inevitavelmente, vocação” (1982, p. 11). 
Com base nessa proposta, quando existe uma intencionalidade no processo 

Encontros e dialogos.indd   157 19/01/2015   09:57:42



158   |   Luiz Síveres

educacional, supera-se o modelo voluntarista e se institui um projeto 
definido para atender às finalidades educativas, para as quais se espera que 
os profissionais estejam vocacionalmente qualificados.

A vocação qualifica-se, nesse caso, por meio da emancipação pessoal 
e da adesão profissional, aspectos que apontam para uma tomada de 
consciência do próprio desejo e da própria vontade. Esse aspecto, segundo 
Buber, “só é descoberto por ele mesmo, quando assumir verdadeiramente 
seu sentimento mais forte, seu desejo central, que está dentro dele, que 
movimenta seu interior” (2011, p. 19). Tal dinâmica pode despertar o 
entusiasmo no educador, que se constitui uma energia que desencadeia um 
aprendizado não pautado pela informação e suportado pela tecnologia, mas 
pela compreensão de valores e pela definição de projetos plenos de sentido.

Nesse procedimento, o educador, na vivência de sua vocação, e em 
conformidade com Alves (2000), está desabrochando para uma atuação com 
base nos seus princípios. Mas o despertar dessa energia interior precisa ser 
acordado, e a maneira sugerida pelo autor é a experiência amorosa. Nesse 
entendimento, o despertar vocacional do educador é a potencialização de 
sua energia amorosa no exercício da docência, que é identificado pelas 
características do chamamento, do pensamento e do direcionamento.

1.1.1 A vocação como chamamento

A vocação designa, indica ou evoca um chamado, e o chamamento 
constitui nomear um sujeito ou um objeto, um tempo ou um espaço, 
um acontecimento ou um processo. Esse nomear não é tanto emitir uma 
palavra, mas, segundo Heidegger, “é evocar para a palavra” (2008, p. 15), 
e essa palavra, pela qual a humanidade está sendo chamada, é para ser 
presença, isto é, está sendo evocada para estar sendo humanizadora. Dessa 
forma, a vocação é chamamento para ser presença, é uma evocação para 
estar se fazendo humano, é um procedimento para se humanizar.

Essa energia evocativa está contida na dinâmica vocacional porque, 
conforme Heidegger, evocar “é sempre provocar e invocar, provocar a 
vigência e invocar a ausência” (2008, p. 16). A vocação, com base nessas 

Encontros e dialogos.indd   158 19/01/2015   09:57:42



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   159

potencialidades, pode contribuir para fortalecer a condição humana 
e invocar todas as possibilidades para que o ser humano se humanize; 
diferentemente das coisas e dos objetos, que, ao serem chamados ou 
evocados, apenas se aproximam como coisas, confirmando a quadratura 
do mundo; o ser humano, ao contrário, é invocado pela presença ou pela 
ausência, para estar se fazendo como ser humano.

Esse processo permite retomar a própria etimologia da palavra vocação, 
que remete a um chamado, porque para Heidegger (2008) chamar é, 
também, convidar. Nesse caso, estar sendo chamado para responder a um 
convite ultrapassa uma determinação ou uma obrigatoriedade e potencializa 
o ser humano para estar se fazendo humano, seja na experiência pessoal 
ou no exercício de sua profissão e, com base nessa proposta, o ser humano 
é convidado, continuadamente, para estar se fazendo humano.

1.1.2 A vocação como pensamento

Outra característica da vocação humana está refletida na dinâmica do 
pensamento, porque, entre várias possibilidades, o ato de pensar refere-se a 
uma das características próprias dos humanos, ou a uma das atividades mais 
reconhecidas no exercício da docência. Essa proposta introduz a necessidade 
de se reconhecer o ser humano como um ser do pensamento e que ele é 
considerado de uma qualidade extraordinária para o desenvolvimento da 
dinâmica humanitária.

Tal argumento é defendido por Kant (2002), ao sugerir que o destino 
da humanidade e o objetivo de sua existência estariam pautados na 
vocação para o livre pensar, e tal disposição é realizada, principalmente, 
por meio da educação. Essa proposta está vinculada, portanto, à dinâmica 
profissional do professor, no sentido de viver e desenvolver sua vocação 
por meio do pensamento, aspecto reconhecido de suma importância no 
contexto educativo da realidade atual.

Compreendendo que a conjuntura atual é bastante refratária ao 
exercício do pensamento, principalmente para pensar num contexto mais 
complexo e numa dinâmica mais interdisciplinar, os professores estão sendo 

Encontros e dialogos.indd   159 19/01/2015   09:57:42



160   |   Luiz Síveres

convidados a exercitar, seja ao nível pessoal ou grupal, um pensamento que 
complemente sua própria condição humana e contribua com a formação 
humana dos estudantes. 

1.1.3 A vocação como direcionamento para ser mais

Considerando, portanto, que a vocação é o despertar de um chamamento 
e do exercício do pensamento, ela pode constituir-se uma característica 
essencial da condição humana, revelando a importância de se estabelecer 
um diálogo entre a imanência e a transcendência, e nessa dinâmica dialogal 
percorrer um caminho individual e relacional que potencializa os talentos 
e competências para o cumprimento de uma missão. Essa proposta exige, 
segundo Freire, “uma fé intensa no homem, fé em seu poder de fazer e 
refazer, de criar e recriar, fé em sua vocação de ser mais humano” (1980, 
p. 83) e, na medida, portanto, em que a pessoa assume sua condição 
humana, tanto mais precisa se empenhar para responder a um projeto 
mais humanizante.

Nessa perspectiva, a vocação do ser humano, como um critério antro-
pológico, é humanizar-se e contribuir para que a humanidade se humanize. 
Tal processo demanda, além da dimensão pessoal, uma consciência social 
e um comprometimento com a sociedade, e tal proposta é reforçada por 
Freire (2000), ao destacar a importância da criatividade da vocação inserida 
na natureza humana, bem como a criticidade do ato de constatar e da 
atividade de intervir na realidade. Portanto, juntamente com o processo 
de se humanizar, é necessário desencadear a possibilidade de construir uma 
história pautada pela dignidade dos seres humanos relacionados com as 
distintas formas existenciais. Por isso, a vocação é um chamado para ser, 
mas também para a possibilidade de os humanos serem mais e melhores 
humanos, de forma pessoal e social.

Na diversidade de opções para vivenciar essa vocação, a educação se 
torna um ambiente favorável para o educador exercitar sua humanidade e 
para promover a humanização. Nesse direcionamento, é adequado perceber 
que os professores, enquanto vão se relacionando e desenvolvendo sua 

Encontros e dialogos.indd   160 19/01/2015   09:57:42



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   161

vocação, vão sendo reconhecidos não como modelos a serem imitados, 
mas como pessoas cuja vida tem sentido e cuja missão colabora com a 
possibilidade de viver e conviver, contribuindo com um percurso mais 
humano e mais humanizador.

1.2 A convocação no processo formativo

O processo formativo dos professores compreende, antropologicamente, 
também a convocação, porque a vocação é sempre uma relação dialógica, 
e nessa abordagem pode se incorporar uma dinâmica que determina uma 
con-vocação, fato que amplia as possibilidades para o exercício de uma 
missão. A convocação é, portanto, um vínculo com pessoas ou com causas, 
fato que levou Buber (1982) a sugerir que a existência de laços na educação 
é a existência de relações ou de ligações. Nesse caso, a educação pode se 
tornar um espaço apropriado para se vivenciar vínculos mais profundos, 
aspectos considerados essenciais para fomentar a convocação.

Tendo ciência de que a convocação está conectada com essa proposta, 
pode-se argumentar que essa dinâmica tem a capacidade de promover, 
também, a proximidade, principalmente daqueles e daquilo que ainda 
não havia sido convocado. Segundo Heidegger, “convocando, a evocação 
já provocou o que se evoca” (2008, p. 15), isto é, na medida em que se é 
convocado, o procedimento de aproximação ou de convocação já estaria 
em andamento. 

Considerando, portanto, que a convocação é o encontro de educadores 
e educandos que estão engajados em torno do mesmo percurso pedagógico, 
pode-se compreender que a dinâmica convocatória estaria atrelada não 
somente à esfera do conhecimento, mas explicitada por uma exigência na 
qual podem estar envolvidas as dimensões pessoais, sociais e transcendentais.

Tais abordagens fomentam a possibilidade de se construir verdadeiras 
comunidades educativas, porque todos seriam convocados a fazer do 
processo educacional o projeto de sua vida, bem como se empenhar por 
um projeto humanizador pautado pela originalidade, pela pluriversalidade 
e pela opção por uma causa.

Encontros e dialogos.indd   161 19/01/2015   09:57:43



162   |   Luiz Síveres

1.2.1 A convocação como originalidade

Compreendendo, no entanto, que a convocação não é a simples 
anuência a uma prescrição, mas conforme Heidegger (2008), ela se realiza 
enquanto se puder promover uma aproximação daquilo que ainda não foi 
convocado. Isso não se refere, portanto, a uma convocação única, mas à 
originalidade de cada convocação, que até pode se repetir cotidianamente. 

Tendo como pressuposto esse enunciado, o processo educativo 
caracteriza-se como uma dinâmica que se renova cotidianamente, porém 
com motivações e percepções renovadas com base na possibilidade de ser 
singular, isto é, perceber-se em todos os espaços sociais, mas principalmente 
na escola, um educador que está sendo convocado para uma missão.

Essa convocação se torna original, ainda, na medida em que o 
educador é capaz de acolher a diversidade do caráter e da competência de 
cada educando, não para estratificar o grupo social, mas para valorizar a 
singularidade de cada um, que, no encontro com as distintas originalidades, 
pode proporcionar um processo no qual todos se sintam convocados para 
um percurso aprendente.

1.2.2 A convocação como pluriversalidade

A convocação, além da expressão de sua originalidade, evoca também 
a dimensão da pluriversalidade, e tal aspecto se tornou, apesar de algumas 
tendências constituírem-se como hegemônicas, seja no campo da economia, 
na arena política ou no espaço da cultura, uma pretensão pessoal e uma 
aspiração social, objetivando valorizar e potencializar a diversidade 
pluriversal.

Esta tendência necessita ser reconhecida, também, no campo 
educacional, porque, segundo Mignolo (2004), não existe mais um 
conhecimento universal, mas pluriversal, não existe mais um processo 
pedagógico unidirecional, mas multidirecional. Essa constatação, por sua 
vez, exige uma disposição constante, porque o ser humano é convocado a 
tomar consciência de si mesmo, mas também das possibilidades de estar 
no mundo, que não são unívocas, mas plurais.

Encontros e dialogos.indd   162 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   163

Nesse direcionamento, o processo formativo dos professores 
assume, também, uma convocação plural, valorizando a diversidade 
de empreendimentos pessoais e institucionais. Tal iniciativa não tira o 
mérito de procedimentos organizados institucionalmente, mas, com 
base na pluriversal de experiências, recomenda-se um projeto formativo  
mais institucional. A pluriversalidade, nesse entendimento, parte das 
experiências vivenciadas, que depois são sistematizadas e organizadas 
institucionalmente.

1.2.3 A convocação como opção por uma causa

Os seres humanos são movidos por causas, porém, no limiar deste 
novo século, as utopias estão sendo diluídas, principalmente, pelas 
instrumentalidades racionais ou operacionais, fazendo com que a vida  
seja gasta ou desgastada para responder às necessidades pessoais e 
organizacionais. Sugere-se, portanto, que a proposição de algumas causas, 
sejam elas humanitárias ou planetárias, desencadeie um novo movimento 
convocatório. 

Essa dinâmica está inserida, porém, numa relação dialógica que se 
faz na constituição do ser humano, na produção do conhecimento e na 
formulação de uma pedagogia educacional, destacando-se o envolvimento 
afetivo-existencial, o desenvolvimento de conhecimentos e o desempenho 
educacional. Tais características são essenciais para que os educadores façam 
do processo educativo uma causa significativa para suas vidas e, por meio 
dela, desencadeiem o envolvimento com as utopias que são valorizadas 
pela sociedade.

A convocação é, portanto, no processo formativo, uma energia que 
permite desencadear processos dialógicos entre educadores e educandos, 
entre procedimentos diversificados de abordagem do conhecimento, 
bem como de envolvimento conjunto em torno de uma causa, seja ela 
educacional ou social. Sob esse argumento, o educador está sendo convocado, 
constantemente, a se humanizar, a promover um processo educativo 
humanizador e a se empenhar em promover projetos humanizadores.

Encontros e dialogos.indd   163 19/01/2015   09:57:43



164   |   Luiz Síveres

1.3 A provocação no processo formativo

O processo formativo dos professores compreende, antropologicamente, 
ainda, a provocação. Considerando, como foi visto anteriormente, que 
nomear é evocar, e que evocar é convocar, a convocação é uma provocação. 
A atividade provocativa não tem um caráter negativo e se caracteriza como 
uma atitude proativa, no sentido de dinamizar a crítica e a criatividade 
para projetar novos procedimentos educacionais. 

Com o objetivo de implementar tal metodologia, é necessário 
estabelecer uma aproximação, porque, de acordo com Heidegger (2008), 
provocar é evocar uma proximidade. Nesse sentido, a provocação não 
se caracteriza como um afrontamento, mas como um procedimento 
aproximativo pelo qual todos buscam um objetivo comum e pelo qual 
todos entram numa relação dialogal, isto é, todos são pro-vocados a se 
inserir num percurso coletivo, embora respeitando a diversidade de cada 
um e a especificidade de cada percurso.

Buscando situar essa proposta no conjunto da formação de professores, 
é recomendável perceber que tal posicionamento não se esgota nas exigências 
da organização, mas que é uma atitude inerente a todo educador, no 
sentido de fazer do exercício da docência um percurso formativo por meio 
do desafio, da interatividade e do tencionamento.

1.3.1 A provocação como desafio

A provocação é entendida como uma dinâmica desafiadora, e essa 
proposta se torna mais expressiva num contexto que tem consciência de 
que uma das tendências do mundo contemporâneo é que não se vive mais 
numa sociedade estável, mas em movimento, não se acompanha mais uma 
evolução lenta, mas rápida, e não se desenvolvem mais projetos educativos 
disciplinares, mas interdisciplinares.

Todo esse percurso está demarcado por uma cultura que se expressa por 
disposições que se configuram por uma concepção de humanidade, uma 
relação com a natureza ou uma projeção de sociedade que demanda, por 

Encontros e dialogos.indd   164 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   165

sua vez, cada vez mais, uma atitude desafiadora. O desafio pode tornar-se, 
nesse direcionamento, uma mola propulsora do próprio processo educativo, 
bem como do projeto de formação de professores.

Conforme esse pressuposto, o projeto formativo dos professores 
necessita desenvolver, também, uma atitude desafiante do próprio educador, 
para que seu envolvimento num processo educativo seja, igualmente, 
desafiador. Nesse caso, a função docente é justamente provocar o discente 
para que se coloque num caminho formativo, mas esse percurso não é 
feito de forma isolada, porque todos são provocados a ser peregrinos da 
mesma jornada, embora com pegadas específicas do desenvolvimento 
pessoal e profissional.

1.3.2 A provocação como interatividade

A prática docente, apesar da relevância das habilidades e competências 
individuais, é desafiada a se relacionar com outras aptidões e capacidades, 
valorizando a interdisciplinaridade. No horizonte do pensamento complexo, 
proposto por Morin (2008), a dinâmica interativa assume uma importância 
necessária, até para dar razão à diversidade de abordagens que cada 
conhecimento exige e proporciona no contexto do agir pedagógico.

Nesse caso, os docentes estão sendo provocados a se incorporar a um 
contexto educacional sistêmico, porque a educação não se esgota mais 
numa relação individualizada entre um mestre e um discípulo, nem mesmo 
numa relação grupal entre um professor e alguns alunos, mas o educador 
e o educando fazem parte de um projeto educativo integral e integrador, 
embora com características específicas e diversificadas.

Assim, a formação de professores, mais do que apenas atualizar  
e aperfeiçoar os conteúdos da própria especialidade, exige uma ampliação 
dos conhecimentos de modo a acolher observações distintas e saberes 
diferenciados sobre o mesmo fenômeno, bem como pode incorporar 
metodologias pedagógicas e métodos de investigação distintos para 
aperfeiçoar o processo de ensino e aprendizagem, por meio da atitude  
e da atividade interativa.

Encontros e dialogos.indd   165 19/01/2015   09:57:43



166   |   Luiz Síveres

1.3.3 A provocação como tencionamento 

A provocação como tencionamento é um procedimento que projeta 
a pessoa, os fenômenos ou as situações para a frente. Mesmo que houvesse 
uma relação de tensionamento (tensionar) entre dois aspectos ou dois 
grupos sociais, o tencionamento (tencionar) é uma categoria que aponta 
para o novo, projeta para o diferente ou indica um horizonte utópico.

O tencionamento é compreendido, em correspondência à proposta 
anterior, como um direcionamento e, para fundamentar isso, é oportuno 
recorrer a Heidegger (2008), que retoma a originalidade do termo 
Vorziehen (pro-vocação), que é um direcionamento para a frente. Essa 
tendência sugere, no entanto, que não se pode ficar preso às frustrações, 
mas acreditar na possibilidade de superação; não se pode ficar apegado 
aos determinismos, mas confiar nas potencialidades históricas; e não se 
pode esgotar a atuação do docente nos esquemas pré-fabricados, mas em 
sistemas integrados e dinâmicos.

A formação de professores, tendo como referência essa abordagem, 
pode contribuir para ampliar os horizontes do exercício da docência, bem 
como expandir as razões para que o empenho no ensino e na aprendizagem 
colabore com a ampliação da própria percepção dos estudantes para aquilo 
que se refere ao seu futuro pessoal e profissional, bem como à sua inserção 
social por meio do exercício da cidadania.

A formação docente, sob a perspectiva antropológica, compreendida 
por meio da vocação, da convocação e da provocação, é uma proposta 
que caracteriza a essência da condição humana e sua missão no exercício 
da docência. Tais atributos propõem, na sequência, um ancoramento na 
dimensão epistemológica, porque essa é a possibilidade de animar e articular 
o processo formativo dos professores por meio da capacitação profissional. 

2 A capacitação profissional

O projeto formativo dos professores, além de contemplar a abordagem 
da condição humana (ser), precisa incorporar a relação com o conhecimento 

Encontros e dialogos.indd   166 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   167

(saber), seja pela sua criação, sistematização ou aplicação. Tal reivindicação 
contribui com o crescimento da consciência docente, principalmente para 
afirmar a importância da profissão do magistério, seja na abrangência do 
empenho pessoal, seja no âmbito do desempenho social, e tal disposição 
poderia tornar o processo de formação, entre outras possibilidades, um 
procedimento significativo da dinâmica formativa.

Essa dinâmica torna-se, nesse contexto, o suporte para projetar a 
formação dos professores, não tanto para o aperfeiçoamento das habilidades 
instrumentais, mas para apontar as finalidades educacionais. É oportuno 
percorrer, por essa razão, a história da educação e perceber que, desde a 
experiência seminal dos filósofos gregos, já se discutiam tais finalidades; 
para exemplificar essa tendência, basta recordar a contribuição de Platão, 
que propunha um empenho para construir a justiça; bem depois, Rousseau 
diria que o objetivo da educação era proporcionar o desenvolvimento do 
cidadão; e na proximidade da história atual, Anísio Teixeira pautava sua 
proposta numa educação que pode promover a democracia.

Tais exemplos, entre tantos outros, denotam que a educação foi 
implementada, nos mais diversos períodos, com a preocupação de ter 
uma finalidade, e isso é percebido, também, na realidade atual, por meio 
dos documentos regulatórios, dos projetos pedagógicos ou das propostas 
metodológicas. Apesar da importância dessa tonalidade mais institucio-
nal, é recomendado optar por um dimensionamento mais pedagógico, 
compreendido por meio de paradigmas que, segundo Pinto (1996), 
contribuem para a formação docente através de uma tríplice dimensão: 
cognitivo-instrumental, prático-moral e estético-expressiva.

Essas três dimensões do paradigma pedagógico estão em consonância 
com as finalidades da educação propostas no artigo segundo da Lei de 
Diretrizes e Bases, que institui a capacitação para o trabalho, o exercício 
da cidadania e o pleno desenvolvimento do educando (BRASIL, 2009). 
Ancorado nessas finalidades e potencializado pelas dimensões do paradigma 
pedagógico, o projeto formativo está vinculado ao processo e à finalidade 
educacional.

Como decorrência da legislação e da proposição do paradigma 
pedagógico da modernidade, o caráter educativo poderia apontar para o 

Encontros e dialogos.indd   167 19/01/2015   09:57:43



168   |   Luiz Síveres

compromisso que se tem com a dignidade da vida, com as práticas sociais 
e com o sentido histórico que se deseja para a humanidade. No fundo, 
são valores que desencadeiam o bom (técnica), o bem (ética) e o belo 
(estética), aspectos essenciais para que o processo formativo do educador 
compreenda sua condição profissional, social e pessoal.

Esse entendimento tridimensional tem seu fundamento expresso numa 
proposta de Severino (2007), que apresenta as três esferas da existência 
humana, explicitadas por meio de uma prática social simbolizadora 
e produtiva. Em concordância com o autor, a dimensão básica é a 
prática produtiva, que se realiza por meio das relações que o ser humano 
estabelece com a natureza, mas, como esse humano é um ser individual e 
social, a segunda esfera se dá no modo social de viver, desenvolvendo-se,  
principalmente, pela disposição política, e a terceira esfera, a prática 
simbolizadora, se desenvolve no plano de sua subjetividade mediante os 
valores pessoais e sociais.

A capacitação profissional do educador é compreendida sob aspectos 
diferenciados, e a busca pela finalidade educacional, mediante a opção 
pela competência técnica, pela experiência ética e pela expressão estética, 
revela uma dinâmica integradora e contempla os elementos fundantes do 
processo de formação docente; tais elementos são considerados pela sua 
especificidade, mas de modo especial, pela sua dinâmica sincronizadora. 

2.1 A competência técnica na capacitação profissional

A competência técnica foi um elemento que marcou, de uma forma 
ou de outra, os procedimentos da humanidade, mas foi otimizada, de 
modo particular, com a revolução industrial que potencializou a criação 
de tecnologias digitais e analógicas, fortaleceu a difusão das informações 
e desenvolveu uma racionalidade instrumental. Essas tendências são 
predominantes e sustentam, em parte, o crescimento econômico, as 
articulações políticas e as conjunturas culturais.

Esse procedimento trouxe muitas vantagens e certas desvantagens. 
As vantagens de acesso a esses meios são as oportunidades significativas 

Encontros e dialogos.indd   168 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   169

para potencializar o processo de desenvolvimento, contudo é preciso ter 
consciência das desvantagens, principalmente, naquilo que se refere ao 
não acesso de pessoas e grupos a esses meios, bem como, à transformação 
desses meios em fins humanitários.

Tal realidade impactou e continua impactando a educação, fato 
que é percebido pela preocupação em “como” responder aos desafios da 
contemporaneidade, em detrimento do “por que” e do “para que” educar. 
Isso demonstra que se deu prioridade à instrumentalidade e deslocou-se 
a finalidade da educação para um plano secundário, daí a importância 
de recuperar, segundo Pinto (1996), a dimensão cognitivo-instrumental, 
que está referenciada ao mundo objetivo, visando despertar no educador 
a potencialidade do eu-produtor-eficiente. 

Esse mundo objetivo não é apenas a realização profissional, mas 
se constitui, conforme Pinto, uma “articulação dialética com o mundo 
social e o mundo objetivo num processo historicamente orientado para a 
emancipação da humanidade” (1996, p. 501). Tal dimensão está interagindo, 
constantemente, com as demais categorias e tem por objetivo contribuir 
com a capacitação profissional por intermédio de diversas abordagens. 
Para efeito de caracterização da relação tridimensional, essa temática é 
desenvolvida por meio da técnica da qualificação, da informação e da 
transformação.

2.1.1 A competência técnica da qualificação

A educação, para revelar uma posição comprometida com a realidade 
atual, necessita encarar os novos desafios, estabelecendo novas finalidades, 
implementando novos paradigmas e promovendo práticas educativas mais 
significativas. A qualificação dos educadores, diante desse processo, não 
pode ficar indiferente aos grandes problemas da humanidade, e a resposta 
a estes não deve ser dada de forma utilitarista, mas qualificar as perguntas 
existenciais para que contribuam com um indicativo de solução, por meio 
de um procedimento cooperativo e solidário com base numa sustentação 
pedagógica, política e ética.

Encontros e dialogos.indd   169 19/01/2015   09:57:43



170   |   Luiz Síveres

Na possibilidade de implantar tal proposta, a capacitação profissional 
leva em conta a própria qualificação, que era entendida na filosofia clássica 
como um exercício pleno de cidadania, na Idade Média como apreensão de 
conhecimentos e adesão de valores, e na realidade atual como um processo 
formativo que busca contemplar uma capacitação integral, integrante e 
integradora.

Sob essa dinâmica, o educador estaria qualificado e poderia atuar na 
criação e no desenvolvimento dos conhecimentos, bem como no exercício 
da consciência humana e cidadã dos educandos. Com base nessa disposição, 
forma-se uma comunidade aprendente que tem como pressuposto a 
associação de pessoas que se vinculam por meio de uma comunhão de 
interesses, de um esforço solidário e de uma organização cooperativa, 
apontando para objetivos e ideais comuns e atuando de forma presencial 
ou virtual, para processar informações, sistematizar conhecimentos e 
disponibilizá-los aos participantes dos grupos.

2.1.2 A competência técnica da informação

A informação é um elemento essencial no processo educacional, mas, 
nos últimos anos, tal abordagem aglutinou em torno a si quase toda a 
potencialidade educativa. Por isso, é oportuno citar o elemento positivo 
dessa contribuição, compreendendo, também, os desafios que essa dinâmica 
representa para a educação. Nesse sentido, Périssé adverte que “ninguém é 
capaz de organizar conhecimentos sem informação, porém o mero acúmulo 
de informações não garante a organização de conhecimentos” (2004, p. 32).  
Entendendo, portanto, que a apreensão e a criação do conhecimento se 
fazem pela informação, o processo formativo não pode se esgotar, apenas, 
no acúmulo de informações ou na habilidade instrumental.

Muitas vezes, porém, o excesso de informação é tamanho que, segundo 
Périssé, “vivemos exformados e quase desinformados, mesmo sobre o que é 
fundamental para o nosso desempenho profissional” (2004, p. 29). De acordo 
com o autor, a “exformação” é a multiplicidade de informações acumuladas, 

Encontros e dialogos.indd   170 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   171

sem serem apropriadas ou organizadas para novos conhecimentos e, por 
outro lado, a desinformação está sendo reforçada devido à superficialidade 
do contato com a diversidade de informações. 

Por essa razão, mais do que conectar aparelhos e acumular informações, é 
recomendável que a capacitação profissional contribua com a disponibilização 
de um maior número possível de informações, mas que estas sejam 
organizadas com o objetivo de contribuir, significativamente, com um 
percurso educacional transformador. 

2.1.3 A competência técnica da transformação

A transformação emerge como uma expectativa social, no sentido de que 
o processo educativo não se atenha apenas à transmissão de conhecimentos, 
mas que potencialize a formação do educador, conectando a experiência 
humana às várias possibilidades de realização pessoal e de transformação 
social. Para garantir a efetividade dessa proposta, é recomendado entender 
a educação, conforme sugestão de Durkheim (1978), como uma obra 
social, desenvolvida por meio de um ideal pedagógico.

Em distintos momentos históricos, a ação transformadora tornou-se 
um elemento aglutinador do processo educacional e houve, inclusive, um 
enfoque bastante radical, sob a inspiração marxista, para que a educação 
abandonasse a dinâmica mais teórica e se ativesse ao processo de uma 
práxis revolucionária. Em outros momentos foram criados sistemas 
educacionais nos quais a preponderância estava circunscrita pela experiência, 
caracterizada por Dewey (1978) como um processo interativo entre a 
situação e o agente e um procedimento integrativo entre a natureza e o 
sujeito, fazendo com que em ambos ocorressem mudanças. Em decorrência 
desse exercício, desencadeava-se todo o percurso de apreensão, adesão e 
difusão do conhecimento, e o educador era um facilitador desse processo 
de aprendizagem.

Sob a herança dessas iniciativas ressurge a oportunidade de fazer do 
processo educativo um projeto de aderência à realidade e, a partir disso, 

Encontros e dialogos.indd   171 19/01/2015   09:57:43



172   |   Luiz Síveres

busca-se a transformação daquelas situações que não contribuem com a 
dignidade humana, não colaboram com a responsabilidade social e não 
cooperam com o cuidado que se deve ter com o planeta.

Assim, num contexto de complexidade educacional, é significativo 
propor um processo formativo para os docentes que contemple, de forma 
integrada, a qualificação, a informação e a transformação. Na medida 
em que essa tríade constituir-se o suporte de um processo de educação, 
os educadores podem fazer desse momento histórico uma experiência 
significativa de cidadania plenificada, um exercício para potencializar um 
projeto de vida, e a sociedade assume indicadores que apontem para uma 
ética educativa. 

2.2 A experiência ética na capacitação profissional

A experiência ética no processo de capacitação profissional torna-se 
uma energia capaz de iluminar tanto o ambiente pessoal e o espaço social 
quanto o processo educacional, porque esse é um atributo que permeia 
todas estas dimensões. A exigência dessa prática emerge, porém, com 
uma força maior nos momentos em que as relações pessoais, sociais e 
educacionais são fragilizadas e, nessas circunstâncias, a ética é convocada 
a manifestar-se como uma luz em meio às sombras, como uma força em 
meio às fragilidades e como um sentido para a história, principalmente 
em meio aos colapsos da civilização.

Esse sentimento de instabilidade é provocado, entre outros fatores, 
pelo processo de concentração de bens, pela massificação das expressões 
sociais e pelo ofuscamento das representações culturais. Existe, portanto, 
uma fragmentação de todas as possibilidades relacionais, caracterizando 
uma pulverização de expectativas e desejos pessoais e sociais, e tal realidade, 
segundo Boff, está inflacionando a economia e a política e minimizando a 
ética e a espiritualidade. Em conformidade com o autor, “essa dessimetria 
constitui uma das razões da crise civilizacional e da perda de sentido e do 
horizonte utópico da história humana” (2005, p. 12). Haveria, portanto, 

Encontros e dialogos.indd   172 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   173

um apelo para retomar a dimensão ética em meio às demais realidades 
sociais, econômicas e culturais.

A dimensão ética no campo educativo faz parte, de acordo com Pinto, 
da finalidade prático-moral, que está orientada para o mundo social, 
despertando uma interação com a sociedade por meio da motivação do 
eu-social-solidário. Para isso, o educador ajuda para que os educandos 
descubram, consoante o autor, “nos dramas históricos do mundo da vida, 
escolarmente revividos, o sentido antropológico das suas aprendizagens e 
a vocação solidária de seu estatuto cívico” (1996, p. 510). 

Esse mundo social é o conjunto das articulações interinstitucionais 
nas quais os educandos, por meio da capacitação do educador, exercem 
uma cidadania consciente e responsável, crítica e criativa. Tal exercício 
incorpora a dinâmica pessoal e social e proporciona algum significado na 
perspectiva de uma sociedade justa, solidária e humanizadora.

A ética tem, portanto, a função de iluminar esse tecido cultural, 
dentro do qual vai fiando-se o caráter pessoal e coletivo de uma sociedade 
e configurando-se como um hábito justo e amoroso para a edificação de 
um novo projeto social. Dessa forma, a ética se torna o tempo, o espaço 
e o processo de uma cultura na qual se desenvolve um jeito de ser, uma 
forma de viver e um modo de conviver.

2.2.1 A experiência ética como jeito de ser 

O jeito de ser revela, também, o jeito ético de cada um ser. Por isso, 
a ética é compreendida, de acordo com Síveres, como “um modo de ser e 
viver, o jeito de sobreviver e conviver, bem como a arte de organizar a vida 
pessoal e estabelecer relações em sociedade” (2006, p. 192). Na perspectiva 
do autor, a identidade e a finalidade, a subjetividade e objetividade 
compõem a dinâmica que revela o caráter e o costume da experiência 
humana, aspectos essenciais para exercitar um projeto ético.

Tais características são cultivadas em todas as manifestações culturais 
porque fazem parte da reflexão e da prática humana. No ambiente 

Encontros e dialogos.indd   173 19/01/2015   09:57:43



174   |   Luiz Síveres

educacional, “a ética ou a qualidade ética da prática educativa libertadora 
vem das entranhas mesmas do fenômeno humano, da natureza humana 
constituindo-se na História, como vocação para o ser mais” (FREIRE, 2001, 
p. 91). Nesse caso, há um chamamento para desenvolver ações éticas e um 
posicionamento para multiplicar tais atitudes nos ambientes socioculturais.

Um dos espaços privilegiados para exercitar a dimensão ética é a 
educação, porque é pelo encontro de aprendizes que a ética se caracteriza 
como uma palavra estruturante da cultura, constituindo-se uma energia 
capaz de realizar o bem, efetivando uma ordem pública que tem como 
objetivo incrementar novas relações pessoais, desencadear novas inter-relações 
sociais e desenvolver alteridades relacionais, grupais e transcendentais. 
Tais relacionamentos não se afirmam por meio da tecnologia, mas pelos 
encontros face a face; não se demonstram pela instrumentalidade, mas pela 
convivialidade; e não se aperfeiçoam pelo monólogo, mas pelo diálogo.

2.2.2 A experiência ética como forma de viver

O jeito de viver revela, também, o jeito ético de viver, porque a 
vida humana, contextualizada na respectiva cultura, assume os desafios 
e contradições desta, apontando direcionamentos mais compatíveis com 
aquele período histórico e com as aspirações do grupo social. Isso revela 
que cada cultura, ao caracterizar sua forma de viver, expressa, também, o 
conceito e a prática ética de viver.

Essa proposição impacta, também, a capacitação profissional dos 
professores, considerando que a ética se constitui um mandato, fato que, 
segundo Freire (1998), define a prática formadora como eminentemente 
ética. Nesse caso, a formação docente não é uma atividade técnica que se 
esgota na implantação de algumas tecnologias e metodologias, mas que 
potencializa o exercício ético que aponta para a dignidade humana. 

Embora na realidade atual perceba-se a supremacia do viver melhor, 
suportada pela lógica do Welfare State, é oportuno recuperar a dinâmica do 
viver bem, porque essa é uma energia que caracteriza a condição humana 
e ajuda a desencadear as disposições humanas para conquistar uma vida 

Encontros e dialogos.indd   174 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   175

mais digna. Nesse direcionamento, a realização pessoal e social se constitui 
um caminho para buscar o bem, concretizando um projeto ético para a 
civilização contemporânea.

2.2.3 A experiência ética como modo de conviver

A experiência ética, como o modo de conviver, expressa a tendência 
social do projeto ético de todas as sociedades humanas. Considerando, no 
entanto, que a educação é um projeto que está presente em quase todas as 
expressões culturais, cabe ao sistema educacional cuidar, explicitamente, 
do processo educativo. Esse procedimento é realizado por diferentes 
instituições, contudo compete à escola constituir-se um tempo e um 
espaço educativo. Nesse ambiente, a atividade educativa é desempenhada 
por diversos sujeitos sociais, porém é de responsabilidade do educador 
desenvolver competências educativas que favoreçam modos de conviver.

Confirmando essas dimensões, o processo educativo deveria levar em 
conta, também, uma conjuntura pautada, ainda, pelo empoderamento do 
professor, em detrimento da relação educativa entre educador e educando; 
na aquisição de conhecimentos por meio da informação, em prejuízo de 
um processo pedagógico mais integrativo e significativo; e na valorização 
excessiva dos instrumentos tecnológicos, desconsiderando projetos educativos 
que apreciem outras possibilidades de ensino e aprendizagem. Por isso,  
o projeto educativo com base na proposta de Vygotsky (1998) compreende 
que o aprendizado é um percurso que extrapola a simples aquisição da 
capacidade de pensar, para propor uma competência que permite pensar 
sobre várias coisas e vários fenômenos e apontar para vários sentidos  
e significados convivenciais.

A capacitação profissional do docente pode, nesse caso, fortalecer um 
projeto de eticidade relacional, e tal proposta contempla um procedimento 
qualificado com outras culturas, com outros conhecimentos e com outros 
projetos pessoais e sociais. De acordo com Freire, o processo educativo 
pautado numa curiosidade epistemológica é significativo somente quando 
os educadores se relacionarem com o objeto do conhecimento, porque 

Encontros e dialogos.indd   175 19/01/2015   09:57:43



176   |   Luiz Síveres

“apreendendo-o, podem aprendê-lo” (2001, p. 70). Essa dinâmica demanda 
curiosidade, empenho e alegria na busca dos conhecimentos, fazendo com 
que se eliminem as disposições pré-definidas e as opções pré-fabricadas.

Portanto, mais que caracterizar os enunciados educativos para 
responder aos procedimentos regulatórios e às exigências pautadas pela 
organização curricular, é recomendável identificar e aperfeiçoar alternativas 
educacionais. Tal encaminhamento revela a hipótese de que se excederia a 
fragilização instalada na relação entre educador e educando; superar-se-ia  
a fragmentação alojada na aquisição e na sistematização dos conhecimentos; 
e se ultrapassaria a restrição do procedimento educacional como competência 
técnica, impulsionando, também, a expressão estética na capacitação 
profissional. 

2.3 A expressão estética na capacitação profissional

A expressão estética está presente em quase todas as criações e 
expressões culturais e, como tal, revela-se como um elemento integrante 
do processo educativo e, ao ser considerada uma energia potencializadora 
no campo educacional, a formação dos professores poderia se apropriar 
dessa dinâmica para tornar o projeto de capacitação um procedimento 
de embelezamento.

A estética foi compreendida, historicamente, por intermédio de 
distintas apreensões, entre as quais se pode afirmar a manifestação do belo, 
entendida como beleza ontológica pelos antigos, como beleza moral pelos 
medievais e como beleza harmônica pelos modernos. Em outro contexto, a 
estética foi entendida como criação (poiesis), articulando-se com o fazer e o 
agir (práxis), fazendo uma conjugação entre a política e a arte e sinalizando 
para uma parceria entre um modo de ação e uma maneira de produção. 

Mais recentemente, a arte foi postulada como um elemento integrante 
do processo de formação humana, sendo considerada pela filosofia hegeliana, 
junto com a religião e a filosofia, a tríade que forma o espírito absoluto. 
Tal proposta se fortaleceu, ainda, com a filosofia marxista, nietzschiana e 
freudiana por meio de sua vinculação com a história social, com a perfeição 

Encontros e dialogos.indd   176 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   177

do ser e com a ideia de inconsciente, respectivamente, constituindo-se um 
pressuposto para compreender a estética como uma revelação cultural e 
como um processo pedagógico de transformação social.

Nesse sentido, a dimensão estética está referida ao mundo subjetivo,  
construindo a emancipação humana por meio da formação do  
eu-próprio-autêntico. A referência ao mundo subjetivo, como um processo 
de autonomia, posiciona o educador na dinâmica de formação de uma 
boa personalidade, fato que implica “o desenvolvimento harmônico do 
ser humano em todas as modalidades de seu poder-ser. Desenvolver 
harmonicamente o poder-ser de cada um é justamente o fim próprio  
da educação” (PINTO, 1996, p. 522). Além desse direcionamento  
subjetivo, a capacitação leva em conta, também, as relações objetivas, 
destacando-se para isso a energia, o movimento e a dinâmica como 
manifestações estéticas.

2.3.1 A expressão estética como energia

A expressão estética, no processo de formação docente, é compreen-
dida pela energia que é desencadeada por cada sujeito educacional, mas 
está presente, também, nos processos pedagógicos. Apesar dos diversos 
desafios que inibem a expressão de uma energia pessoal e educacional, 
a capacitação profissional cuida dessa potencialidade humana e dessa 
potência educadora.

No horizonte dessa proposta, é oportuno indicar um paradigma es-
tético que colabore com o processo educacional e, com base na proposta 
de Guattari e Rolnik (1996), que sugerem uma cosmovisão pautada pelas 
relações de complementaridade e pelos relacionamentos rizomáticos, 
perceber a beleza por meio desses movimentos. Por isso, mais do que 
uma simples expressão individual ou uma produção artística, a estética é 
uma energia do sujeito, que, ao interagir com outras dinâmicas sociais, 
ambientais e espirituais, cria e recria condições favoráveis para desenca-
dear uma política de afetamento pessoal, de encantamento grupal e de 
desenvolvimento social.

Encontros e dialogos.indd   177 19/01/2015   09:57:43



178   |   Luiz Síveres

Com base nesse pressuposto, o processo educativo, para fazer da 
estética uma manifestação educacional, pode, de acordo com Ormezzano, 
utilizar-se “de estratégias educativas textuais e renovando a esperança de 
uma afetividade coletiva, de um convívio mais cooperativo e respeitoso 
da diversidade” (2007, p. 31). Tomando por princípio essa proposta, mais 
do que uma manifestação, uma percepção ou uma produção, a estética no 
ambiente educativo assumiria uma atitude de abertura para o outro, um 
movimento de interação com os diversos sistemas sociais e de constante 
ressignificação da vida, fazendo dessa energia uma força capaz de colocar 
o projeto educacional em constante movimento.

2.3.2 A expressão estética como movimento

A expressão estética, de forma geral, é compreendida como uma 
manifestação artística ou como a observação de uma arte. Embora as 
situações estabelecidas estejam presentes, prevalece um movimento que 
se orienta para as revelações artísticas. Na capacitação profissional dos 
docentes, é recomendável compreender a estética como um movimento 
que parte do próprio educador, mas que acolhe, também, as distintas 
dinâmicas que a ele são direcionadas.

Nesse caso a estética, como um movimento subjetivo e objetivo, não 
é padronizada, porque se caracteriza como um dos valores fundamentais 
da sociedade contemporânea. Para referendar essa proposta, Bauman 
(2011) retoma uma compreensão mais antiga de estética, identificada 
com a perfeição, fato que a leva para certa imobilidade, na medida em 
que é alcançada e que propõe um procedimento de transgressão ou de 
transcendência desse entendimento, postulando a beleza como um processo 
e fazendo da estética não um ponto de chegada estático, mas um movimento 
contínuo de embelezamento.

Com o objetivo de perceber a estética como um movimento,  
o embelezamento tem a marca da vida, que não pode ser, porém, consumida 
pelas experiências momentâneas, pelas circunstâncias mercantis ou pelas 
aparências convencionais, mas vivenciada como uma dinâmica capaz 

Encontros e dialogos.indd   178 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   179

de civilizar a humanidade, proposta defendida por Bauman (2011),  
ao afirmar que as civilizações nasceram por meio da fome de beleza. Tal 
entendimento da estética caracteriza o embelezamento de uma civilização 
e, em consequência, de um processo educativo e, especificamente, de um 
projeto de capacitação profissional.

2.3.3 A expressão estética como dinâmica 

A expressão estética, além de ser compreendida como uma energia com 
um perfil mais subjetivo e como um movimento com uma característica 
mais objetiva, é percebida, ainda, como uma dinâmica integradora entre 
a singularidade e a sociabilidade, entre a materialidade e a espiritualidade, 
entre o tópico e o utópico.

Nesse caso, a expressão estética, articulada com a possibilidade de 
interagir com o diverso, o distinto e o diferente, bem como vinculada à 
probabilidade de energizar a sensibilidade, a racionalidade e a praticidade, 
constitui-se um projeto educacional que valoriza, de modo especial,  
a capacidade de o ser humano sentir-se a si mesmo e sentir-se integrado ao 
mundo (aisthesis); a potencialidade de articular a imagem, a imaginação 
e o imaginário (katharsis); e a possibilidade de contemplar a produção da 
beleza, do encantamento e do surpreendente (poiesis).

Esse paradigma, com base nessa relação tridimensional, inibe um 
olhar dicotômico, que geralmente faz da estética apenas uma acomodação 
aos padrões comerciais, e potencializa uma ótica integradora, ajudando 
a desenvolver um procedimento que revela a beleza do educador e a 
boniteza do exercício da docência, por meio da energia, do movimento  
e da dinâmica estética.

Assim, a capacitação profissional, ao contemplar a competência 
técnica, a experiência ética e a expressão estética, confirma o enunciado 
de Freire (2001) de que a educação poderá ser tão mais plena na medida 
em que integrar essas três dinâmicas. Tais características configuram-se, 
portanto, como elementos essenciais da formação docente e constituem-se 
pressupostos efetivos da missão pedagógica.

Encontros e dialogos.indd   179 19/01/2015   09:57:43



180   |   Luiz Síveres

3 A missão pedagógica

A temática da formação de professores, ao ser contextualizada numa 
dinâmica sistêmica, é compreendida a partir das abordagens antropológica 
(ser) e epistemológica (saber), mas deveria ser inserida, também, numa 
proposta pedagógica (agir). Nesse sentido, a educação não pode responder, 
apenas, às concepções humanas, às teorias filosóficas e aos modelos educativos 
dos séculos passados, como também não pode esgotar suas energias nas 
expectativas do amanhã ou nas previsões do futuro. Assim, além de 
contemplar a herança do passado e a esperança no futuro, é recomendado 
responder às expectativas e aos desejos da realidade contemporânea.

Tais perspectivas apontam para a impossibilidade de continuar com um 
processo formativo de professores, cujo esforço está pautado na transferência 
de informações, na instrumentalidade de tecnologias, ou no exercício de 
algumas metodologias. A consciência dos professores e a responsabilidade 
das instituições formadoras estão em constante processo de discernimento, 
objetivando desenvolver projetos educativos que sejam compatíveis com 
as propostas pessoais e sociais do século atual. Para isso, segundo Piaget 
(1998), mais do que um processo de formação, é recomendada uma con-
dição formadora que possibilite o desenvolvimento pleno do formador.

Para que tal condição tenha eficácia no processo formativo,  
é aconselhável despertar o interesse e intensificar o esforço, porque, de 
acordo com Dewey (1978), essas disposições revelam dinâmicas favoráveis 
ao desenvolvimento de um processo educativo. No conjunto, porém, de 
possibilidades para a formação de professores, sob a temática da missão 
pedagógica, está se propondo a retomada da pedagogia da presença, da 
proximidade e da partida e como ela pode contribuir com a formação de 
professores sob as diretrizes antropológica, epistemológica e pedagógica.

3.1 A presença na missão pedagógica

O processo formativo do professor exige que ele seja uma presença, 
não apenas estando fisicamente presente em momentos ou espaços 
educacionais, mas uma presença integrativa, reflexiva e interativa. Essas 

Encontros e dialogos.indd   180 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   181

atitudes, apesar da dificuldade de sua operacionalização, são condições 
essenciais para ele estabelecer um diálogo consigo mesmo e com aqueles 
com os quais interage cotidianamente.

Nessa dinâmica interativa, é oportuno reconhecer a presença, princi-
palmente de outros sujeitos sociais, que historicamente estavam ausentes 
do espaço educativo e, por isso, Arroyo recorda a oportunidade de acolher 
sujeitos em movimento e em ações coletivas que estão se fazendo presentes 
na vida e no exercício da docência. Seria a presença de sujeitos que foram 
desfigurados, esquecidos ou excluídos e, de acordo com o autor, “quando 
se pensam os Outros como marginais, excluídos, desiguais, inconscientes 
e se reconhece sua existência, é possível a copresença do Nós e do Outro” 
(2012, p. 49). É recomendável, nesse caso, tomar consciência tanto da 
presença quanto da copresença, tanto da ausência quanto dos ausentados 
historicamente.

Tal procedimento não é compreendido de forma individualizada, mas 
na possibilidade de formar um agrupamento de professores que buscam, 
coletivamente, uma formação no exercício da docência. Para referendar 
esse argumento, Freire diz que “os corações amorosos se irmanam e fazem 
um mundo melhor” (2000, p. 90). Por isso, numa disposição mais coletiva,  
é possível acreditar que o percurso formativo pode ser mais significativo 
e, portanto, muito melhor para a humanidade.

Reconhecendo que todos os humanos já nascem humanos, mas que 
precisam se exercitar para irem se humanizando, é recomendado um esforço 
pessoal para afirmar a presença dos outros, fato que revela uma das condições 
essenciais da própria civilização. Nesse caso, aprendemos juntos a sermos 
humanos e só aprendemos porque se criou uma consciência subjetiva  
e intersubjetiva de formação docente.

3.1.1 A presença antropológica 

Antropologicamente, a presença no processo formativo se caracteriza 
pela consciência que o educador tem de seu estar no mundo, que é único 
e singular, embora circundado por outros, que por sua vez são plurais e 
diferentes. Nesse caso, a formação do professor ajuda na compreensão de 

Encontros e dialogos.indd   181 19/01/2015   09:57:43



182   |   Luiz Síveres

que “ser presença”, estando na presença de outros, já se define como um 
ato educativo, bem como assume o desafio de tornar presente os ausentes, 
aspecto recomendado no agir pedagógico.

O pressuposto dialogal se torna, assim, uma categoria necessária para 
que os distintos sujeitos educativos se relacionem de maneira a fazer de 
sua presença uma experiência pedagógica. Para tanto, é sugestivo acolher 
e reconhecer as distintas expressões do rosto, os diversos movimentos 
corporais e as diferentes expectativas grupais, fazendo dessas manifestações 
uma expressão de sua presença.

Tal atitude está fortalecendo o encontro como uma possibilidade de 
presença, porque, de acordo com Gusdorf, “a presença do outro, quer 
seja mensageira de semelhança ou de diferença, é ocasião privilegiada de 
despertar e de enriquecimento” (1987, p. 139). Assim, para fortalecer a 
missão pedagógica, a presença do outro, seja pelo diálogo ou pelo encontro, 
pode ser a força desencadeadora do projeto de formação docente. 

3.1.2 A presença epistemológica

Epistemologicamente, a presença no processo formativo aponta para 
a possibilidade de “tornar presentes” os conhecimentos que foram e que 
são relevantes para a humanidade. Na medida em que o educador torna 
presente os conhecimentos na sua dinâmica reflexiva e no seu processo de 
sistematização, eles se tornam mais significativos para sua aprendizagem 
e, portanto, para o exercício da docência. Além disso, o professor precisa 
despertar o espírito da aventura para buscar e construir novos conhecimentos.

A relação com o conhecimento, a partir da experiência do professor, 
dá-se, conforme Gusdorf, mais pelo exemplo, fato que configura  
“a escola de uma presença, a operação de um encontro pelas grandes vias 
da leitura ou da vida” (1987, p. 171). Assim, mais do que a transmissão de 
informações, torna-se oportuno recomendar que a presença epistemológica 
se torne educativa na medida em que o docente demonstre um desejo de 
estar buscando e construindo novos conhecimentos.

Encontros e dialogos.indd   182 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   183

A disposição para um envolvimento com o conhecimento está presente 
na medida em que os saberes são acolhidos e refletidos nesse percurso e 
que a sinergia da presença acontece, também, na possibilidade de essas 
dinâmicas estarem presentes, de forma harmônica, em todo o projeto 
educacional, porque este envolve sujeitos, processos e finalidades.

3.1.3 A presença pedagógica

Pedagogicamente, a presença no processo formativo revela a necessidade 
de “estar presente” num projeto educativo, fato que exige do educador a 
disposição para percorrer seu próprio caminho, para então poder ajudar os 
outros a caminharem nessa peregrinação conjunta, em que a identidade e 
a alteridade se dão as mãos. É possível estabelecer um processo educativo 
por meio de outro jeito de ser e de outra forma de pensar, possibilitando 
outro modo de aprender e ensinar.

A presença, com base na missão pedagógica, torna-se um princípio 
importante da formação de professores, porque, de acordo com Biesta 
(2013), ser presença num mundo plural e distinto demanda do educador 
uma responsabilidade para fazer vir ao mundo seres únicos e singulares, 
bem como uma responsabilidade para conviver num mundo de pluralidade 
e diferença. Ser presença seria, portanto, vir ao mundo e conviver num 
mundo com aqueles que são distintos e com todas as diversidades que se 
apresentam no percurso da docência.

Esse percurso deve retomar a originalidade pedagógica, no sentido 
de educadores e educandos darem-se as mãos, percorrendo juntos os 
diversos caminhos. A presença pedagógica não é uma justaposição de 
sujeitos, mas uma interação entre eles; não é uma peregrinação paralela, 
mas uma integração de processos de ensino-aprendizagem; e não é uma 
opção unívoca sobre os objetivos a serem alcançados, mas uma disposição 
conjunta para buscar as finalidades educacionais. 

A presença, sob os aspectos do ser (antropológico), do saber (episte-
mológico) e do agir (pedagógico), configura um dos aspectos essenciais 

Encontros e dialogos.indd   183 19/01/2015   09:57:43



184   |   Luiz Síveres

da formação docente, porque desperta a consciência pessoal e educacional 
para o exercício da proximidade.

3.2 A proximidade na missão pedagógica

No processo formativo do professor, a proximidade ocorre pelo 
envolvimento do ser, do aprender e do ensinar, aspectos singulares, mas 
essencialmente complementares. Nesse caso, não se pode isolar ou distanciar 
uma dessas categorias em detrimento das demais, porque a atitude e a 
atividade docente constituem-se um percurso constante de aproximação.

Além da proximidade humana, é oportuno destacar a necessidade de 
aproximação entre aprender e ensinar, porque, segundo Harada (2009), não 
são dois movimentos distintos, mas uma dinâmica única com significados 
diferentes. Na perspectiva do autor, tanto o aprender como o ensinar 
têm sua originalidade no verbo manthanei, que significa aprender, e no 
substantivo mathesis, que significa ensinar, denotando que é preciso aprender 
o que se ensina. Nesse processo de aproximação conceitual, ensinar não 
é outra coisa que deixar o outro aprender ou permitir que, mutuamente, 
se possa aprender.

Nessa percepção, é recomendável retomar o ensinamento de Vygotsky 
(1998), no sentido de que a aprendizagem e o desenvolvimento estão inter-
relacionados no percurso educativo e, para tanto, é oportuno reconhecer 
um nível de desenvolvimento real que é o resultado de alguns ciclos já 
completados, bem como uma zona de desenvolvimento proximal, na qual 
está ocorrendo um processo de maturação com a colaboração de pessoas 
experimentadas. Nesse caso, o educando aspira e espera pela proximidade 
do educador. 

Com base nessa concepção, enquanto se aprende, pode-se, também, 
ensinar, e tal proposta é identificada na sugestão de Freire, ao dizer que 
“quem ensina aprende ao ensinar e quem aprende ensina ao aprender” (1998,  
p. 25). Embora sejam dois movimentos integrados, vale a pena recomendar 
que ao ensinar, depois de um percurso aprendente, a proximidade, mesmo 
que seja de forma virtual, pode fazer a diferença na dinâmica educativa. 

Encontros e dialogos.indd   184 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   185

3.2.1 A proximidade antropológica

Antropologicamente, a proximidade no processo formativo está 
vinculada ao estado aprendente do professor, porque, de acordo com Freire, 
“a nossa capacidade de aprender, de que decorre a de ensinar, sugere ou, 
mais do que isso, implica a nossa habilidade de apreender a substantividade 
do objeto aprendido” (1998, p. 77). Essa disposição caracteriza o professor 
para ser sujeito de seu processo aprendente, numa relação acolhedora dos 
fatos, dos fenômenos e dos objetos de conhecimento.

Tal atitude revela a especificidade da condição humana, porque essa 
é a expressão de um ser histórico que tem a capacidade de apreender e 
aprender. Com o objetivo de desencadear esse processo, o diálogo torna-se  
uma dinâmica apropriada para estabelecer vínculos ou encontros, que, 
pela sua natureza pedagógica, já se constituiriam como educativos. 

Diante da diversidade de desafios que se apresentam ao projeto 
educacional e diante da quantidade de informações disponíveis, é necessário 
desencadear uma atitude reflexiva para que o exercício da docência se constitua 
um procedimento que revele o desejo de se aproximar, principalmente dos 
educandos, para fazer dessa proximidade uma oportunidade diferenciada 
de relação com o conhecimento. 

3.2.2 A proximidade epistemológica

Epistemologicamente, a proximidade no processo formativo se 
caracteriza pela necessidade de pensar, porque o pensamento revela uma 
das qualidades essenciais da condição humana. Nesse sentido, é oportuno 
relembrar um fragmento de Parmênides: “pois o mesmo é pensar e ser”, 
denotando que um dos elementos essenciais do ser humano é sua capacidade 
de pensar. A possibilidade, porém, de aproximar a condição humana do 
exercício do pensamento se torna uma exigência da formação docente.

Com o propósito de dar um sentido ao conhecimento, é recomendado 
potencializar as distintas possibilidades de conhecimento e não introduzir, 
apenas, uma única forma de conhecer, porque uma política epistêmica 

Encontros e dialogos.indd   185 19/01/2015   09:57:43



186   |   Luiz Síveres

deve permitir que outras metodologias ou conteúdos sejam introduzidos 
no processo de construção do conhecimento, que se revela cada vez mais 
complexo e transversal.

Por essa razão, na medida em que não se consegue mais fazer uma 
reflexão sobre os conhecimentos disponíveis ou criar conhecimentos novos, 
se está apenas transferindo informações, fato que empobrece muito o 
processo de aprendizagem, porque, de acordo com Freire, “o educando se 
reconhece conhecendo os objetos, descobrindo que é capaz de conhecer, 
assistindo à imersão dos significados em cujo processo se vai tornando 
também significador crítico” (2005, p. 47). Essa proposta possibilita uma 
proximidade epistemológica e é, em decorrência, um pressuposto para a 
proximidade pedagógica.

3.2.3 A proximidade pedagógica

Pedagogicamente, a proximidade no processo formativo revela a 
importância de estar próximo do outro, principalmente do estudante,  
de forma afetiva, reflexiva ou operativa, contribuindo para que educador e 
educando despertem as capacidades humanas e educativas que se encontram 
neles. A educação está muito mais em potencializar as energias inerentes  
a cada ser humano do que em imprimir alguns conhecimentos nos outros, 
dinâmica que demanda, por sua vez, uma proximidade pedagógica.

Com o objetivo de promover a proximidade pedagógica, é recomendado 
o diálogo, que é efetivado de distintas maneiras, seja no silêncio ou no 
rumor, no vínculo ou na relação, na ação ou na palavra e, entre estas 
manifestações, a palavra é a expressão mais usual do diálogo; contudo, 
ela não é apenas uma expressão fonética, mas um elemento constituinte 
da condição humana e, por isso, se manifesta em todo o percurso vital e 
vai se revelando no próprio ser humano e na própria condição histórica 
da humanidade.

A proximidade, com base nas dimensões antropológica, epistemológica 
e pedagógica, é um princípio importante da formação de professores porque, 
de acordo com Gusdorf (1987), é o encontro entre o mestre e discípulo, 

Encontros e dialogos.indd   186 19/01/2015   09:57:43



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   187

entre o educador e educando, que podem despertar o mistério pedagógico, 
no sentido de ir desvelando as sabedorias embrionárias. Segundo o autor, 
é recomendado para esse procedimento o diálogo, porque um processo 
pedagógico significativo se dá na relação que potencializa as oportunidades 
humanas que geram aproximações.

3.3 A partida na missão pedagógica

Considerando que o ser humano é sempre um ser aberto, que aponta 
para inúmeras possibilidades, também na área educacional essa característica 
é confirmada, porque a educação é essencialmente uma relação entre pessoas 
que apontam para novas aberturas. Nesse caso, é adequado perceber que 
o processo formativo é compreendido como um procedimento constante 
de partida, sinalizando um movimento de partir ou de caminhar.

A partida não é apenas um deslocamento físico, mas a possibilidade 
de apontar, conforme Leroy (1975), para um fim ou para uma motivação 
durável. Na proposta do autor, essa vontade não pode vir de uma promessa 
ou de uma recompensa, mas de um desejo pessoal e de uma aspiração 
coletiva, desencadeando um percurso que busca sempre novos horizontes 
porque outras utopias estariam sendo desvendadas. 

Por essa razão, no processo formativo do docente, é recomendável 
trabalhar com projetos, com causas ou com as finalidades educativas, 
objetivando tornar a vida e o exercício docente mais significativo. Nesse 
caso, é função do projeto formativo incorporar as esperanças pessoais e as 
expectativas profissionais, porque são elas que potencializam um processo 
de travessia na busca da realização do ideal pessoal e do ideário social.

3.3.1 A partida antropológica

Antropologicamente, a partida no processo formativo, é uma abertura 
para o outro, para os fenômenos e as situações da realidade, aspectos que 
podem estar dando uma dinâmica mais envolvente ao processo de ensino e 

Encontros e dialogos.indd   187 19/01/2015   09:57:43



188   |   Luiz Síveres

aprendizagem. A partida, na formação docente, se caracteriza pela indicação 
de possibilidades que o educador tem para se realizar pessoalmente e para 
contribuir socialmente, mas para isso ele necessita aumentar os tempos 
demarcados pelo cronograma da aula, ampliar os espaços destinados para 
o ensino e potencializar os processos de aprendizagem. 

Compreendendo, ainda, que os seres humanos são seres de ruptura, de 
de-cisão e de opção, a dinâmica da vida, desde o nascimento até a morte, 
é um procedimento constante de vitalização dessas energias, porque elas 
possibilitam a criação, a maturação e a responsabilização pela história 
pessoal e coletiva. O importante a ser observado é o direcionamento 
que isso tem, porque, de acordo com Freire (2005), é preciso percorrer 
o caminho que sai do local e ir para o universal, ou que sai do útero e se 
destina para a mundanidade.

Com base nesse pressuposto, segundo Gusdorf (1987), a relação 
entre o mestre e o discípulo sempre termina com uma separação, e ela é 
sempre passageira, pois provoca a ruptura, até para permitir que cada um 
continue seu caminho. Essa dinâmica pode contribuir para que a partida 
se constitua uma energia e para que cada um possa ser mais e melhor. 

3.3.2 A partida epistemológica

Epistemologicamente, a partida no processo formativo, está vinculada 
à disposição do docente para estar ligado a projetos de pesquisa, porque, 
em conformidade com Freire, “Não há ensino sem pesquisa e pesquisa 
sem ensino” (1998, p. 32). Essa atitude de buscar, procurar e descobrir 
potencializa o ato de ensinar, que, por sua vez impulsiona, ainda mais, 
o desejo de pesquisar. Promover a pesquisa, provocar a investigação ou 
despertar para novos conhecimentos são possibilidades concretas de partida 
educacional.

Nesse percurso, o conhecimento é um aspecto que confere identidade 
ao educador, porque faz a articulação entre o fazer (poiésis) e o agir (práxis) 
para ajudar a viver bem (eudaimonia) e a viver melhor (areté). Com base 
nesses conceitos, a missão pedagógica é compreendida como potencialidade 

Encontros e dialogos.indd   188 19/01/2015   09:57:44



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   189

reflexiva e como experiência prática, e a articulação e a vibração dessas 
considerações podem contribuir com o agir docente, fato que demanda 
constante processo de formação. 

Uma das possibilidades para desencadear esse processo é contextualizar 
o conhecimento, não tanto nos pressupostos do positivismo, porque 
estes procuram responder aos aspectos imediatos, mas no pensamento 
filosófico, porque, segundo Adorno (1993), este é muito mais recomendável 
por ser capaz de exercitar perguntas que ampliam as possibilidades de 
pensamento. Conforme o autor, a distância não é uma zona de segurança 
ou de resignação, mas um campo de tensões e reflexões e, nesse caso, a 
partida do conhecimento também não busca um espaço de conforto, mas 
um processo dinâmico e dialético que potencializa a criação de novos 
pensamentos.

3.3.3 A partida pedagógica

Pedagogicamente, a partida no processo formativo desencadeia 
um processo de realização de novos experimentos, porque, de acordo 
com Dewey, “o verdadeiro desenvolvimento é um desenvolvimento da 
experiência, pela experiência” (1978, p. 53). Na perspectiva do autor, para 
caracterizar tal iniciativa, a proposta educativa precisa incorporar o aspecto 
lógico, que é o elemento material a ser estudado, e o aspecto psicológico, 
que é a disposição do educador para se interessar por novas experiências. 
Essa dinâmica é recomendada porque consegue integrar o processo e o 
resultado, articular a experiência individual e a coletiva e conectar a ação 
e a reflexão, buscando sempre a dimensão da universalidade.

Nesse sentido, a universalidade é uma característica de todas as 
culturas, de todos os seres humanos, e a educação é um procedimento 
mediador apropriado para revelar essa especificidade da civilização humana. 
Isso contribui para que a forma de ser, pensar e agir não se enquadre em 
categorias uniformes, a maneira de construir conhecimentos não que 
fique atrelada a paradigmas estáticos e o modo de educar não se restrinja 
a metodologias fragmentadas e disciplinares. 

Encontros e dialogos.indd   189 19/01/2015   09:57:44



190   |   Luiz Síveres

A universalidade, no horizonte da partida, é compreendida, ainda, 
segundo Gadamer (2008), no arcabouço das multiplicidades de interesse 
histórico, como uma possibilidade de compreensão de sentido que se faz 
através e além da história. A universalidade aponta, portanto, para o sentido 
universal, seja da pessoa, da sociedade ou das culturas.

A partida, com base nas dimensões antropológica, epistemológica e 
pedagógica, se torna um critério importante da formação de professores  
e é compreendida na medida em que os estudantes, de acordo com  
Gusdorf, afirmam: “agora terei que voar com minhas próprias asas”  
(1987, p. 86). Nesse direcionamento, o mestre, além de ajudar a gerar 
ideias, com base na filosofia socrática, é um impulsionador de pessoas que 
buscam o sentido de sua existência. Tal proposta pressupõe que o processo 
formativo do educador tem como competência específica incentivar os 
educadores para que possam ser autônomos e autênticos, para que possam 
construir sua história pessoal e profissional e para que possam desenvolver 
um projeto pedagógico e educacional compatível com os desejos e as 
necessidades da realidade contemporânea.

O projeto de formação de professores, por meio da formação humana 
(ser), da capacitação profissional (pensar) e da missão pedagógica (agir), 
está sendo proposto como uma possibilidade a ser realizada na formação 
inicial e continuada das instituições educadoras, bem como contemplada 
nas políticas públicas, e a dinâmica pedagógica da presença, da proximidade 
e da partida está sendo indicada como mais uma oportunidade para fazer 
do exercício da docência um processo pessoal e social compatível com a 
dignidade humana e com a excelência educacional.

Tal perspectiva revela que os docentes vão se tornando educadores 
por meio da aprendizagem teórica e da experiência do cotidiano e, nesse 
sentido, podem dar consistência às dimensões antropológica, epistemológica 
e pedagógica, fazendo do ser, do pensar e do agir dimensões integradas 
do ser educador, desenvolvido por meio de um projeto de formação de 
professores.

O exercício da docência se torna, assim, uma exigência ética e 
política, porque, ao ser considerada uma atividade essencialmente humana, 
estabelece critérios de eticidade e politicidade. A formação docente pode, 

Encontros e dialogos.indd   190 19/01/2015   09:57:44



Capítulo III – Projeto de formação de professores   |   191

portanto, ser otimizada por esses princípios, até para garantir que o projeto 
educacional seja reconhecido como um elemento essencial para se construir 
uma sociedade mais justa, mais saudável e mais humanizadora.

Assim, o processo formativo pautado pela formação humana, pela 
capacitação profissional e pela missão pedagógica pode constituir-se um 
percurso de valorização e de promoção humanas, de criação e significação 
de saberes, bem como de construção e de proposição de um projeto de 
formação de professores, contribuindo para as pessoas serem mais felizes, 
com saberes mais significativos e com projetos pedagógicos mais sustentáveis.

Encontros e dialogos.indd   191 19/01/2015   09:57:44



Encontros e dialogos.indd   192 19/01/2015   09:57:44



193

CONCLUSÃO

Os encontros e os diálogos subsidiaram uma pedagogia da presença, 
da proximidade e da partida, que pretendeu, por sua vez, contribuir com 
um projeto de formação de professores no contexto do ser, do pensar e 
do agir. Essa estrela de três pontas se constituiu uma luz para iluminar a 
condição humana por meio dos vínculos que se estabeleceram entre os 
humanos, mediante as conexões do pensar e do agir, para desenvolver o 
conhecimento, e por meio da dinâmica integrativa entre a reflexão e ação, 
para contribuir com um mundo melhor.

A primeira abordagem da obra buscou construir um sustentáculo 
configurado pelo pressuposto dialogal, categoria que foi considerada como 
um princípio, uma mediação e uma intencionalidade no contexto de 
um processo educativo. Também nesse percurso se procurou seguir uma 
dinâmica tridimensional, vinculando o diálogo às dimensões antropológica, 
epistemológica e pedagógica. 

Por isso, antropologicamente, o diálogo leva em conta tanto as 
contribuições quanto os desafios do ser humano, justamente pela razão 
de este estar em constante processo relacional, de modo específico consigo 
mesmo, com os outros, com a natureza e com o transcendente, fortalecendo 
os vínculos de sua existência com a diversidade existencial presente num 
contexto global complexo.

O diálogo, epistemologicamente, é pensado no contexto de uma 
conexão de saberes, cuja dinâmica é mais favorável para a construção de 
espaços nos quais estão presentes as diversidades das ciências e dos saberes, 
tendência que exige a construção de uma epistemologia emancipadora no 

Encontros e dialogos.indd   193 19/01/2015   09:57:44



194   |   Luiz Síveres

conjunto da multiplicidade de conhecimentos já experimentados, ou a 
serem criados pela humanidade.

E o diálogo, pedagogicamente, pode fortalecer um projeto que tem 
como força desencadeadora um percurso dialogal capaz de minimizar a 
lógica fragmentada e maximizar a energia marcada pela complexidade, 
pela qual educador e educando possam se abraçar, ciência e consciência 
possam se complementar e ensino e aprendizagem possam se integrar para 
desenvolver um processo educacional.

O segundo enfoque buscou desenvolver o processo educativo por 
meio da pedagogia da presença, da proximidade e da partida. Cada um 
desses movimentos foi explicitado, levando em consideração a dinâmica 
do ser, do pensar e do agir, e esse conjunto tridimensional buscou formar 
uma unidade integrada e integradora do percurso pedagógico. 

A pedagogia da presença foi desenvolvida tendo como referência a 
própria condição humana, que foi se revelando como um ser presente 
na história por meio do estar se fazendo humano, bem como pela 
humanização que é buscada nas experiências do passado, mas que se 
qualifica, principalmente na atualidade, contribuindo para que o processo 
pedagógico seja uma disposição de acolhida e de reconhecimento das 
subjetividades educacionais. 

A proximidade, como percurso pedagógico, foi construída buscando 
mostrar as possibilidades de ser, de saber e de vivenciar a aproximação; 
estabelecer uma relação humana face a face e de integração epistemológica 
entre razão e ação; e uma articulação pedagógica entre teoria e prática. Por 
meio dessa dinâmica de proximidade, está se apontando para a possibilidade 
de formar seres humanos mais conscientes, por meio de paradigmas 
científicos mais sustentáveis e de projetos educativos mais eficazes.

A pedagogia da partida foi edificada com base na compreensão de 
que essa é uma característica humana, fazendo parte da essencialidade do 
próprio conhecimento, contribuindo, assim, com um percurso educativo.  
A partida educacional destaca, nesse caso, a importância de os sujeitos sociais 
e históricos estarem em estado de abertura, construindo conhecimentos 
com um caráter de universalidade, e sugere que o projeto pedagógico pode 
seguir as pegadas da utopia.

Encontros e dialogos.indd   194 19/01/2015   09:57:44



Conclusão   |   195

O terceiro aspecto apresentou um projeto de formação de professores, 
tendo como pressuposto o diálogo, compreendendo-o como dialógico, 
dialético e movido pela dialogicidade, bem como pelo processo educativo, 
por meio da pedagogia da presença, da proximidade e da partida. Também 
nessa categoria seguiu-se um movimento triádico, baseado na formação 
humana, na capacitação profissional e na missão pedagógica.

A formação humana compreendeu a dinâmica do ser, do pensar e 
do agir, propondo um sentido para afirmar a importância de o professor 
vivenciar o exercício da docência como uma decisão vocacional, exercício 
no qual está envolvido com os desafios e competências, bem como com as 
possibilidades de responder a um chamamento por meio de sua vinculação 
com o pensamento e com a prática pedagógica.

A capacitação profissional buscou, entre várias possibilidades, afirmar 
um paradigma que contemplasse o reconhecimento da técnica, da ética e 
da estética e, embora cada uma dessas abordagens tivesse uma contribuição 
específica, foi oportuno ponderar sobre a dinâmica complementar que 
se expressa pelo paradigma da modernidade pautado pelas dimensões 
cognitivo-instrumental, prático-moral e estético-expressiva, aspectos que 
buscaram referendar essa dinâmica integradora.

E a missão pedagógica na formação de professores, por meio da 
pedagogia da presença, da proximidade e da partida, buscou retomar o 
pressuposto dialogal no processo educativo, principalmente pela razão 
de potencializar um percurso que esteja mais próximo de um projeto 
que compreenda a dinâmica essencial da condição humana, que entenda  
o movimento interativo de construção de conhecimentos e que perceba a 
energia construtiva do projeto pedagógico.

Depois de contemplar essas três abordagens, desenvolvidas nos 
respectivos capítulos, torna-se apreciável retomar o encontro, como a estrela 
guia desse percurso, porque ele continua ampliando as possibilidades de 
novos encontros e, por isso, este trabalho é considerado como mais um 
passo no caminho, no qual se encontram caminhantes que estão fazendo 
uma caminhada.

Por isso, esta proposta buscou reafirmar a inspiração poética de Antonio 
Machado: Caminhante, não há caminho, o caminho se faz ao caminhar. 

Encontros e dialogos.indd   195 19/01/2015   09:57:44



196   |   Luiz Síveres

Nesse sentido, o pressuposto dialogal e o processo educativo, tendo em 
vista a formação de professores, podem ter como objetivo desenvolver um 
projeto, no qual sujeitos e procedimentos educacionais façam parte de 
uma trajetória singular e universal, integrando o caminhante, o caminho 
e a caminhada. 

Apreciando essa cartografia, a diretriz do caminhante foi compreendida 
por meio da figura do peregrino, que deseja estabelecer interações vivenciadas 
e que é revelada pela sua capacidade de harmonizar o pressuposto dialogal. 
A dinâmica do caminho foi pensada como um itinerário que abre 
espaços por meio do questionamento, da reflexão e da possibilidade de 
estar caminhando. E o aspecto da caminhada foi entendido como um 
encaminhamento do ser e do sentido de sua existência, que pela linguagem 
e pelo pensamento cria um campo de múltiplos caminhos. Com base nos 
aspectos percorridos, todos seriam caminhantes, tudo é caminho, e tudo 
é integrado numa caminhada.

Para dinamizar esse processo, é importante, no entanto, o empenho 
pessoal e o desempenho profissional, mas é necessária, sobretudo, uma 
energia capaz de potencializar o projeto educativo. Para isso, é recomendado 
constituir os educadores como sujeitos vocacionados para a missão educativa, 
potencializar os educandos para que se envolvam com o processo de ensino 
e aprendizagem, de modo que a escola e a sociedade se transformem em 
comunidades educativas, a partir da energia iluminadora do encontro e 
da dinâmica transparente do diálogo.

O percurso realizado percorreu caminhos já trilhados e interagiu 
com caminhantes que peregrinaram na história da humanidade. Mas é 
oportuno explicitar que o desejo maior deste trabalho foi a possibilidade 
de contribuir com novas trajetórias pautadas pela dinâmica do encontro, 
potencializar novos diálogos na diversidade das encruzilhadas e orientar os 
caminhantes para distintas transversalidades. Enfim, essa reflexão teve por 
objetivo apresentar uma proposta capaz de cooperar com o despertar de 
novos caminhantes, considerando a possibilidade de fazer do pressuposto 
dialogal um novo caminho, e vivenciar projetos de formação de professores, 
orientados por estrelas-guias que possam fazer da pedagogia da presença, 
da proximidade e da partida uma nova caminhada.

Encontros e dialogos.indd   196 19/01/2015   09:57:44



197

REFERÊNCIAS

ADORNO, Theodor. Minima moralia. Reflexões a partir da vida danificada. 
2. ed. São Paulo: Ática, 1993.

ALVES, Rubem. Conversas com quem gosta de ensinar. Campinas, SP: 
Papirus, 2000.

AQUINO, Tomás de. Sobre o ensino (De magistro). Os sete pecados capitais. 
São Paulo: Martins Fontes, 2004.

ARENDT, Hannah. A condição humana. 9. ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 1999. 

______. Entre o passado e o futuro. 6. ed. São Paulo: Perspectiva, 2009.

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. São Paulo: Martin Claret, 2002.

______. Arte poética. São Paulo: Martin Claret, 2006.

ARROYO, Miguel G. Outros sujeitos, outras pedagogias. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2012.

ARRUDA, Marcos; BOFF, Leonardo. Educação e desenvolvimento na 
perspectiva da democracia integral. In: OLIVEIRA, Pedro de. (Org.)  
Fé e política: fundamentos. Aparecida, SP: Ideias e Letras, 2004. p. 171-190.

ARDUINI, Juvenal. Antropologia: ousar para reinventar a humanidade. 
São Paulo: Paulus, 2002.

Encontros e dialogos.indd   197 19/01/2015   09:57:44



198   |   Referências

BAUMAN, Sygmunt. A ética é possível num mundo de consumidores?  
Rio de Janeiro: Zahar, 2011. 

BACHELARD, Gaston. A formação do espírito científico: contribuição para 
uma psicanálise do conhecimento. Rio de Janeiro: Contraponto, 1996.

BARTHOLO, Roberto. Você e eu. Martin Buber, presença palavra. Rio de  
Janeiro: Garamond, 2001.

______. Passagens. Ensaios sobre a teologia e a filosofia. Rio de Janeiro: 
Garamond, 2002.

BIESTA, Gert. Para além da aprendizagem: educação democrática para 
um futuro humano. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013.

BLACK, Max. Models and Metaphors: Studies in language and philosophy. 
Ithaca: Cornell University Press, 1962.

BOFF, Leonardo. Virtudes para um outro mundo possível. Hospitalidade: 
direito e dever de todos. Petrópolis, RJ: Vozes, 2005. v. 1

BOHR, Niels. Física atômica e conhecimento humano. Rio de Janeiro: 
Contraponto, 1998.

BONDER, Nilton. Fronteiras da inteligência. A sabedoria da espiritualidade. 
6. ed. São Paulo: Campus, 2001.

BORNHEIM, Gerd Alberto. Introdução ao filosofar: o pensamento filosófico 
em bases existenciais. 10. ed. São Paulo: Globo, 2001.

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. 8. ed. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2005.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: 
Câmara dos Deputados, 2003.

______. Lei de Diretrizes e Bases da Educação. Brasília, DF: Senado Federal, 
2009.

Encontros e dialogos.indd   198 19/01/2015   09:57:44



Referências   |   199

BUBER, Martin. Que és el hombre? 5. ed. México, DF: Fondo de Cultura 
Económica, 1964.

______. Da função educadora. Reflexão. Revista Quadrimensal do Instituto 
de Filosofia – PUCCAMP, Campinas, SP. v. 7, n. 23, p. 5-23, ago. 1982.

______. Sobre comunidade. São Paulo: Perspectiva, 1987.

______. Eu e tu. São Paulo: Centauro, 2001.

______. O socialismo utópico. São Paulo: Perspectiva, 2007a.

______. Eclipse de Deus: considerações sobre a relação entre religião e 
filosofia. Campinas, SP: Verus Editora, 2007b.

______. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 2009.

______. O caminho do homem. Segundo o ensinamento Chassidico.  
São Paulo: Realizações Editora, 2011.

CAMUS, Albert. O primeiro homem. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1994.

CASTORIADIS, Cornelius. Uma sociedade à deriva. Entrevistas e debates 
1974-1997. Aparecida, SP: Ideias & Letras, 2006.

______. Janela sobre o caos. Aparecida, SP: Ideias & Letras, 2009.

CHAUÍ, Marilena. Introdução à história da filosofia. V. 1: Dos pré-socráticos 
a Aristóteles. 2. ed. rev. e ampl. São Paulo: Companhia das Letras, 2002. 

______. Convite à filosofia. São Paulo: Ática, 2009.

CINTRA, Benedito Eliseu Leite. Paulo Freire entre o grego e o semita: 
Educação: filosofia e comunhão. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998.

COLL, Agustí Nicolau. Fundamentos metodológicos para o estudo 
transcultural e transreligioso. SOMMERMAN, Américo; MELLO, Maria 
F. de; BARROS, Vitória M. de (Orgs.). Educação e transdisciplinaridade 
II. São Paulo: Triom, 2002. p. 73-92.

Encontros e dialogos.indd   199 19/01/2015   09:57:44



200   |   Referências

COLLI, Giorgio. O nascimento da filosofia. Lisboa, Portugal: Edições 70,  
2010.

COSTA, Márcio Luis. Lévinas: Uma introdução. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000.

DALBOSCO, Cláudio Almir. Pedagogia filosófica. Cercanias de um diálogo. 
São Paulo: Paulinas, 2007.

DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2009.

DELORS, Jacques (Org.). Educação: um tesouro a descobrir. São Paulo: 
Cortez; Brasília, DF: MEC/Unesco, 1998.

DEWEY, John. Vida e educação. 10. ed. Rio de Janeiro: Melhoramentos, 
1978.

DURKHEIM, Émile. Educação e sociologia. 11. ed. São Paulo: 
Melhoramentos, 1978.

DUSSEL, Henrique. Ética da Libertação: na idade da globalização e da 
exclusão. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002.

FERNANDES, Marcos Aurélio. À clareira do ser: da fenomenologia 
da intencionalidade à abertura da existência. Teresópolis, RJ: Daimon 
Editora, 2011.

FOGEL, Gilvan. Que é filosofia? Filosofia como exercício de finitude. 
Aparecida, SP: Ideias & Letras, 2009.

FREIRE, Ana Maria Araújo. Inédito viável. In: STRECK, Danilo R; 
REDIN, Euclides; ZITKOSKI, Jaime José (Orgs.). Dicionário Paulo Freire. 
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2008. p. 231-234.

FREIRE, Paulo. Extensão ou comunicação? 10. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1977.

______. Conscientização: teoria e prática da libertação. São Paulo: Moraes, 
1980.

Encontros e dialogos.indd   200 19/01/2015   09:57:44



Referências   |   201

______. Educação como prática da liberdade. 13. ed. Rio de Janeiro: Paz e  
Terra, 1982. 

______. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

______. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
9. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1998.

______. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos.  
São Paulo: Unesp. 2000.

______. Política e educação. 6. ed. São Paulo: Cortez, 2001.

______. Pedagogia da esperança. Um reencontro com a pedagogia do 
oprimido. 12. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.

______. À sombra dessa mangueira. 10. ed. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2012. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método I. Traços fundamentais de 
uma hermenêutica filosófica. 10. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.

______. Verdade e método II. Complementos e índice. 4. ed. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2009.

GADOTTI, Moacir. Pedagogia da práxis. 2. ed. São Paulo: Cortez; Instituto 
Paulo Freire, 1998.

______. Convite à leitura de Paulo Freire. 2. ed. São Paulo: Scipione, 2004.

GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolítica: cartografias do desejo. 
4. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1996.

GUSDORF, Georges. Professores para quê? Para uma pedagogia da pedagogia. 
São Paulo: Martins Fontes, 1987.

HARADA, Hermógenes. Iniciação à filosofia. Teresópolis, RJ: Daimon 
Editora, 2009.

Encontros e dialogos.indd   201 19/01/2015   09:57:44



202   |   Referências

HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. 4. ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes; Bragança Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2008.

______. Ser e tempo. 7. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012.

KANT, Immanuel. Sobre a pedagogia. Piracicaba, SP: Unimep, 2002.

LARROSA, Jorge. Nietzsche & a educação. Belo Horizonte: Autêntica,  
2005.

LEVINAS, Emmanuel. Totalidade e Infinito. Lisboa, Portugal: Edições 70,  
1980.

______. Entre nós. Ensaios sobre a alteridade. 2. ed. Petrópolis, RJ:  
Vozes, 2005.

______. Humanismo do outro homem. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009.

LEROY, Gilbert. O diálogo em educação. São Paulo: Editora Nacional, 1975.

LIPOVETSKY, Gilles. A era do vazio: Ensaios sobre o individualismo 
contemporâneo. Barueri, SP: Manole, 2005.

MANCINI, Roberto et al. Éticas da mundialidade: o nascimento de uma 
consciência planetária. São Paulo: Paulinas, 2000.

MATURANA, Humberto; VARELA, Francisco. De máquinas y seres 
vivos. Autopoiesis: la organización de lo vivo. Santiago, Chile: Editorial 
Universitária, 1994.

MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. V. 2. São Paulo: EPU, 1974. 

MIETH, Dietmar. Pequeno estudo de ética. Aparecida, SP: Ideias & Letras, 
2007.

MIGNOLO, Walter. Os esplendores e as misérias da “ciência”: colonialidade, 
geopolítica do conhecimento e pluriversalidade epistêmica. In: SANTOS, 

Encontros e dialogos.indd   202 19/01/2015   09:57:44



Referências   |   203

Boaventura de Sousa (Org.). Conhecimento prudente para uma vida 
decente: um discurso sobre as ciências revisitado. São Paulo: Cortez, 2004.  
p. 667-709.

MORIN, Edgar. O método 6: ética. Porto Alegre: Sulina, 2005.

______. A cabeça bem-feita. Repensar a reforma, reformar o pensamento. 
15. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2008.

MURPHY, Daniel. Martin Buber’s Phiolophy of Education. Dublin: Irish 
Academic Press, 1988.

NICOLESCU, Basarab. Fundamentos metodológicos para o estudo  
transcultural e transreligioso. In: SOMMERMAN, Américo; MELLO, Maria 
F. de; BARROS, Vitória M. de (Orgs.). Educação e transdisciplinaridade 
II. São Paulo: Triom, 2002. p. 45-70.

ORMEZZANO, Graciela. Debate sobre abordagens e perspectivas da 
educação estética. Em Aberto, Brasília, DF, v. 21, n. 77, p.15-38, jun. 2007.

PANIKKAR, Raimon. El imperativo intercultural. In: BETANCOURT, 
Raúl Fornet (Org.). Unterwegs zur interkulturellen Philosophie. IKO – Verlag 
fur interkulturelle Kommunikation, 1998.

PÉRISSÉ, Paulo. O educador aprendedor. São Paulo: Cortez, 2004.

PIAGET, Jean. Para onde vai a educação? 14. ed. Rio de Janeiro: José 
Olympio, 1998.

PINEAU, Gaston. O sentido do sentido. In: NICOLESCU, Basarab et al.  
Educação e transdisciplinaridade. Brasília, DF: Unesco, 2000. p. 31-56.

PINTO, Fernando Cabral. A formação humana no projecto da modernidade. 
Lisboa, Portugal: Instituto Piaget, 1996. 

PLATÃO. A república. São Paulo: Martin Claret, 2008.

Encontros e dialogos.indd   203 19/01/2015   09:57:44



204   |   Referências

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: 
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Orgs.). 
Epistemologias do sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 84-130.

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Campinas, SP: 
Unicamp, 2007.

______. Na escola da fenomenologia. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009.

RIOS, Terezinha Azêredo. Compreender e ensinar: por uma docência da 
melhor qualidade. 8. ed. São Paulo: Cortez, 2010.

ROCA, Joaquín García. A educação cristã no terceiro milênio: o que é, como 
se faz. São Paulo: Loyola, 1999.

ROSA, Luís Carlos Dalla. Educar para a sabedoria do amor: a alteridade 
como paradigma educativo. São Paulo: Paulinas, 2012.

SACRISTÁN, Gimeno. Poderes instáveis em educação. Porto Alegre: 
Artmed, 1999.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Pela mão de Alice: o social e o político 
na pós-modernidade. 5. ed. São Paulo: Cortez, 1999.

______. Um discurso sobre as ciências. 12. ed. Porto, Portugal: Afrontamento, 
2001.

______. (Org) Conhecimento prudente para uma vida decente: um discurso 
sobre as ciências revisitado. São Paulo: Cortez, 2004.

______. A universidade no século XXI: para uma reforma democrática e 
emancipatória da universidade. 3. ed. São Paulo: Cortez, 2010a. 

______. Gramática do tempo. Para uma nova cultura política. 3. ed.  
São Paulo: Cortez, 2010b. (Coleção para um novo senso comum, 4).

______. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia 
de saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula 
(Orgs.). Epistemologias do sul. São Paulo: Cortez, 2010c. p. 31-83.

Encontros e dialogos.indd   204 19/01/2015   09:57:44



Referências   |   205

______. A crítica da razão indolente. Contra o desperdício da experiência. 
Para um novo senso comum: a ciência, o direito e a política na transição 
paradigmática. V. 1. 8. ed. São Paulo: Cortez, 2011. 

______; MENESES, Maria Paula. Introdução. In: ______. (Org.). 
Epistemologias do sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 15-27.

SARDINHA, Tony Berber. Metáfora. São Paulo: Parábola Editorial, 2007.

SAVATER, Fernando. O valor de educar. São Paulo: Martins Fontes, 1998.

SAVIANI, Dermeval. Escola e democracia: teorias da educação, curvaturas 
da vara, onze teses sobre a educação política. 34. ed. Campinas, SP: Autores 
Associados, 2001.

SEVERINO, Antônio Joaquim. Filosofia. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2007.

SILVA, Aurélio Rodrigues da; SÍVERES, Luiz; THIEL, Renato. Educar 
para a esperança. In: OLIVEIRA, José Lisboa Moreira; SÍVERES, Luiz 
(Orgs.). Há esperança. Outro mundo é possível. Brasília, DF: Alia Opera, 
2011. p. 73-104.

SÍVERES, Luiz. Universidade: torre ou sino? Brasília, DF: Universa, 2006.

______. Princípios estruturantes da extensão universitária. In: MENEZES, 
Ana Luisa Teixeira de; SIVERES, Luiz (Orgs.). Transcendendo fronteiras:  
a contribuição das instituições comunitárias de ensino superior. Santa 
Cruz do Sul, RS: Edunisc, 2011. p. 26-50.

SOBRINO, Jon. Jesus na América Latina. Seu significado para a fé e a 
cristologia. São Paulo: Loyola, 1985.

SOUZA, Ricardo Timm de. Sobre a construção do sentido. O pensar e o 
agir entre a vida e a filosofia. São Paulo: Perspectiva, 2008. 

STENGERS, Isabelle. Para além da grande separação, tornando-nos 
civilizados? In: SANTOS, Boaventura de Sousa (Org.). Conhecimento 
prudente para uma vida decente: um discurso sobre as ciências revisitado. 
São Paulo: Cortez, 2004. p. 131-149.

Encontros e dialogos.indd   205 19/01/2015   09:57:44



206   |   Referências

SZYMANSKY, Heloisa. A relação família/escola. Brasília, DF: Plano 
Editora, 2003.

TARDIF, Maurice. Saberes docentes e formação profissional. 14. ed. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2012.

TAYLOR, Charles. A ética da autenticidade. Lisboa, Portugal: Edições 
70, 2009.

TEIXEIRA, Anísio. Pequena introdução à filosofia da educação.  
A escola progressiva ou a transformação da escola. 6. ed. Rio de Janeiro:  
DP&A, 2000.

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Escritos de filosofia III. Filosofia e cultura. 
São Paulo: Loyola, 1997.

______. Escritos de filosofia V. Introdução à ética filosófica 2. São Paulo: 
Loyola, 2000.

______. Escritos de filosofia IV. Introdução à ética filosófica 1. São Paulo: 
Loyola, 2002.

VYGOTSKY, Lev Semyonovitch. A formação social da mente: o desenvol
vimento dos processos psicológicos superiores. 6. ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 1998.

VISVANATHAN, Shiv. Convite para uma guerra da ciência. In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa. Conhecimento prudente para uma vida decente: um 
discurso sobre as ciências revisitado. São Paulo: Cortez, 2004. p. 757-775.

VON ZUBEN, Newton Aquiles. O primado da presença e o diálogo em 
Martin Buber. In: Reflexão. Revista Quadrimensal do Instituto de filosofia 
– PUCCAMP, Campinas, SP, v. 7, n. 23, p. 24-31, ago. 1982.

______. Introdução. In: BUBER, Martin. Eu e tu. 8. ed. São Paulo: 
Centauro, 2001. p. 5-78.

ZANELLA, Liane. Aprendizagem: uma introdução. In: LARROSA, Jorge 

Encontros e dialogos.indd   206 19/01/2015   09:57:44



Referências   |   207

de (Org.). Psicologia e educação: o significado do aprender. 5. ed. Porto 
Alegre: EDIPUCRS, 2002. p. 23-38.

ZITKOSKI, Jaime José. Paulo Freire & Educação. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2006.

______. Diálogo/Dialogicidade. In: STRECK, Danilo R; REDIN, Euclides; 
ZITKOSKI, Jaime José (Orgs.). Dicionário Paulo Freire. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2008. p. 130-131.

WAGNER, Peter. Sobre guerras e revoluções. In: SANTOS, Boaventura de 
Sousa (Org.). Conhecimento prudente para uma vida decente: um discurso 
sobre as ciências revisitado. São Paulo: Cortez, 2004. p. 103-121.

WEBER, Max. A política como vocação. Brasília, DF: UnB, 2003.

WEISZ, Telma. O diálogo entre o ensino e a aprendizagem. São Paulo: 
Ática, 2000.

WERNECK, Hamilton. Educar é sentir as pessoas. 4. ed. Aparecida, SP: 
Ideias e Letras, 2004.

Encontros e dialogos.indd   207 19/01/2015   09:57:44



Encontros e dialogos.indd   208 19/01/2015   09:57:44



A Universidade Católica de Brasília sedia a 

Cátedra UNESCO de Juventude, Educação 

e Sociedade, desde 2008. Boa parte de seus 

professores ‘leitores’ atuam no Programa de 

Mestrado e Doutorado em Educação. 

Neste período ela realizou seus objetivos 

com ampla variedade de atividades em 

pesquisa, ensino e extensão. Além de 

numerosos artigos cientí�cos, livros, capítulos 

de livros e participação em Congressos, seja 

no Brasil ou no exterior. Ela publicou 

bem uma dezena de livros nos 

últimos dois anos, enriquecendo a literatura 

no seu campo temático de Juventude, 

Educação e Sociedade. Dela participam 

vinte professores entre Coordenador e 

Leitores, participantes de uma rede nacional 

e internacional de pesquisa, a maioria deles 

com publicações e projeção internacional. 

A Cátedra também oferece iniciação cientí�ca 

para estudantes da graduação, alguns dos quais 

se encaminha para estudos de mestrado e 

doutorado. Conta com seu escritório sede 

na UCB, além de um necessário suporte 

�nanceiro para pesquisas. Do ponto de vista 

administrativo conta com secretaria executiva 

e atendente. Realiza relatórios anuais de suas 

atividades, em inglês para a sede da organização 

em Paris, e em português para a representação 

da UNESCO em Brasília. Destaca-se a importância 

do diálogo entre a representação de Brasília e a 

Cátedra. Esta Cátedra também participa de uma 

rede internacional de Cátedras (UNESCO Chairs 
on Children, Youth and Communities Network).

Geraldo Caliman, Coordenador

Cátedra UNESCO de Juventude, 

Educação e Sociedade

O livro Encontros e Diálogos: pedagogia da presença, da proximidade e 

da partida, de Luiz Síveres, escrito com o objetivo, entre outros, de sedimentar 

a formação humanística do magistério, insere-se na perspectiva de contribuir 

para a construção de espaços de amplos diálogos com vistas ao delineamento 

de cenários de formação docente mediante as conexões do ser, do saber e 

do agir conforme salienta o autor. Desse pressuposto sobressai o imperativo de 

uma pedagogia do diálogo na diversidade como requisito indispensável para o 

enfrentamento dos desa�os existenciais deste Milênio. O itinerário educativo 

fundamentado nessa linha de enlace epistemológico imprime ao projeto 

pedagógico um novo rumo que transcende circunstâncias imediatas e se projeta 

para o verdadeiro signi�cado da educação que é o ensino da condição humana, 

a aprendizagem dos diversos conhecimentos e a possibilidade de construir 

um percurso pedagógico pautado na presença, na proximidade e na partida. 

Célio da Cunha

Professor do Programa de Mestrado e Doutorado em 

Educação da Universidade Católica de Brasília

L U I Z  S Í V E R E SO autor

Luiz Síveres é graduado em Filoso�a pela 

Ponti�ca Universidade Católica do Paraná, 

Especialista em Aprendizagem cooperativa 

e tecnologias educacionais pela Universidade 

Católica de Brasília, Especialista em Psicoterapia 

Junguiana pela Faculdade de Saúde de 

São Paulo, Mestre em Educação pela 

Universidade Católica de Brasília, Doutor em 

Desenvolvimento Sustentável pela Universidade 

de Brasília e Pós-Doutorado em Educação - 

Psicologia da Educação pela Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo PUC-SP. 

Atualmente é Professor, Pesquisador e 

Coordenador do Programa de Mestrado e 

Doutorado em Educação da Universidade 

Católica de Brasília.

Livros publicados na Coleção
Série Juventude Educação e Sociedade

1. CALIMAN, Geraldo (Org.). Violências e 
Direitos Humanos: Espaços da Educação, 2013.

2.  SIVERES, Luiz (Org.). A Extensão Universitária 
como Princípio de Aprendizagem, 2013. 

3. MACHADO, Magali. A Escola e seus Processos 
de Humanização, 2013.

4. BRITO, Renato. Gestão e Comunidade 
Escolar, 2013.

5. CALIMAN, G.; PIERONI, V. ; FERMINO, A. 

Pedagogia da Alteridade, 2014.

6. RIBEIRO, Olzeni; MORAES, Maria Cândida.

Criatividade em uma Perspectiva 
Transdisciplinar, 2014.

7. CUNHA, Celio; JESUS, Wellington; 

GUIMARÃES-IOSIF, Ranilce. A Educação em 
Novas Arenas, 2014.

8. CALIMAN, G. (Org.). Direitos Humanos na 
Pedagogia do Amanhã. 2014.

9. MANICA, Loni; CALIMAN, Geraldo (Org.). 

Educação Pro�ssional para Pessoas com
De�ciência, 2015.

LU
IZ SÍV

ERES
Encontros e diálogos   Pedagogia da Presença, Proxim

idade e Partida

Pedagogia da Presença, Proximidade e Partida

diálogos
Encontros e



A Universidade Católica de Brasília sedia a 

Cátedra UNESCO de Juventude, Educação 

e Sociedade, desde 2008. Boa parte de seus 

professores ‘leitores’ atuam no Programa de 

Mestrado e Doutorado em Educação. 

Neste período ela realizou seus objetivos 

com ampla variedade de atividades em 

pesquisa, ensino e extensão. Além de 

numerosos artigos cientí�cos, livros, capítulos 

de livros e participação em Congressos, seja 

no Brasil ou no exterior. Ela publicou 

bem uma dezena de livros nos 

últimos dois anos, enriquecendo a literatura 

no seu campo temático de Juventude, 

Educação e Sociedade. Dela participam 

vinte professores entre Coordenador e 

Leitores, participantes de uma rede nacional 

e internacional de pesquisa, a maioria deles 

com publicações e projeção internacional. 

A Cátedra também oferece iniciação cientí�ca 

para estudantes da graduação, alguns dos quais 

se encaminha para estudos de mestrado e 

doutorado. Conta com seu escritório sede 

na UCB, além de um necessário suporte 

�nanceiro para pesquisas. Do ponto de vista 

administrativo conta com secretaria executiva 

e atendente. Realiza relatórios anuais de suas 

atividades, em inglês para a sede da organização 

em Paris, e em português para a representação 

da UNESCO em Brasília. Destaca-se a importância 

do diálogo entre a representação de Brasília e a 

Cátedra. Esta Cátedra também participa de uma 

rede internacional de Cátedras (UNESCO Chairs 
on Children, Youth and Communities Network).

Geraldo Caliman, Coordenador

Cátedra UNESCO de Juventude, 

Educação e Sociedade

O livro Encontros e Diálogos: pedagogia da presença, da proximidade e 

da partida, de Luiz Síveres, escrito com o objetivo, entre outros, de sedimentar 

a formação humanística do magistério, insere-se na perspectiva de contribuir 

para a construção de espaços de amplos diálogos com vistas ao delineamento 

de cenários de formação docente mediante as conexões do ser, do saber e 

do agir conforme salienta o autor. Desse pressuposto sobressai o imperativo de 

uma pedagogia do diálogo na diversidade como requisito indispensável para o 

enfrentamento dos desa�os existenciais deste Milênio. O itinerário educativo 

fundamentado nessa linha de enlace epistemológico imprime ao projeto 

pedagógico um novo rumo que transcende circunstâncias imediatas e se projeta 

para o verdadeiro signi�cado da educação que é o ensino da condição humana, 

a aprendizagem dos diversos conhecimentos e a possibilidade de construir 

um percurso pedagógico pautado na presença, na proximidade e na partida. 

Célio da Cunha

Professor do Programa de Mestrado e Doutorado em 

Educação da Universidade Católica de Brasília

L U I Z  S Í V E R E SO autor

Luiz Síveres é graduado em Filoso�a pela 

Ponti�ca Universidade Católica do Paraná, 

Especialista em Aprendizagem cooperativa 

e tecnologias educacionais pela Universidade 

Católica de Brasília, Especialista em Psicoterapia 

Junguiana pela Faculdade de Saúde de 

São Paulo, Mestre em Educação pela 

Universidade Católica de Brasília, Doutor em 

Desenvolvimento Sustentável pela Universidade 

de Brasília e Pós-Doutorado em Educação - 

Psicologia da Educação pela Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo PUC-SP. 

Atualmente é Professor, Pesquisador e 

Coordenador do Programa de Mestrado e 

Doutorado em Educação da Universidade 

Católica de Brasília.

Livros publicados na Coleção
Série Juventude Educação e Sociedade

1. CALIMAN, Geraldo (Org.). Violências e 
Direitos Humanos: Espaços da Educação, 2013.

2.  SIVERES, Luiz (Org.). A Extensão Universitária 
como Princípio de Aprendizagem, 2013. 

3. MACHADO, Magali. A Escola e seus Processos 
de Humanização, 2013.

4. BRITO, Renato. Gestão e Comunidade 
Escolar, 2013.

5. CALIMAN, G.; PIERONI, V. ; FERMINO, A. 

Pedagogia da Alteridade, 2014.

6. RIBEIRO, Olzeni; MORAES, Maria Cândida.

Criatividade em uma Perspectiva 
Transdisciplinar, 2014.

7. CUNHA, Celio; JESUS, Wellington; 

GUIMARÃES-IOSIF, Ranilce. A Educação em 
Novas Arenas, 2014.

8. CALIMAN, G. (Org.). Direitos Humanos na 
Pedagogia do Amanhã. 2014.

9. MANICA, Loni; CALIMAN, Geraldo (Org.). 

Educação Pro�ssional para Pessoas com
De�ciência, 2015.

LU
IZ SÍV

ERES
Encontros e diálogos   Pedagogia da Presença, Proxim

idade e Partida

Pedagogia da Presença, Proximidade e Partida

diálogos
Encontros e



A Universidade Católica de Brasília sedia a 

Cátedra UNESCO de Juventude, Educação 

e Sociedade, desde 2008. Boa parte de seus 

professores ‘leitores’ atuam no Programa de 

Mestrado e Doutorado em Educação. 

Neste período ela realizou seus objetivos 

com ampla variedade de atividades em 

pesquisa, ensino e extensão. Além de 

numerosos artigos cientí�cos, livros, capítulos 

de livros e participação em Congressos, seja 

no Brasil ou no exterior. Ela publicou 

bem uma dezena de livros nos 

últimos dois anos, enriquecendo a literatura 

no seu campo temático de Juventude, 

Educação e Sociedade. Dela participam 

vinte professores entre Coordenador e 

Leitores, participantes de uma rede nacional 

e internacional de pesquisa, a maioria deles 

com publicações e projeção internacional. 

A Cátedra também oferece iniciação cientí�ca 

para estudantes da graduação, alguns dos quais 

se encaminha para estudos de mestrado e 

doutorado. Conta com seu escritório sede 

na UCB, além de um necessário suporte 

�nanceiro para pesquisas. Do ponto de vista 

administrativo conta com secretaria executiva 

e atendente. Realiza relatórios anuais de suas 

atividades, em inglês para a sede da organização 

em Paris, e em português para a representação 

da UNESCO em Brasília. Destaca-se a importância 

do diálogo entre a representação de Brasília e a 

Cátedra. Esta Cátedra também participa de uma 

rede internacional de Cátedras (UNESCO Chairs 
on Children, Youth and Communities Network).

Geraldo Caliman, Coordenador

Cátedra UNESCO de Juventude, 

Educação e Sociedade

O livro Encontros e Diálogos: pedagogia da presença, da proximidade e 

da partida, de Luiz Síveres, escrito com o objetivo, entre outros, de sedimentar 

a formação humanística do magistério, insere-se na perspectiva de contribuir 

para a construção de espaços de amplos diálogos com vistas ao delineamento 

de cenários de formação docente mediante as conexões do ser, do saber e 

do agir conforme salienta o autor. Desse pressuposto sobressai o imperativo de 

uma pedagogia do diálogo na diversidade como requisito indispensável para o 

enfrentamento dos desa�os existenciais deste Milênio. O itinerário educativo 

fundamentado nessa linha de enlace epistemológico imprime ao projeto 

pedagógico um novo rumo que transcende circunstâncias imediatas e se projeta 

para o verdadeiro signi�cado da educação que é o ensino da condição humana, 

a aprendizagem dos diversos conhecimentos e a possibilidade de construir 

um percurso pedagógico pautado na presença, na proximidade e na partida. 

Célio da Cunha

Professor do Programa de Mestrado e Doutorado em 

Educação da Universidade Católica de Brasília

L U I Z  S Í V E R E SO autor

Luiz Síveres é graduado em Filoso�a pela 

Ponti�ca Universidade Católica do Paraná, 

Especialista em Aprendizagem cooperativa 

e tecnologias educacionais pela Universidade 

Católica de Brasília, Especialista em Psicoterapia 

Junguiana pela Faculdade de Saúde de 

São Paulo, Mestre em Educação pela 

Universidade Católica de Brasília, Doutor em 

Desenvolvimento Sustentável pela Universidade 

de Brasília e Pós-Doutorado em Educação - 

Psicologia da Educação pela Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo PUC-SP. 

Atualmente é Professor, Pesquisador e 

Coordenador do Programa de Mestrado e 

Doutorado em Educação da Universidade 

Católica de Brasília.

Livros publicados na Coleção
Série Juventude Educação e Sociedade

1. CALIMAN, Geraldo (Org.). Violências e 
Direitos Humanos: Espaços da Educação, 2013.

2.  SIVERES, Luiz (Org.). A Extensão Universitária 
como Princípio de Aprendizagem, 2013. 

3. MACHADO, Magali. A Escola e seus Processos 
de Humanização, 2013.

4. BRITO, Renato. Gestão e Comunidade 
Escolar, 2013.

5. CALIMAN, G.; PIERONI, V. ; FERMINO, A. 

Pedagogia da Alteridade, 2014.

6. RIBEIRO, Olzeni; MORAES, Maria Cândida.

Criatividade em uma Perspectiva 
Transdisciplinar, 2014.

7. CUNHA, Celio; JESUS, Wellington; 

GUIMARÃES-IOSIF, Ranilce. A Educação em 
Novas Arenas, 2014.

8. CALIMAN, G. (Org.). Direitos Humanos na 
Pedagogia do Amanhã. 2014.

9. MANICA, Loni; CALIMAN, Geraldo (Org.). 

Educação Pro�ssional para Pessoas com
De�ciência, 2015.

LU
IZ SÍV

ERES
Encontros e diálogos   Pedagogia da Presença, Proxim

idade e Partida

Pedagogia da Presença, Proximidade e Partida

diálogos
Encontros e


